Seneca
Das groBe Buch vom gliicklichen Leben






Seneca

Das grolSe Buch
vom
gllicklichen Leben

Gesammelte Werke

Aus dem Lateinischen von Otto Apelt

Anaconda



Simtliche Texte dieses Bandes sind der Ausgabe Seneca: Philosophische Schriften I-IV.
Leipzig: Meiner 1923 entnommen. Die Auswahl aus den »Moralischen Briefen

an Lucilius« tibernahm Kim Landgraf, Koln. Orthografie und Interpunktion
wurden unter Wahrung von Lautstand und grammatischen Eigenheiten den Regeln

der neuen deutschen Rechtschreibung angepasst.

MIX
Papler | Fordert

F gute Waldnutzung
wiscor;  FSC® C014496

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC® Noorg67

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet unter http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2014, 2023 by Anaconda Verlag,

einem Unternehmen der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH,
Neumarkter Strafle 28, 81673 Miinchen

Alle Rechte vorbehalten.

Umschlagmotiv: Seneca-Portrit, Kupferstich von Lucas Vorsterman (1595—1675)
nach dem Gemailde (um 1614/15) von Peter Paul Rubens (1577—1640) nach antiker Biiste,
Foto: akg-images

Umschlaggestaltung: www.katjaholst.de

Satz und Layout: Andreas Paqué, www.paque.de

Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pé6neck

Printed in Germany

ISBN 978-3-7306-0175-4

www.anacondaverlag.de



Inhalt

Von der gottlichen Vorsehung . . ... ... ... ... ... 7
Drei Blicher vom Zorn .. .. .. ... ... ... .. .. ... 29
Trostschrift an Marcia . . ... ... ... ... .. ... ... .. 149
Vom gliicklichen Leben ... ... ... ... .. .. ... .. 193
Vonder MuBBe .. ... ... .. ... .. . ... ... ... ... . 231
Von der Gemiitsruhe ... ... ... ... . 242
Von der Kiirze des Lebens . ... ... ... ... ... .. .. 283
Trostschrift an Helvia . ... ... ... ... . ... ... .. .. 316

Aus den Moralischen Briefen an Lucilius . . . ... .. .. 351






Von der
gottlichen Vorsehung

I. Wie kommt es, dass, wenn eine Vorsehung die Welt lenkt, den
rechtschaftenen Menschen doch so viel Unheil widerfihrt? So lau-
tet die Frage, die du, mein Lucilius, mir vorgelegt hast. Das lieBe
sich allerdings bequemer im Verfolg eines groBeren Werkes abhan-
deln, wo bewiesen wiirde, dass eine Vorsehung tiber dem Weltall
walte und dass Gott seine Hand iiber uns halte. Doch hier gilt es,
von dem Ganzen einen kleinen Teil abzuzweigen und sich mit ei-
nem einzelnen Einwurf abzufinden, ohne auf die Sache als Ganzes
mich einzulassen. So kann ich es mir denn leicht machen, indem
ich als Anwalt der Gétter auftrete.

Es ertibrigt sich fiir den vorliegenden Zweck, darzutun, dass die-
ser gewaltige Weltenbau nicht bestehen konne ohne irgendeinen
Hiiter und dass dieses Sternenheer mit seinen mannigfachen Bah-
nen nicht Wirkung eines zufilligen AnstoBes sei, und dass ander-
seits, was der Zufall in Bewegung setzt, hiufigen Storungen ausge-
setzt sei und leicht anstoB3e, wihrend dieser in ungestorter Schnel-
ligkeit sich vollziehende Sternenlauf, der so grofle Massen von
Erde und Meer, so viele hellstrahlende und nach fester Ordnung
leuchtende Lichter mit sich fithrt, sich nur unter dem Machtgebot
eines ewigen Gesetzes vollziechen kann. Diese Ordnung ist unver-
einbar mit dem Wesen einer unstet umherirrenden Materie, und



Von der gottlichen Vorsehung

was sich nur blindlings zusammengefunden hat, kann unmdéglich in
so kiinstlicher Lage bleiben, dass die gewaltige Last der Erde in un-
beweglicher Ruhe verharre als Zuschauer der raschen Flucht des
sich um sie herumdrehenden Himmels, oder dass die in die Niede-
rungen eingedrungenen Meere den Boden aufweichen, ohne ein
Anschwellen durch die Fliisse erkennen zu lassen, oder dass aus
winzigen Kornern das Grofte erwichst. Selbst das, was ohne
Ordnung und sichere Regel vor sich zu gehen scheint, nimlich
Regengtisse, Gewolk, das Zucken geschleuderter Blitze, die aus
geborstenen Bergesgipfeln sich ergieBenden Feuermassen, das Er-
beben des wankenden Erdbodens und was sonst noch an Aufruhr-
erscheinungen auf dem Erdenrund sich zeigt, vollzieht sich nicht
regellos trotz seiner Plotzlichkeit; vielmehr hat auch dies seine
Griinde nicht weniger als die Wunderdinge, die man an fernen Or-
ten bemerkt hat, als da sind warme Quellen inmitten der Fluten
sowie geriumige neue Inseln, die aus dem weiten Meere empor-
steigen. Beobachtet man ferner, wie das Gestade entbloft wird,
wenn das Meer sich in sich selbst zurlickzieht, und wie es nach
kurzer Zeit wieder von der Flut bedeckt wird, soll man dann glau-
ben, es sei eine blindlings wirkende Stromung, durch welche die
Wogen bald zusammengezogen und in sich selbst zusammenge-
dringt werden, bald wieder hervorbrechen und in michtigem An-
drang sich wieder iiber ihren alten Platz ergiefen, wihrend sie
doch in bestimmtem Maf3e anschwellen und piinktlich nach Stun-
de und Tag sich vergréBern und vermindern, je nach dem bestim-
menden Einfluss des Mondes, der den Fluten des Ozeans ihr Ge-
setz vorschreibt? Das wird alles erst seiner Zeit zur Sprache kom-
men und dies umso mehr, weil du an der Vorsehung nicht zweifelst,
sondern dich nur iiber sie beschwerst. Ich will dich mit den G6t-
tern versohnen, die es mit den Besten auch immer am besten mei-
nen. Denn es wire wider die Natur, dass je dem Guten das Gute
schade. Zwischen guten Menschen und Gottern besteht Freund-
schaft, und was sie vermittelt, ist die Tugend. Und etwa blo83



Von der gottlichen Vorsehung

Freundschaft? Nein, auch Verwandtschaft und Ahnlichkeit; denn
der Gute ist nur in Beziehung auf die zeitliche Dauer von Gott
verschieden, sein Schiiler und Nacheiferer und wahrhaftiger Ab-
kommling, den jener hochherrliche Vater, kein lauer Wichter der
Tugend, nach Art gestrenger Viter nicht ohne Hirte aufzieht. Be-
merkst du also, dass gute und den Gottern wohlgefillige Menschen
sich abmiihen, sich plagen und miihsam emporklimmen, wihrend
schlechte in Schwelgerei und Wollust ihr Leben dahinbringen, so
bedenke: Auch wir finden Gefallen an dem bescheidenen Auftre-
ten unserer eigenen SOhne, wihrend wir an dem Mutwillen ju-
gendlicher Sklaven nichts auszusetzen haben; jene werden durch
strengere Zucht in Schranken gehalten, diese in ihrer Keckheit be-
stirkt. Ebenso sollst du von der Gottheit denken: Den guten Men-
schen verhitschelt sie nicht, sie lasst ihn harte Proben durchmachen
und gestaltet thn nach ithrem Muster.

2. »Warum begegnen den Guten viele Widerwirtigkeiten?« Dem
Guten kann nichts Boses widerfahren: Was einander entgegenge-
setzt ist, verschmilzt nicht zur Einheit. Wie die Menge der Strome,
wie die Masse des vom Himmel fallenden Regens, wie die starke
Kraft der Heilquellen den Geschmack des Meerwassers nicht 4n-
dert, nicht einmal mildert, so bricht sich der Ansturm von Wider-
wirtigkeiten an der Sinnesart eines tapferen Mannes. Er, der Tap-
fere, verharrt in seiner Haltung und lisst kein Ereignis an sich he-
rantreten, das nicht seine Farbe annehmen musste; ist er doch
michtiger als alles, was von auflen kommt. Das soll nicht heilen:
Er fuhlt es nicht, wohl aber: Er iiberwindet es und bietet, sonst ru-
hig und gelassen, dem, was tiber ihn hereinbricht, mannhaft Trotz.
Alle Widerwirtigkeiten sind in seinen Augen nichts als Kraftpro-
ben. Wer aber, wenn er iiberhaupt ein Mann und fiir Ehre emp-
finglich ist. sehnte sich nicht nach wiirdiger Anstrengung und
nach Erfilllung gefahrvoller Aufgaben? Ist nicht fiir jeden Taten-
frohen das Nichtstun eine Strafe? Man blicke doch um sich: Ath-

9



IO

Von der gottlichen Vorsehung

leten, denen es Ernst ist mit der Steigerung ihrer Krifte, schlagen
sich am liebsten immer mit den Tapfersten und verlangen von de-
nen, durch die sie sich zum Wettkampf einiiben lassen, dass sie ih-
re volle Kraft gegen sie selbst einsetzen; sie lassen sich Wunden und
Drangsale gefallen, und wenn sich nicht Gegner finden, die einzeln
thnen gewachsen sind, so nehmen sie den Kampf zugleich mit
mehreren auf. Es erschlafft die Tapferkeit ohne Gegner; erst dann
tritt thre Grofe und ihre Kraft hervor, wenn sie durch geduldiges
Beharren ihre Stirke bezeugt. Lass dir gesagt sein: Ebenso miissen
sich die Guten verhalten: Sie diirfen das Harte und Schwere nicht
scheuen und diirfen sich nicht tiber das Schicksal beklagen; was
auch kommen mag, sie miissen sich darein schicken, miissen es
zum Guten auslegen. Nicht was, sondern wie man es ertrigt, da-
rauf kommt es an. Gewahrst du nicht den groBen Unterschied in
Sachen der Nachsicht zwischen Vitern und Miittern? Jene wollen
ithre Kinder frithzeitig zu ernster Arbeit angetrieben sehen, lassen
sie auch an Feiertagen nicht miiBig gehen, ersparen ihnen keinen
Schweil3, ja zwingen sie mitunter sogar zu Trinen. Dagegen wollen
die Miitter sie im SchoBe hegen, sie im Schatten halten, wollen sie
niemals betriibt, niemals weinend, niemals bei strenger Arbeit se-
hen. Gottes Gesinnung gegen die Guten ist von der viterlichen
Art, seine Liebe zeugt von Tapferkeit. »Sie miissen sichg, so spricht
er, »in Atem erhalten durch werktitige Anstrengung, durch
Schmerzen und Verluste, um wahre Kraft zu gewinnen.« Was in
trigem Behagen aufgefiittert worden ist, das erweist sich als unzu-
linglich nicht nur fiir jede Arbeit, sondern auch fiir die Bewegung,
und zwar durch seine eigene Last. Unangefochtenes Gliick hilt
keinen Schlag aus. Aber wer in bestindigem Kampfe mit Wider-
wirtigkeiten liegt, der bekommt durch die Unbilden eine harte
Haut, er weicht keinem Ungliick, und ist er auch zu Boden gefal-
len, so kimpft er noch auf den Knien. Du wunderst dich, dass
Gott, der fiir alle Guten die hochste Liebe hegt und sie so trefflich
und so hervorragend wie moglich zu sehen wiinscht, ithnen ein



Von der gottlichen Vorsehung

Schicksal auferlegt, mit dem sie hart zu ringen haben. Ich aber
wundere mich nicht, wenn die Gotter zuweilen sich veranlasst
fiihlen, grofe Minner im Kampfe mit irgendwelchem Missge-
schick zu sehen. Uns macht es zuweilen Vergniigen, wenn ein
herzhafter Jiingling ein auf ihn losstiirzendes Tier mit seinem Jagd-
spieBe auffingt, wenn er, ohne seine Fassung zu verlieren, dem An-
sturm eines Lowen standhilt, und das Schauspiel ist umso erfreuli-
cher, je edler derjenige ist, der es uns bietet. Das sind keine Dinge,
die der Gotter Blicke auf'sich ziehen konnten: Es ist Kinderspiel in
ihren Augen und Kurzweil menschlichen Leichtsinns. Dagegen ein
anderes Schauspiel, wiirdig, den Blick des ernst tiber seinem Wer-
ke wachenden Gottes auf sich zu lenken: Schaue ein Kamptespaar,
wiirdig des Gottes: einen tapferen Mann im Kampfe mit einem
widrigen Schicksale, zumal wenn er es selbst herausgefordert hat.
Ich wiederhole es: Ich wiisste nicht, welches schénere Schauspiel
Jupiter auf der Erde haben konnte, wenn anders er darauf achten
mag, als einen Cato zu sehen, wie er nach dem Sturze seiner mehr-
fach geschlagenen Partei gleichwohl aufrechten Hauptes dasteht
inmitten des allgemeinen Ruins. »Mag auchg, so spricht er, »alles
der Gewalt des Einen anheimgefallen sein, moégen die Linder von
Legionen, die Meere von Flotten bewacht sein, mag Caesars Sol-
dateska die Tore verrammeln, gleichviel: Cato findet doch seinen
Ausweg; eine Hand wird geniigen, der Freiheit eine weite Gasse zu
machen. Dies Schwert, auch im Biirgerkriege rein und schuldlos
erhalten, wird endlich einen guten und herrlichen Dienst leisten:
Die Freiheit, die es dem Vaterlande nicht schaffen konnte, wird es
dem Cato verleithen. Zage nicht, mein Herz, mache dich an das
lange bedachte Werk, wirf die menschlichen Dinge von dir! Schon
haben Petrejus uud Juba miteinander wetteifernd den gegenseiti-
gen Tod gesucht und gefunden, einer von des anderen Hand t&d-
lich getroffen. Eine tapfere und preiswiirdige Todesgemeinschaft,
die aber unserer GréBe nicht entspricht. Fiir einen Cato ist es
ebenso schimpflich, von einem anderen den Tod zu erbitten als das

IT



Von der gottlichen Vorsehung

Leben.« — Kein Zweifel: Die Gotter haben mit hoher Freude
dreingeschaut, wie dieser Mann, sein eigener entschlossenster Ri-
cher, noch Sorge trigt flir die Rettung anderer und Anordnungen
trifft fir die Flucht der Geschlagenen, wie er bis tief in die Nacht
hinein seinen Wissensdrang durch Lektiire befriedigt, wie er sein
Schwert in die unentweihte Brust sto6t, wie er seine Eingeweide
herausrei3t und seiner erhabenen Seele, die es nicht verdiente, mit
dem Schwert in Bertihrung zu kommen, mit der eigenen Hand
zur Freiheit verhilft. Daraus erkliart sich wohl auch die Tatsache,
dass der verwundende Stof3 sein Ziel nicht sicher erreichte: Die
Gotter wollten den Cato nicht bloB3 einmal sehen. Seine Seelen-
gréBe musste noch linger auf Erden verweilen und ward zuriick-
gehalten, um sich in noch schwierigerer Lage zu bewihren. Denn
der einmalige Todesentschluss fordert nicht so hohen Mut wie die
Wiederholung desselben. Warum sollten die Gotter sich nicht des
Anblickes erfreuen, wie ihr Zogling auf eine so herrliche und
denkwiirdige Weise abtritt? Der Tod gibt denen die volle Weihe,
deren Ende auch diejenigen preisen, die es fiirchten.

3. Doch will ich nun im weiteren Verlauf meiner Darstellung zei-
gen, wie unzutreffend die Vorstellung ist, dass, was ein Ubel scheint,
es auch wirklich ist. Zunichst behaupte ich, dass das, was du als
hart, als widerwirtig und abscheulich bezeichnest, erstens nur zum
Besten derer diene, die davon betroffen werden, sodann zum Bes-
ten der Gesamtheit, deren Wohl den Gottern mehr am Herzen
liegt als das des Einzelnen, ferner, dass es in Einklang mit ihrem
Willen geschehe und dass sie das Ungliick verdienen, wenn das
nicht der Fall ist. Dem soll dann der Nachweis folgen, dass dieser
Lauf der Dinge ein Werk des Schicksals sei und sich fiir die Guten
nach genau demselben Gesetze vollziehe, nach welchem sie selbst
gut sind. Endlich werde ich dir klarmachen, dass du niemals einen
tugendhaften Mann bemitleiden darfst, denn wohl kann er un-
gliicklich genannt werden, aber sein kann er es nicht.



Von der gottlichen Vorsehung

Von allen genannten Punkten scheint der schwierigste der erstge-
nannte zu sein, nimlich, dass das Geflirchtete und Beidngstigende de-
nen, welchen es zustoBt, selbst zum Besten diene. »Zu threm Besten
soll es dienen, erwiderst du, in die Verbannung gestofen zu werden,
Weib und Kind zu Grabe zu tragen, Schande und Schaden tiber sich
ergehen zu lassen?« Wenn du dich wunderst, dass dies einem zum
Besten dienen soll, dann miisstest du dich auch wundern, dass so
manche durch Wasser und Feuer geheilt werden und nicht minder
durch Hunger und Durst. Bedenkst du aber, dass zum Zwecke der
Heilung Knochen vom Fleische abgelost und herausgenommen,
Adern hervorgezogen und manche Glieder abgenommen werden,
deren Verbleiben an ihrem Platze das unausbleibliche Verderben des
ganzen Korpers zur Folge gehabt hitte, so wirst du dir auch den
Nachweis gefallen lassen, dass manches Ungemach zum Besten derer
dient, die es triftt: Das genaue Gegenspiel zu der Tatsache, dass man-
ches, was man preist und leidenschaftlich begehrt, denen zum Nach-
teil gereicht, die daran ihr Wohlgefallen gefunden haben; man denke
nur an das Nichstliegende, an Uberladung des Magens und Trun-
kenheit, die durch die Lustbegier todlich wirken. Zu den vielen vor-
trefflichen Ausspriichen unseres Demetrius gehort der folgende, der
mir noch frisch im Gedichtnis ist; noch klingt er und rauscht er mir
in den Ohren. »Nichts«, sagte er, skommt mir ungliicklicher vor als
ein Mensch, dem nie etwas Widerwirtiges begegnet ist.« Denn er
hat keine Gelegenheit gehabt, sich selbst auf die Probe zu stellen.
Mag ihm auch alles nach Wunsche gegangen, ja seinem Wunsche vo-
rausgeeilt sein, das Urteil der Gotter iiber ihn war doch kein glinsti-
ges: Er schien ihnen nicht wiirdig, aus einem Kampfe mit dem
Schicksal dereinst als Sieger hervorzugehen. Das Schicksal weicht
gerade den groflten Memmen aus, als spriache es: »Was soll mir die-
ser als Gegner taugen? Er wird alsbald die Waften strecken; gegen ihn
bedart es nicht meiner vollen Macht; eine leichte Drohung wird ihn
zuruickscheuchen; er kann meinen Blick nicht aushalten. Nach ei-
nem anderen muss ich mich umschauen, mit dem ich mich auf ei-



14

Von der gottlichen Vorsehung

nen Kampf einlassen kann; es wire schamlos, mich mit einem Men-
schen zu messen, der die Niederlage selbstverstindlich findet.« Der
Gladiator sieht es als eine Schmach an, mit einem Schwacheren sich
zu messen; er weil}, dass es kein Ruhm ist, den zu besiegen, der oh-
ne Gefahr zu besiegen ist. Ebenso hilt es das Schicksal: Es sucht sich
die Tapfersten heraus, die ihm gewachsen sind; an manchen geht es
verichtlich vortiber. Gerade den Trotzigsten und in stolzester Hal-
tung Dastehenden greift es an, um seine Kraft gegen ihn anzustren-
gen: Mit Feuer probiert es seine Kraft an Mucius, mit Armut an Fa-
bricius, mit Verbannung an Rutilius, mit Folterqualen an Regulus,
mit Gift an Sokrates, mit dem Tode an Cato. Ein erhabenes Beispiel
ist nur moglich als Folge eines bosen Schicksals.

Ist Mucius etwa ungliicklich, weil seine Rechte in das Feuer der
Feinde greift und sich selbst fiir seinen Irrtum bestraft? Dass er den
Konig, den er mit bewaffneter Hand nicht in die Flucht schlagen
konnte, mit der verbrannten forttreibt? Wie? Wire er etwa gliickli-
cher, wenn er die Hand am Busen einer Geliebten wirmte?

Ist Fabricius etwa ungliicklich, weil er, soweit er von Staatsge-
schiften frei war, sein Ackerland bestellt? Dass er Krieg fiihrt so gut
gegen Pyrrhus wie gegen den Reichtum? Dass er vom eigenen
Herde eben die Wurzeln und Krauter verzehrt, die er dem Boden
durch eigene Arbeit abgewonnen hat, er, der greise Triumphator?
Wie? Wire er etwa gliicklicher, wenn er seinem Bauche Fische von
fernen Kiisten her oder auslindisches Gefliigel zuftihrte, wenn er
mit Austern aus dem adriatischen und tyrrhenischen Meer der
Trigheit seines iiberladenen und tbelgestimmten Magens wieder
authtilfe, wenn er das ausgesuchteste Wildbret, die blutreiche Beu-
te der Jiger mit einem michtigen Obstkranze umrahmte?

Ist Rutilius ungliicklich, weil diejenigen, die ihn verurteilt ha-
ben, sich der Verantwortung vor allen Jahrhunderten ausgesetzt
sehen? Weil er mit groBerem Gleichmut den Verzicht auf das Va-
terland tber sich ergehen lieB3, als die Riickkehr aus dem Exil?
Dass er der Einzige war, der es wagte, dem Sulla ein Nein entge-



Von der gottlichen Vorsehung

genzusetzen und, als er zuriickgerufen ward, nahe daran war, sei-
ne Flucht noch fortzusetzen und sich noch weiter zu entfernen?
»Da magst dug, sagt er, »deine Zuschauer finden an denen, die
dein Gliick mit dir teilen. Mdgen sie die Blutstrome schauen auf
dem Forum, und am Servilianischen See — das ist ja die Morder-
grube fiir Sullas Geichtete — die Hiupter der Senatoren und die
Morderbanden, die die Stadt durchstreifen, und die vielen Tau-
sende romischer Biirger, die auf dem einen Platze hingeschlachtet
wurden nach empfangener Sicherheitsbiirgschaft, nein, vielmehr
gerade aufgrund derselben: Mogen dem die zuschauen, die es
nicht tber sich bringen, im Exil zu leben.« Wie? Ist also Sulla
gliicklich, weil ihm, wenn er sich nach dem Forum begibt, mit
dem Schwerte Platz gemacht wird, dass er die Kopfe der hinge-
richteten Konsulare oftentlich ausstellen uud den Morderlohn
durch den Quistor und die Staatskasse zahlen lasst? Und das alles
tut der Mann, der das Cornelische Gesetz gab!

Nun mag Regulus an die Rethe kommen. Was hat thm das
Schicksal geschadet, dass es ithn zu einem Muster von Treue, zu ei-
nem Muster von Geduld gemacht hat? Nigel durchbohren ihm die
Haut, und wo er auch fiir seinen erschopften Leib eine Lagerstitte
sucht, immer kommt er auf eine Wunde zu liegen, nie senken sich
seine Augenlider zum Schlafe: Je grofler die Qual, umso groBer der
Ruhm, dessen er teilhaftig werden wird. Willst du wissen, wie we-
nig es ihn reue, den Preis der Tugend so hoch veranschlagt zu ha-
ben? Gib ithm das Leben zuriick und schicke ihn in den Senat: Er
wird nicht anders stimmen.

Du hiltst also den Micenas fir gliicklicher, der von Liebesqua-
len gepeinigt und in Trinen sich verzehrend tber die tigliche
Sprodigkeit seiner eigensinnigen Gattin durch die sanften Melo-
dien der aus der Ferne erklingenden Musik den Schlaf sucht? Mag
er sich durch stirksten Wein betiuben, mag er durch das Rauschen
von Wasserfillen den Geist ablenken, mag der durch den Trug von
tausend Lustbarkeiten seine gedngstete Seele tiuschen: Er bleibt auf



16

Von der gottlichen Vorsehung

seinem Flaumlager ebenso wachend wie jener auf seiner Marter-
bank. Aber jener hat den Trost, dass es die Ehre ist, fiir die er Har-
tes erduldet, und er blickt von dem Leiden zurlick auf die Ursache,
wihrend dieser, durch Wollust erschlafft und an dem Ubermal von
Gluck leidend, mehr gequilt wird durch das, was er duldet, als
durch die Ursache seines Leidens. Noch haben die Laster nicht
dermaBlen die Oberhand bekommen iiber das Menschenge-
schlecht, dass es zweifelhaft wiare, ob nicht, wenn der Mensch sein
Schicksal selbst wihlen diirfte, er in der Regel lieber zu einem Re-
gulus als zu einem Micenas geboren sein mochte. Sollte sich aber
einer finden, der sich nicht entbldete zu sagen, er hitte es vorge-
zogen, als Micenas und nicht als Regulus geboren zu werden, so
hat er, mag er es auch nicht aussprechen, es doch zugleich vorge-
zogen, als eine Terentia geboren zu werden.

Meinest du, es sei dem Sokrates schlecht ergangen, weil er jenen
Giftbecher, zu dem ihn der Staat verurteilt hatte, gerade so aus-
trank, als wire es eine Arznei fur die Unsterblichkeit, und vom To-
de sprach, bis dieser selbst eintrat? Ist es thm iibel ergangen, dass
sein Blut erstarrte und das Pulsieren der Adern durch die eintre-
tende Kilte allmihlich zum Stillstand kam? Wie viel mehr ist er zu
beneiden als jene Schlemmer, denen mit Gefillen aus Edelstein
aufgewartet wird, denen ein elender, sich zu jeglicher Gefilligkeit
hergebender Lotterbube von ausgemachter Impotenz oder zweifel-
hafter Mannheit den auf goldener Schiissel prasentierten Schnee
zerrinnen ldsst. Was sie trinken, das geben diese Kumpane durch
Erbrechen zu ihrem Leidwesen wieder von sich, wobei sie ihre ei-
gene Galle zu kosten bekommen. Dagegen wird jener freudig und
gern seinen Giftbecher leeren.

Was den Cato anlangt, so gentigt das Gesagte. Die Menschheit
wird thm immer das Zeugnis ausstellen, dass ithm das hdochste
Glick widertahren sei.

Ihn hat die Natur auserwihlt, um als furchtbare Gegnerin ihn im
Kampfe zu erproben. »Mit der Feindschaft der GroBen (so spricht



Von der gottlichen Vorsehung

die Natur) hat es nicht wenig auf sich: So stelle er sich denn dem
Pompejus, Caesar und Crassus zu gleicher Zeit entgegen. Es will
etwas heillen, sich hinter schlechtere Menschen an Ehre zurtickge-
stellt zu sehen: So trete er denn hinter einen Vatinius zuriick. Es ist
nichts Geringes, an Biirgerkriegen teilzunehmen: So mag er denn
auf dem ganzen Erdenrund fiir die gute Sache so ungliicklich wie
beharrlich kimpfen. Es ist keine Kleinigkeit, Hand an sich zu legen:
Mag er es denn tun. Was will ich damit erreichen? Es soll jeder-
mann wissen, dass das kein Ubel sei, dessen ich einen Cato wiirdig
erachtete.«

4. Gliickskinder zu sein konnen sich auch Massen- und Alltags-
menschen rithmen: Aber schweres Unheil und Schrecknisse, die
tiber die Menschen hereinbrechen, in ihre Schranken zurlickzu-
weisen, das ist das Vorrecht groBer Minner. Immer gliicklich zu
sein und ohne jede Gemiitstritbung das Leben zu durchwandern,
heillt nur die eine Seite der Natur kennen. Du giltst als groBer
Mann. Aber woher weil3 ich das, wenn dir das Schicksal nicht Ge-
legenheit gibt, deine Tugend zu bewahren? Du hast dich nach
Olympia zu den Spielern begeben, aber auBler dir niemand. So hast
du den Kranz, den Sieg hast du nicht. Ich wiinsche dir dazu nicht
Gluck als einem Helden, sondern wie einem, dem das Konsulat
oder die Pritur zugefallen ist: Du bist um eine Ehre reicher gewor-
den. In gleichem Sinne konnte ich auch wohl zu einem ehrenwer-
ten Mann sagen, wenn ihm kein schwierigerer Fall die unbedingt
notige Gelegenheit bot, die Kraft seines Charakters zu zeigen: »Ich
erklire dich fiir ungliicklich, weil du niemals ungliicklich gewor-
den bist. Du bist durchs Leben gegangen, ohne einen Gegner zu
haben; niemand kann wissen, was du vermagst, nicht einmal du
selbst.« Denn zur Kenntnis seiner selbst ist Erprobung unerlisslich.
‘Was man vermag, kann man nicht anders erkunden als durch eige-
nen Versuch. Daher haben manche, denen das Ungliick nicht na-
hen wollte, es selbst aus freien Stiicken aufgesucht und ihrer Tu-

17



I8

Von der gottlichen Vorsehung

gend, die im Dunkel zu verschwinden drohte, Gelegenheit ver-
schafft, sich zur Anerkennung zu bringen. Es freuen sich, behaupte
ich, zuweilen grole Minner tiber eintretendes Ungliick, ganz dhn-
lich wie Soldaten iiber den Krieg. Den Gladiator Triumphus horte
ich unter dem Kaiser Tiberius Klage fiihren tiber den Mangel an
offentlichen Schaustellungen: »Wie schade, sagte er, »um die scho-
ne Zeit.« Die Tugend sehnt sich nach Gefahr und denkt an ihr Ziel,
nicht an das, was sie zu leiden haben wird; denn auch das, was sie
dulden wird, ist ein Teil ihres Ruhmes. Kriegsmiannner rithmen
sich ithrer Wunden; froh tiber den gliicklichen Erfolg, weisen sie auf
die blutenden Stellen hin; wer unversehrt aus der Schlacht zurtick-
kehrt, mag das Gleiche geleistet haben: Gleichwohl zieht der die
Augen mehr auf sich, der verwundet heimkehrt. Gerade dann, be-
haupte ich, sorgt die Gottheit fiir die, die sie am meisten geehrt zu
sehen wiinscht, wenn sie thnen Gelegenheit bietet zu mutigen und
tapferen Taten. Dazu bedarf es irgendwelcher schwierigen Lage:
Den Steuermann lernst du im Sturm, den Krieger in der Schlacht
erkennen. Woher sollte ich wissen, wie viel Widerstandskraft du ge-
gen die Armut hast, wenn du vor Reichtum nicht weil3t, wohin da-
mit? Woher sollte ich wissen, welche Beharrungskraft du hast ge-
gen Schmach, Verleumdung und Volkshass, wenn du bis ins Alter
hierin nichts als Beifall genieBest, wenn dich unverwiistbare Gunst
begleitet, die aus tiefer Neigung der Herzen dir zustromt? Woher
weil3 ich, mit welchem Gleichmut du den Verlust von Kindern er-
tragen wirst, wenn du die Deinigen noch alle um dich siehst? Ich
habe dich andere trosten horen; aber zu augenscheinlicher Er-
kenntnis wire ich erst dann gekommen, wenn du dich selbst ge-
trostet, wenn du selbst deinem Schmerze Schweigen geboten hit-
test. Um des Himmels willen, zittert doch nicht vor dem, was die
unsterblichen Gotter gleichsam als Sporn flir euer Herz euch zu-
fithren! Das Missgeschick ist die Schule der Tugend. Diejenigen
kann man mit Recht ungliicklich nennen, die durch des Gliickes
Uberfiille in Schlaftheit verfallen, die wie auf regungslosem Meere



Von der gottlichen Vorsehung

trige Ruhe gefesselt hilt. Was iiber sie hereinbricht, wird thnen ein
ungewohnter Schrecken sein. Wer keine Erfahrung hat, der fiihlt
sich durch Schicksalsschlige hirter getroffen; fiir den noch zarten
Nacken ist das Joch eine driickende Last. Der bloBe Gedanke an ei-
ne Wunde ldsst den jungen Soldaten erblassen: Ohne die Miene zu
verziehen, schaut der alte Kriegsmann auf sein flieBendes Blut;
weil3 er doch, dass der Blutverlust hiufig den Sieg zur Folge hatte.
Die also, denen sie wohl will, die sie liebt, hartet die Gottheit ab,
priift sie, iibt sie; diejenigen dagegen, denen sie scheinbar Gunst
und Schonung gewihrt, spart sie als Weichlinge flir kommendes
Ungliick auf. Denn ihr irrt, wenn ihr an irgendwelche Ausnahme
glaubt. Auch jener, der so lange gliicklich war, wird sein Teil erhal-
ten. Die scheinbare Freilassung ist nur ein Aufschub. Warum sucht
die Gottheit gerade die Besten sei es mit Krankheit sei es mit Trau-
er sei es mit sonstigem Ungemach heim? Aus demselben Grunde,
aus dem auch im Kriegslager mit den gefahrvollen Auftrigen die
Tapfersten betraut werden: Die Auserlesensten sendet der Feldherr
aus, um 1im nichtlichen Hinterhalt den Feind anzugreifen oder Er-
kundungen einzuholen {iber die Marschlinie oder um einen Posten
zu verjagen. Und keiner von den mit solchem Auftrag Ausziehen-
den sagt etwa: »Der Feldherr hat es iibel mit mir gemeint«, sondern:
»Er hat richtig geurteilt.« Ebenso mogen diejenigen, denen zuge-
mutet wird, Dinge zu ertragen, die Furchtsamen und Feigen Anlass
zu Trinen geben, sagen: »Die Gottheit hat uns fiir wiirdig erachtet,
an uns zu erproben, was die menschliche Natur zu dulden vermo-
ge.« Lasst ab von eurer Sucht nach Verzirtelung, lasst ab von der
Jagd nach dem entnervenden Gliick, durch das der Geist erschlaftt
und, wenn ihn nicht eine ernste Schicksalswarnung zur Besinnung
auf das Menschenlos hinfiihrt, gleichsam in ununterbrochene
Trunkenheit versinkt. Wen der Schutz der Fenster immer vor je-
dem Lufthauch bewahrt hat, wessen Fiille bestindig warm gehalten
wurden durch Wirmekissen, die durch Wechsel immer wieder er-
setzt wurden, wessen Speisesaal eine immer gleichmiBig warme



Von der gottlichen Vorsehung

Temperatur zeigte durch an den Winden verdeckt angebrachte
Vorrichtungen, dem wird auch der leiseste Luftzug nicht ohne ge-
fihrliche Folgen fiir ihn sein. Alles, was das Mal3 tiberschreitet, ist
schidlich; am gefihrlichsten aber ist maBloses Gliick: Es erregt das
Gehirn, lasst leere Einbildungen im Geiste auftauchen und breitet
dartiber ein Dunkel aus, das eine schwanke Mitte halt zwischen Irr-
tum und Wahrheit. Sollte es nicht besser sein, anhaltendes Ungliick
ertriglich zu machen durch den Beistand der Tugend, als durch un-
authorliche und maBlose Gliicksgaben sein Dasein zu untergraben?
Leichter ist der Tod durch Hunger; Uberladung zersprengt den
Leib.

Es halten also die Gotter mit den tugendhaften Menschen es so,
wie die Lehrer mit ihren Schiilern: Sie fordern ein héheres Mal3
von Leistungen von denen, die héhere Hoffnungen erwecken.
Glaubst du, dass den Lakedamoniern ihre Kinder nicht lieb seien,
deren Charakterart sie erproben durch Geillelhiebe, denen sie sich
von Staats wegen aussetzen miissen? Die Viter selbst dringen in sie,
die GeiBelschlige standhaft iiber sich ergehen zu lassen, und be-
stirmen die Wundgeschlagenen und Halbentseelten mit Bitten,
standzuhalten und sich Wunden auf Wunden gefallen zu lassen. Was
Waunder also, wenn die Gottheit edle Geister hart priift? Fiir die
Tugend gibt es kein weichliches Priifungsmittel. Das Schicksal spart
nicht mit Schligen und Verwundungen gegen uns: Lasst es uns dul-
den! Es ist nicht Grausamkeit, es ist ein Wettkampf; je ofter wir thn
aufnehmen, umso mehr werden wir an Tapferkeit gewinnen. Der
festeste Teil des Korpers ist der, welcher im Dienste der Berufsti-
tigkeit fortwihrend getibt worden ist. Wir miissen uns dem Schick-
sal darbieten, um durch es selbst gegen es gehirtet zu werden. All-
mihlich wird es uns dahin bringen, dass wir thm gewachsen sind,;
die bestindig drohende Gefahr wird uns zu Verichtern der Gefahr
machen. So hat der Seemann einen Korper, der den Unbilden des
Meeres gewachsen ist, der Bauer abgehirtete Hinde, der Krieger
Arme, die stark genug sind, die Geschosse zu entsenden, der Laufer



Von der gottlichen Vorsehung

geschmeidige Glieder: Was jeder getibt hat, darin liegt auch seine
festeste Kraft.

Das Dulden ist fiir den Geist die Schule, um das Dulden gering
achten zu lernen. Wozu es dies bei uns bringen kann, wird man er-
kennen, wenn man beachtet, wie viel bei Volkern, die von der Na-
tur kiimmerlich bedacht und eben infolge ihrer Diirftigkeit zu er-
hohter Tatkraft gelangt sind — wie viel bei ithnen die Anstrengung
zu leisten vermag. Uberschaue alle Vilker, die jenseits der Grenzen
des romischen Friedensgebietes liegen, ich meine die Germanen
und alle die schweifenden Volker, die uns an der Donau begegnen.
Ein ewiger Winter, ein triiber Himmel liegt auf ihnen, ein un-
fruchtbarer Boden nihrt sie nur kiimmerlich; gegen den Regen
wehren sie sich durch den Unterschlupf unter Stroh und Laub,
tiber vereiste Sumpfstrecken eilen sie im Sprung dahin, zur Nah-
rung fangen sie das Wild. Hiltst du sie fiir beklagenswert? Nichts ist
beklagenswert, was Gewohnheit zur Natur gemacht hat. Denn mit
der Zeit wandelt sich das zum Vergniigen, wozu man sich anfangs
nur aus Not verstanden hat. Sie haben keine Heimstatten, keine
Wohnsitze, auBer denen, welche eintretende Ermiidung sie Tag fiir
Tag errichten lisst. Elende und nur mit Anstrengung zu erwerben-
de Nahrung, ein grausam hartes Klima, keine Kleidung fiir den
Leib! Was dir als Ungliick erscheint, das ist das Lebenslos so vieler
Volker! Und da wunderst du dich noch, dass tugendhafte Men-
schen vom Schicksal geriittelt werden, um zu innerer Festigung zu
gelangen? Kein Baum ist fest und stark, der nicht hiufigen Wind-
stoBen ausgesetzt ist; gerade diese Erschiitterung gibt ihm inneren
Halt und lasst seine Wurzeln sich sicherer in das Erdreich einsen-
ken. Nur ein kurzes und fragliches Dasein ist den Biumen be-
schieden, die im sonnigen Tale aufgewachsen sind. Um sich also
gegen Schrecken zu sichern, liegt es im eigensten Interesse tugend-
hafter Menschen, sich vielfach in gefahrvollen Lagen zu bewegen
und mit Gleichmut zu ertragen, was nur dem ein Ubel ist, der mit
dem Ertragen auf tibelem FuBe steht.

9]



(9]
)

Von der gottlichen Vorsehung

§. Bedenke ferner: Es liegt im Interesse der Gesamtheit, dass ge-
rade die Besten sich sozusagen dem Kriegsdienste weihen und
Proben ihrer Kraft ablegen. Gott hat sich, ebenso wie der Philo-
soph, die Aufgabe gestellt, darzutun, dass, was die groe Masse be-
gehrt und was sie mit Scheu von sich weist, weder gut ist noch
schlecht. Gut wird etwas sein, wenn er es nur guten Menschen
(als Aufgabe) zuweist, schlecht, wenn er nur schlechte Menschen
damit behelligt. Ein Gegenstand des Abscheus misste die Blind-
heit sein, wenn niemand sein Augenlicht verlére, auller wer es
verdiente, dass man es thm raubte: Daher mag ein Appius und ein
Metellus um sein Augenlicht gebracht werden. Reichtum ist kein
Gut (im strengen Sinne): Darum mag ihn auch ein Hurenwirt
wie Elius haben, damit die Leute das Geld, das im Tempel seine
Weihe empfing, auch im Hurenhaus sehen. Auf keine Weise kann
Gott Dinge, die man mit aller Begier ersehnt, mehr in Verruf
bringen, als wenn er sie den Verruchtesten zuteilwerden ldsst, von
den Besten dagegen fernhilt. »Abere, sagt man, »es ist doch wider
alle Billigkeit, wenn ein braver Mann verstiimmelt oder gekreu-
zigt oder gefesselt wird, wihrend Schurken mit heiler Haut frei
und frech umherspazieren.« Was weiter? Ist’s nicht auch unbillig,
dass tapfere Minner zu den Waffen greifen, im Lager tibernachten
und sich als Schutzwehr vor dem Wall aufstellen mit verbundenen
Wunden, wihrend gleichzeitig in der Stadt Buben, die sich ge-
werbsmifig zu jeder Wollust und Unzucht hergeben, in voller Si-
cherheit weilen? Und mehr noch. Ist es nicht unbillig, dass die
edelsten Jungfrauen des Nachts geweckt werden zum schuldigen
Dienste im Tempel, wihrend lockere Dirnen sich des tiefsten
Schlafes erfreuen? Der Ruf zur Arbeit hilt die Besten in Atem:
Der Senat hat oft den ganzen Tag zu tun mit Erledigung ge-
schiftlicher Fragen, wihrend gleichzeitig die verworfensten Ge-
sellen entweder auf dem Marsfelde sich taumelnd herumtreiben
oder in einer Garkiiche stecken oder sich in wer weil} welcher
Gesellschaft die Zeit vertreiben.



Von der gottlichen Vorsehung

Die nimliche Erfahrung machen wir in der Menschengemein-
schaft tiberhaupt: Die tugendhaften Minner miihen sich ab, brin-
gen Opfer und werden geopfert, und zwar ohne Widerstreben; sie
werden vom Schicksal nicht gezogen, sie folgen ihm und halten
gleichen Schritt mit ihm; hitten sie’s gewusst, so wiren sie ithm
zuvorgekommen. Auch folgenden herzhaften Ausspruch erinnere
ich mich von unserem wackeren Demetrius gehort zu haben:
»Diese einzige Klage«, sagte er, »kann ich gegen euch, ihr un-
sterblichen Gotter, vorbringen, dass ihr mir eueren Willen nicht
vorher kundgegeben habt. Dann hitte ich mich frither dazu ein-
gefunden, wihrend ich jetzt erst auf eueren Ruf zur Stelle bin.
Wollt ihr mir meine Kinder nehmen? Fiir euch sind sie geboren.
Wollt ihr einen Teil meines Korpers? Nehmt ihn; es ist nichts
GroB3es, was ich damit verspreche; die Zeit ist nicht fern, wo ich
ihn ganz verlasse. Wollt ithr mein Leben? Warum sollte ich zogern,
euch das wieder anheimzustellen, was ithr mir gegeben habt? Was
ihr auch bittet, ich gebe es gern. Aber lieber wire es mir gewesen,
ich hitte es meinerseits euch angeboten als es blof3 wieder abge-
liefert. Was bedurfte es denn eines Entreilens? Thr konntet es ja
euch entgegenbringen lassen. Aber auch so werdet ihr es nicht
entreilen; denn entrissen wird einem etwas nur, wenn man es
nicht freiwillig geben will.«

Ich lasse mich zu nichts zwingen, ich dulde nichts wider meinen
Willen, ich diene nicht Gott, sondern stehe mit ihm in Einver-
standnis, und dies umso mehr, als ich weil3, dass alles nach einem
festen und fiir alle Ewigkeit gegebenen Gesetze seinen Ablauf
nimmt. Das Schicksal leitet uns, und gleich die erste Stunde bei un-
serer Geburt hat dariiber entschieden, wie viel Zeit weiterhin ei-
nem jeden noch bleibt. Eine Ursache hingt von der anderen ab,
personliche und offentliche Angelegenheiten sind in langer Reihe
miteinander verkettet: Daher gilt es, mutig alles auf sich zu neh-
men, weil das Eintreten der Ereignisse nicht, wie wir wihnen, zu-
fillig erfolgt, sondern bestimmungsgemil. Lingst schon im Voraus

9]



Von der gottlichen Vorsehung

sind deine Freuden, deine Trinen bestimmt, und so mannigfaltig
sich auch das Leben der Einzelnen zu gestalten scheint, so kommt
es doch am Ende auf das Eine hinaus: Wir empfangen Vergingli-
ches und sind selbst nur vergingliche Wesen. Wozu also unsere Ent-
riistung? Wozu unser Murren? Dazu sind wir geboren. Mag die
Natur mit unseren Kérpern, die ihr gehoren, machen, was sie will;
wir wollen jederzeit frohen und tapferen Sinnes denken: Was wir
verlieren, gehort nicht uns. Was ist eines wackeren Mannes Pflicht?
Sich dem Schicksal zu ergeben. Es ist ein groBer Trost, unsere Ver-
ginglichkeit mit dem Weltganzen zu teilen. Was es auch sein mag,
das uns gerade dieses Leben, gerade diesen Tod auferlegt hat, die-
selbe Notwendigkeit hilt auch die Gotter gebunden. Unabinder-
lich ist die Bahn, der gottliche wie menschliche Angelegenheiten
folgen. Jener Griinder und Leiter des Alls hat zwar die Geschicke
bestimmt, aber er zeigt sich selbst folgsam und gehorsam; nur ein-
mal hat er befohlen.

»Warum aber war Gott so unbillig in der Verteilung des Schicksals,
dass er tugendhaften Menschen Armut, Wunden und ein leidvolles
Ende zumutete?« Der Kiinstler kann den Stoff nicht andern, dieser
hat nun einmal seine thm gegebene Beschaftenheit. Manches kann
von manchem nicht losgelost werden, es hiangt zusammen, bildet ein
unteilbares Ganzes. Schlaffe Geister, die zum Schlafe geneigt sind
oder zu einem Wachen, das sich vom Schlafe kaum unterscheidet,
sind aus trigen Elementen geformt; dass ein Mann erstehe, der im
vollsten Sinne des Wortes diesen Namen verdient, dazu bedarf es ei-
nes gewaltsameren Geschickes. Es 6ffnet sich thm keine ebene Bahn;
bergauf, bergab fiihrt sein Weg, er muss sich hin- und herwerfen las-
sen und muss sein Schiff im Sturme lenken. Er muss seinen Kurs hal-
ten gegen das Schicksal. Viel Triibsal, viel Leid wird tiber ihn herein-
brechen; aber er hat die Kraft zu lindern und auszugleichen. Feuer
erprobt das Gold, Ungemach tapfere Minner. Schau hin auf das ho-
he Ziel, das der Jugend gesteckt ist, und du wirst dir sagen, dass es
kein bequemer und sicherer Weg ist, den sie zu wandeln hat.



Von der gottlichen Vorsehung

Steil im Beginn ist der Weg, dass kaum die Rosse, vom Frith-
rot frisch gestirkt, thn erklimmen, am steilsten mitten am
Himmel. Siehe, da graut es mir selbst manchmal, das Meer
und die Linder anzuschauen, und es schligt mir das Herz in
zagendem Schauder. Rasch ab neigt sich das Ende, besonne-
ner Leitung bedarf es. Oft dann flirchtet ftir mich, die in wo-
gender Tiefe mich aufnimmt, Tethys selber, ich m&chte hinab
jah stiirzen zum Abgrund.

Als der hochherzige Jiingling dieses gehort, erwiderte er: »Er gefillt
mir, dieser Weg; ich erklimme ihn. Es lohnt sich, ihn zu wandeln,
auch wenn man zu Sturz kommen muss.« Ohn’ Unterlass sucht
nun der Vater den hochgemuten Sohn durch Schreckbilder einzu-
schiichtern:

Dass du behaltest den Weg, nicht abgezogen zur Irrfahrt,
Schreiten musst du hindurch den Hornern

des Stieres voruber,
Durch des Schiitzen Geschoss und den Blick

des grimmigen Lowen.

Darauf jener: »Spann ihn an, den zugesagten Wagen. Was mich dei-
ner Meinung nach einschiichtern soll, das reizt mich nur. Dort will
ich stehen, wo die Sonne selbst wankt.«

Der Niedrige und Trige wiahlt den sicheren Weg: Auf den H6-
hen wandelt die Tugend.

0. »Warum aber lisst die Gottheit es zu, dass den tugendhaften
Menschen Schlimmes widerfihrt?« Sie ldsst es ja gar nicht zu. Alles
wirklich Schlimme hilt sie von ihnen ja fern, Verbrechen, Laster,
ruchlose Gedanken, habgierige Anschlige, blinde Lustbegier und
nach fremdem Gute trachtende Habsucht; ihnen selbst gewihrt sie
Schutz und Schirm: Verlangt etwa jemand von Gott auch noch



Von der gottlichen Vorsehung

dies, dass er sich zum Behiiter ihres Reisegepicks mache? Sie selbst
denken nicht daran, der Gottheit diese Sorge aufzubiirden: Sie sind
Verichter alles duBleren Gutes. Demokrit warf seinen Reichtum
von sich, denn er sah in thm nur ein Hemmnis fiir seinen edelen
Geist. Was wunderst du dich also, wenn die Gottheit einem tu-
gendhaften Manne widerfahren lisst, was dem Tugendhaften bis-
weilen selbst nur als Erflillung seines eigenen Wunsches erscheint?
Tugendhafte Minner verlieren Kinder. Warum nicht? Kommen
doch Fille vor, wo sie selbst ihre Kinder toten. Sie werden in die
Verbannung getrieben. Warum nicht? Kommt es doch vor, dass sie
selbst ihr Vaterland verlassen, um es nie wiederzusehen. Sie werden
getotet. Warum nicht? Kommt es doch vor, dass sie selbst Hand an
sich legen. Warum haben sie manches Harte zu erdulden? Damit
sie andere dulden lehren; sie sind zum Vorbild geboren. Denke dir
also, die Gottheit sage: »Was habt ihr fiir einen Grund, tiber mich
zu klagen, ihr, die ihr Wohlgefallen habt am Rechten? Andere ha-
be ich mit falschen Giitern ausgestattet und ihre nichtigen Seelen
gleichsam durch einen langen und triigerischen Traum zum Besten
gehabt: Mit Gold, mit Silber, mit Elfenbein habe ich sie iiberschiit-
tet, in ithrem Inneren suchst du vergebens nach etwas Gutem.
Siehst du diese Leute, die dir gliicklich scheinen, nicht in ithrem 6f-
fentlichen Auftreten, sondern in der Verborgenheit, so sind sie be-
dauernswert, schmutzig, hisslich, dhnlich wie ihre Winde nur du-
Berlich tibertiincht. Das ist kein echtes und reines Gliick: Es ist
nichts als eine Kruste, und zwar eine diinne. Solange sie also in der
Lage sind, sich aufrecht zu halten und sich das gewtinschte Ausse-
hen zu geben, so lange glinzen sie und machen Eindruck: Tritt
aber ein storendes Ereignis ein und reil3t die Hiille weg, dann zeigt
es sich, welchen Abgrund wahrer ScheuBlichkeit der erborgte
Glanz in sich barg. Euch habe ich sichere und bleibende Giiter ge-
geben, die, je mehr man sie hin und her wendet und von allen Sei-
ten betrachtet, sich als umso besser und hoher erweisen. Ich habe es
euch moglich gemacht, das Furchtbare zu verachten, euch mit Ekel



Von der gottlichen Vorsehung

abzuwenden von den niedrigen Begierden; ihr glinzt nicht von au-
Ben, euere Giiter haben ihre Richtung nach dem Inneren. So ach-
tet die Schopfung nicht dessen, was etwa aullerhalb ihrer ist, ganz
versunken in die Freude an dem Schauspiel, das sie selbst sich ge-
wihrt. Ins Innere habe ich alles Gute gelegt; des Gliickes nicht zu
bediirfen, das ist euer Gliick.

»Aber es kommt doch viel Trauriges, Furchtbares, schwer zu Er-
tragendes.« Dies konnte ich euch nicht ersparen, aber dafiir habe
ich eure Seelen gegen alles gewappnet. Traget es standhaft. Hier
habt ihr vor der Gottheit etwas voraus: Fiir sie gibt es tiberhaupt
kein Dulden von Ungliick, ihr seid dariiber erhaben. Verachtet die
Armut: Es lebt niemand so arm, als da er geboren ward. Verachtet
den Schmerz: Er wird entweder selbst aufgelost werden oder euch
auflésen. Verachtet den Tod: Er macht entweder ein Ende mit euch
oder verpflanzt euch anderswohin. Verachtet das Schicksal: Ich ha-
be ihm keine Waffe gegeben, mit der es euern Geist treffen kénn-
te. Und was noch mehr besagen will als alles dies: Ich habe Sorge
getragen, dass nichts euch (vom Tode) zuriickhalte wider eueren
Willen. Der Ausweg steht euch often; wollt ihr nicht kimpfen, so
steht es euch frei, zu flichen. Daher habe ich von allem, was ich fur
euch als notwendig erachtete, nichts leichter gemacht als zu ster-
ben. Ich habe der Seele eine dem Wunsche entgegenkommende
Stellung angewiesen: Sie lisst sich ziehen; gebet nur Acht und ihr
werdet sehen, wie kurz und wie leicht gangbar der Weg ist, der zur
Freiheit fiihrt. Ich habe euch den Ausgang kiirzer gemacht als den
Eingang; sonst wiirde das Schicksal eine grofe Gewalt gegen euch
in der Hand behalten haben, wenn es mit dem Sterben des Men-
schen so langsam ginge wie mit der Geburt. Jede Zeit, jeder Ort
kann euch zeigen, wie leicht es sei, der Natur den Dienst zu kiin-
digen und, was sie uns geschenkt, ihr wieder anheimzustellen. Ja,
auch an den Altiren und bei Vollzug der feierlichen Opfergebriu-
che, inmitten der Gebete und Wiinsche, die dem Leben gelten, ler-
net zugleich den Tod. Die wohlgenihrten Korper der Stiere wer-



Von der gottlichen Vorsehung

den durch einen kurzen Stich zu Fall gebracht, und Tiere von ge-
waltiger Kraft streckt ein Schlag der menschlichen Hand nieder;
ein schmales Messer durchschneidet die Sehnen des Nackens, und,
ist jenes Mittelglied, welches Kopf und Hals verbindet, durch-
schnitten worden, dann stiirzt die ganze Korpermasse zu Boden.

Der belebende Hauch hat seine Statte nicht in der Tiefe, und es
bedarf nicht schlechtweg des Schwertes, um ihn herauszuholen.
Man hat nicht nétig, durch eine tiefe Wunde die inneren Organe
zu erkunden: In nichster Nihe ist der Tod. Keinen bestimmten
Punkt habe ich zu diesem Stofe ausgesucht: Wihle ganz nach dei-
nem Wunsch, du findest das Ziel. Das, was man »Sterben« nennt,
diese Trennung der Seele vom Korper, vollzieht sich mit einer
Schnelligkeit, die tiberhaupt nicht wahrnehmbar ist. Mag nun eine
Schlinge den Schlund zuschniiren oder Wasser den Atem absper-
ren, oder mag einer durch Sturz mit dem Kopf auf harten Boden
zerschmettert worden sein, oder mag der Andrang der lodernden
Flammen einem den Atemzug abgeschnitten haben, was es auch
sel, es folgt ein schleuniges Ende. Schamt ihr euch nicht? Was sich
so schnell vollzieht, furchtet ihr wer weil} wie lange.«



Drei Bucher vom Zorn

Erstes Buch

I'. Du hast mich aufgefordert, mein Novatus, zur Abfassung einer
Schrift Giber die Mittel, durch die man den Zorn beschwichtigen
konne, und du hast, wie mir scheint, auch allen Grund dazu, gera-
de diese Leidenschaft zu fiirchten, die unter allen die widerwirtigs-
te und rasendste ist. Die anderen nimlich haben doch immerhin
noch etwas Ruhiges und Gelassenes; diese aber ist ganz nur Aufre-
gung und Schmerzenssturm, rasend in unmenschlicher Begier nach
Waften, Blut und Todesstrafe, nur erpicht darauf, dem anderen zu
schaden, und dabei die Achtung vor sich selbst vergessend, sich
mitten hineinstiirzend in den Pfeilregen und schnaubend nach Ra-
che, die den Richer selbst mit ins Verderben zu ziehen droht. Es
hat daher Philosophen gegeben, die den Zorn einen zeitweiligen
Wahnsinn nannten; denn ahnlich wie dieser ist er nicht Herr tiber
sich selbst, setzt sich tiber allen Anstand hinweg, vergisst alle Ver-
wandtschaftsbande, halt starr und steif an seinem Vorsatz fest, ver-
schlieBt sich jeder verniinftigen und heilsamen Uberlegung, lisst
sich durch nichtige Ursachen zur Flamme entfachen, hat kein Au-
ge flir Billigkeit und Wahrheit: So gleicht er dem einstiirzenden
Gebdude, welches iiber dem Untergrund, auf den es stiirzt, in
Trimmer zerschellt. Um aber zur Gewissheit zu gelangen, dass die
vom Zorn Besessenen nicht recht bei Verstande sind, wirf nur ei-



Drei Biicher vom Zorn

nen priifenden Blick auf ihr duBleres Gebaren. Denn wie fiir Tob-
sucht sichere Kennzeichen sind der freche und drohende Blick, die
distere Stirn, der hastige Gang, die zuckenden Hinde, die auffal-
lende Gesichtsfarbe, das hiufige und krampthafte Atemholen, so
finden sich die namlichen Kennzeichen auch an den Zornigen: Die
Augen flammen und blitzen, das ganze Antlitz ist hochgerotet
durch den Andrang des aus dem tiefsten Herzen emporquellenden
Blutes, die Lippen zittern, die Zihne pressen sich zusammen, die
Haare richten sich starrend empor, der Atem ist schwer und ge-
rauschvoll, man hort formlich, wie sich die Glieder in den Gelen-
ken drehen, dazu ihr Stohnen und Briillen und ihre stoBweise her-
vorgeschleuderten, unverstindlichen Worte, das hiufige Zusam-
menschlagen ihrer Hinde, das Stampfen der Fiile auf den Boden,
das Beben des ganzen Korpers und seine furchtbar drohende Hal-
tung, das ganze schauerliche und entsetzliche Aussehen solcher sich
selbst entstellenden und zur Unkenntlichkeit anschwellenden
Menschen — man fragt sich: Ist ein solcher Zustand mehr verab-
scheuungswiirdig oder hisslich? Andere Leidenschaften lassen sich
verdecken und im Verborgenen nihren: Der Zorn tritt offen her-
vor und gibt sich dem Blicke preis, und je heftiger er ist, umso
sichtbarer braust er auf. Beobachte nur die Tiere: Sobald sie sich in
schidlicher Absicht erheben, kann man gewisse Vorzeichen wahr-
nehmen: Thr ganzer Korper legt seine gewohnliche, ruhige Hal-
tung ab und ldsst erkennen, dass es ihnen auf Anspannung ihrer
wilden Triebe ankommt: Dem Eber steht der Schaum vor dem Ra-
chen und die Zihne werden durch Reiben geschirft, der Stier
bohrt mit den Hornern in die Luft und wiihlt mit den Beinen den
Sand auf, der Lowe knurrt, die Schlange bliht den gereizten Hals
auf, und angstvoll ist der Anblick wiitender Hunde: Kein Tier ist so
furchtbar und von Natur so verderblich, dass sich nicht, sobald der
Zorn sich seiner bemichtigt, ein weiterer Zuwachs von Wildheit
zu erkennen gibe. Ich weil recht wohl: Auch die iibrigen Leiden-
schaften lassen sich kaum verbergen, die Wollust, die Furcht und



Drei Biicher vom Zorn

die Kiihnheit haben ihre Merkmale und lassen sich voraus erken-
nen; denn jede auch nur einigermallen heftig auftretende innere
Erregung spiegelt sich unfehlbar irgendwie auf dem Gesicht ab.
Worin besteht also der Unterschied? Die anderen Leidenschaften
lassen sich erkennen, der Zorn aber dringt sich den Augen auf.

2. Willst du sodann den Blick auf die Wirkungen und verheeren-
den Folgen des Zornes richten, so kannst du kein Unheil finden,
das dem menschlichen Geschlecht mehr Opfer abgefordert hitte.
Da zeigen sich dem Blick Szenen von Mord und Vergiftung, von
gegenseitigen schmutzigen Beschuldigungen; da schaust du die
Niederlagen von Stidten, den Untergang ganzer Volker, die 6ffent-
liche Versteigerung der Kopfe von Fiirsten, die Brandfackeln, die in
die Hiuser geschleudert werden, und das Feuermeer, das sich iiber
die Mauern der Stidte hinaus ergieBt und ganze ungeheure Lin-
derstrecken grauenvoll erleuchtet. Blicke hin auf die berithmtesten
Staaten, deren Anfinge sich in das Dunkel der Vergangenheit ver-
lieren: Der Zorn hat sie zertriimmert. Blicke hin auf die meilen-
weit sich hinziehenden Eindden: Der Zorn hat sie entvolkert. Bli-
cke hin auf die geschichtlich bekannten Feldherren als auf Beispie-
le unheilvollen Geschickes: Den einen hat der Zorn auf seinem
Ruhelager mit dem Schwert durchbohrt, den anderen hat er am
geheiligten gastlichen Tische gemordet, den einen hat er inmitten
seiner der Gesetzgebung dienenden Titigkeit und unter den Augen
des zahlreich versammelten Volkes zerfleischt, den anderen unter
der Hand seines vatermorderischen Sohnes umkommen lassen,
dem einen die konigliche Kehle mit dem Dolch durch Sklaven-
hand durchbohren lassen, den anderen seine Glieder an das Kreu-
zesholz ausspannen lassen. Doch ich will dich nicht authalten mit
der Herzihlung der Todesstrafen Einzelner: Du kannst, wenn du
von diesen auf einzelne beziiglichen Fillen absiehst, ganze Volks-
versammlungen durch das Schwert hingemordet sehen, du kannst
einen ganzen Menschenhaufen von Soldatenhinden niederge-



o

9]

Drei Biicher vom Zorn

macht, ganze Vélker zu unterschiedslosem Verderben verurteilt se-
hen ... als ob sie sich unserer Fiirsorge entzdgen oder unsere
Macht nicht anerkennen wollten. Wie? Warum ziirnt denn das Volk
den Gladiatoren, und zwar so unbilligerweise, dass es sich beleidigt
glaubt, wenn jene nicht freudig sich dem Tode preisgeben? Es sicht
darin eine Ruiicksichtslosigkeit gegen sich und bleibt nicht Zu-
schauer, sondern wandelt sich durch Miene, Haltung und leiden-
schaftliche Erregung zum Gegner um. Was es damit auch auf sich
haben mag, Zorn ist das nicht, sondern nur ein scheinbarer Zorn,
wie bei Knaben, die, wenn sie hingefallen sind, den Boden daftir
mit Schligen geziichtigt sehen mdochten; dabei wissen sie tiber-
haupt gar nicht, warum sie ziirnen, sondern ziirnen eben ohne Ur-
sache und ohne Beleidigung, indes doch nicht ganz ohne einen
Schein von Beleidigung, und nicht ohne wirkliche Rachbegier.
Man macht ihnen also etwas weis, indem man durch Vorspiegelung
von Priigeln den angeblichen Missetiter unter Trinen Abbitte leis-
ten ldsst; dabei beruhigen sich die Knaben, und der Scheinschmerz
wird durch die Scheinrache abgetan.

3. »Wir ziirneng, wirft man uns ein, »oft nicht denen, welche uns
wehe getan haben, sondern denen, welche uns wehe tun wollen; wo-
raus doch folgt, dass der Zorn nicht seinen Ursprung in uns wider-
fahrenem Unrecht habe.« Allerdings, wir ziirnen denen, die uns be-
leidigen wollen, aber sie beleidigen uns schon durch die bloe Ab-
sicht: Wer den Willen hat, uns zu beleidigen, der beleidigt uns schon.

Man wirft uns ferner ein: »Der Zorn ist keine Begierde nach
Strafe, denn hiufig ziirnen die Schwichsten den Michtigsten, oh-
ne dabei doch auf Bestrafung auszugehen, auf die sie iiberhaupt
keine Hoffnung haben.«

Zunichst haben wir den Zorn bezeichnet als Begierde nach zu
vollziehender Rache, nicht aber als Vermagen dazu; die Wiinsche
der Menschen sind aber auch auf Dinge gerichtet, die sie nicht er-
reichen konnen. Ferner ist kein Mensch so unbedeutend, dass er



Drei Biicher vom Zorn

die Bestrafung auch des Hochstgestellten nicht hoffen konnte.
Schaden zu tun steht in unserer Macht. Des Aristoteles Begriftser-
klirung weicht von der unseren nur wenig ab. Er sagt nimlich, der
Zorn sei die Begierde nach Erwiderung der Beleidigung. Den Un-
terschied zwischen dieser und unserer Definition zu erliutern wiir-
de zu weit fiihren. Gegen beide Definitionen wendet man ein, dass
ja auch die Tiere dem Zorn zuginglich seien, ohne durch Unrecht
gereizt zu sein und ohne die Absicht, andere mit Strafe oder Leid
heimzusuchen. Denn gesetzt auch, sie titen dies, so ist es doch
nicht ihre Absicht.Vielmehr liegt die Sache so: Wilde Tiere sind des
Zornes nicht fihig, und dies gilt von allen lebenden Wesen auler
dem Menschen. Denn der Zorn steht zwar in feindlichem Verhalt-
nis zur Vernunft, entsteht aber nur da, wo Vernunft ihre Stitte hat.
Triebe finden sich bei den Tieren, Wut, Wildheit, Losstiirmen,
Zorn dagegen ebenso wenig als Schwelgerei, mogen sie auch ge-
wissen Listen ziigelloser hingegeben sein als der Mensch. Man
braucht dem Dichter nicht zu glauben, welcher sagte:

Da vergisst der Eber zu ziirnen, nimmer dem Schnelllauf
Trauet die Hindin, der Bir rennt nicht aufs kriftige Zugvieh.

Zirnen heil3t hier so viel wie angereizt, angestachelt werden. Ziir-
nen konnen sie ebenso wenig wie verzeithen. Die sprachlosen Tie-
re haben keine menschlichen Leidenschaften, wohl aber haben sie
gewisse diesen dhnliche Triebe. Anders kann es nicht sein. Hitten
sie Liebe, dann auch Hass, hatten sie Freundschaft, dann auch
Zwist, wenn Zwietracht, dann auch Fintracht. Davon finden sich
auch bei ithnen gewisse Spuren, aber Gutes und Boses im eigentli-
chen Sinn gehért nur der Menschenbrust an. Nur der Mensch darf
sich des Besitzes der Klugheit, der Voraussicht, der Gewissenhaftig-
keit und Uberlegung rithmen; die Tiere teilen weder die mensch-
lichen Vorziige noch die menschlichen Fehler. Ihre ganze duBlere
und innere Gestaltung ist der menschlichen unihnlich. Jener ko-



Drei Biicher vom Zorn

nigliche und leitende Seelenteil ist anders gebildet. Wie sie zwar ei-
ne Stimme haben, die aber undeutlich und verworren und der
Wortbildung nicht fihig ist, wie sie eine Sprache haben, die aber
gebunden und keiner freigestaltenden Mannigfaltigkeit fihig ist, so
ermangelt auch der leitende Seelenteil bei thnen der Schirfe und
Genauigkeit. Er empfingt also zwar Eindriicke und Vorstellungen
der Dinge, durch die er zu Trieben angeregt wird; allein diese Vor-
stellungen sind tritbe und verworren. Daher das Ungestiim, mit der
die Triebe hervorbrechen und sich austoben. Es ist aber nicht
Furcht, Bekiimmernis, Traurigkeit und Zorn, sondern nur etwas
dem Ahnliches. Daher das rasche Verschwinden und die Verwand-
lung ins Gegenteil: Sie mdgen noch so sehr in Wut und angstvoller
Erregung gewesen sein, gleich kann man sie wieder ruhig beim
Futter sehen, und dem tollen Briillen und Hin- und Herlaufen

folgt alsbald Ruhe und tiefer Schlaf.

/.. Damit ist das Wesen des Zornes hinreichend dargelegt. Der Un-
terschied des Zornes von der Zornsucht (iracundia) ist klar: Es ist
derselbe wie der zwischen einem Betrunkenen und einem Trun-
kenbold, zwischen einem, der sich fiirchtet, und einem Furchtsa-
men. Die weiteren Artunterschiede des Zornes, flir welche die
Griechen ihre besonderen Namen haben, werde ich iibergehen,
weil wir keine bestimmten Bezeichnungen dafiir haben, obschon
wir von reizbaren und barschen Menschen reden, nicht weniger
auch von verdrieBlichen, auffahrenden, lirmenden, unhoflichen
und groben Menschen, was alles unter die Artunterschiede des
Zornes gehort; darunter kann man auch den Miirrischen rechnen,
eine Art entnervter Zornsucht. Es gibt namlich gewisse Arten von
Zorn, die es beim bloBen Larmen belassen, andere, die ebenso hart-
nickig wie hiufig sind, wieder andere, die sich weniger in Worten
als in Handgreiflichkeiten betitigen, noch andere, die sich in bitte-
ren Schmih- und Schimpfreden duBern, wihrend andere es bei
Klagen und abschligigen Bescheiden bewenden lassen; wieder an-



Drei Biicher vom Zorn

dere sind tief und ernst und nach innen gekehrt; und so gibt es
noch tausend andere Arten des vielgestaltigen Ubels.

5. So viel tiber das Wesen des Zornes sowie iiber die Fragen, ob er
irgendeinem anderen Geschopfe zukomme als dem Menschen, wie
er sich von der Zornsucht unterscheide und wie viele Arten des-
selben es gibt. Nunmehr gilt es, zu untersuchen, ob der Zorn der
Natur gemil sei und ntitzlich, und ob er in irgendwelcher Hin-
sicht Beflirwortung verdiene.

Ob er naturgemil3 sei, wird sich herausstellen, wenn wir den
Menschen scharf ins Auge fassen. Gibt es etwas Milderes als ihn, so
lange seine Seele in der richtigen Verfassung ist? Was aber wire
grausamer als der Zorn? Was ist liebevoller gegen andere als der
Mensch? Was feindseliger als der Zorn? Der Mensch ist zu gegen-
seitiger Hilfeleistung geschaffen, der Zorn zielt auf Vernichtung;
der Mensch wiinscht Gemeinschaft, der Zorn Trennung; der Erste-
re will niitzen, der andere schaden; der Erstere will auch den Un-
bekannten hilfreich sein, der andere auch die ihm Nichststehenden
behelligen; der eine ist bereit, sich selbst aufzuopfern zum Besten
anderer; der andere scheut keine Gefahr flr sich selbst, wenn er nur
andere mit hinreien kann. Wer also verkennt mehr das naturge-
milBe Verhiltnis der Dinge als der, der dem besten und vollkom-
mensten Erzeugnis der Natur dieses wilde und verderbliche Laster
beilegt? Der Zorn, wie gesagt, ist erpicht auf Strafe, und doch steht
es keineswegs in Einklang mit der Natur des Menschen, dass sei-
nem friedlichen Herzen dieses Verlangen innewohne. Das mensch-
liche Leben griindet sich auf werktitiges Entgegenkommen und
Eintracht und wird nicht durch Schrecken, sondern durch gegen-
seitige Liebe zum Bunde und zu gegenseitiger Hilfeleistung zu-
sammengefasst.

0. »Wie also? Wire nicht ab und zu eine Ziichtigung nétig?« Wa-
rum nicht? Aber das ist nicht Sache des Zornes, sondern der Ver-

A



36

Drei Biicher vom Zorn

nunft; geht doch die Ziichtigung nicht auf Schaden aus, sondern
auf Heilung, mag sie auch dem Scheine nach schaden. Wie wir ver-
kriimmte Pfihle, um sie gerade zu richten, bisweilen mit Feuer und
Keilen behandeln, nicht um sie zu zerbrechen, sondern um sie zu
strecken, so legen wir die bessernde Hand auch an die der Stinde
verfallenen Geister, indem wir dem Koérper und der Seele Schmerz
bereiten. Wie macht’s denn der Arzt? In leichteren Fillen sucht er
zunichst, ohne tiefere Eingrifte in die tigliche Gewohnbheit, fiir
Speise, Trank und Bewegung eine feste Ordnung einzufiihren und
der Gesundheit nur durch eine verinderte Lebenshaltung aufzu-
helfen. An nichster Stelle soll dann das rechte Mal} seine Dienste
leisten; wenn MiBigkeit und Ordnung nicht hilft, so entzieht er
dies und jenes und lisst Beschrinkungen eintreten; und fithrt auch
das nicht zum Ziel, so untersagt er die Speisen tiberhaupt und ent-
lastet den Korper durch Fasten; versagen die gelinderen Mittel, so
schligt er eine Ader und legt Hand an die Glieder, wenn sie durch
thren Zusammenhang schidlich wirken und die Krankheit weiter
verbreiten: Kurz, kein Heilverfahren scheint hart, wenn der Erfolg
heilsam ist. So ziemt es dem Gesetzeshiiter und Lenker des Staates,
so lange wie moglich durch den Einfluss des Wortes, und zwar des
sanfteren Wortes, auf die Geister bessernd zu wirken in der Weise,
dass er sie auf ihre Pflichten hinweist und die Herzen erfiillt mit
lebhaftem Eifer fiir Recht und Billigkeit und das Laster verhasst,
die Tugend aber preiswiirdig macht. Dann erst geht er zu ernsteren
Vorhaltungen iiber, die sich aber noch auf Mahnung und Tadel
beschrinken; so spit als moglich schreite er zu Strafen, und auch
diese seien zunichst noch leicht und widerrufbar; die Todesstrafen,
als die auBersten, wende er nur fur die allerschwersten Verbrechen
an; denn niemand soll dem Tode verfallen auBer dem, fiir den der
Tod selbst ein Gewinn ist. Nur in einer Beziehung wird er dem
Arzte nicht ahnlich sein: Der Arzt macht dem, dem er das Leben
nicht schenken kann, das Ende leicht; dieser dagegen ldsst die Ver-
urteilten unter Schmach und o6ffentlicher Beschimpfung aus dem



Drei Biicher vom Zorn

Leben scheiden, nicht als ob er Freude hitte an irgendjemandes
Bestrafung — eine so unmenschliche Rohheit liegt dem Weisen
ganz fern —, nein, sie sollen allen zur Warnung dienen, und da sie
im Leben unniitze Glieder der menschlichen Gesellschaft waren, so
soll ihr Tod wenigstens dem Staate einigen Nutzen schaffen.

Von Natur also verlangt der Mensch nicht nach Strafe; daher ist
auch der Zorn nicht der Natur des Menschen gemil; denn gerade
er verlangt ja nach Strafe. Ich kann mich auch auf Platons Urteil
berufen — denn was schadet es, fremde Meinungen zu benutzen,
soweit sie auch die unseren sind? — »Der Tugendhafte, sagt er, »tut
niemandem ein Leid an.« Die Strafe tut ein Leid an: Also passt sie
nicht fir den Tugendhaften, ebenso wenig also auch der Zorn,
denn Strafe und Zorn gehoren zusammen. Wenn der Tugendhafte
an der Strafe keine Freude hat, so wird er auch keine Freude haben
an der Leidenschaft, welcher die Strafe eine Wonne ist: Folglich ist
der Zorn nicht naturgemil.

/. Mag nun auch der Zorn nicht naturgemil sein, muss man ihn
doch nicht gelten lassen, weil er sich hiufig als niitzlich erwiesen
hat? »Er gibt dem Geist einen gewissen Schwung und Sporn; ohne
ihn richtet im Kriege die Tapferkeit nichts GroBartiges aus, ohne
ihn fehlt das begeisternde Feuer und die lebendige Triebkraft, wel-
che die Beherzten sich den Gefahren entgegenwerfen lisst.« Daher
erscheint es manchen als das Beste, den Zorn zu mifligen, nicht
aber zu tilgen, und nach Abzug des Uberschiissigen ihn auf ein
heilsames Mal3 zu beschranken, immer aber so viel beizubehalten,
als hinreicht, um die Titigkeit nicht erlahmen und Kraft und Fri-
sche der Seele nicht verschwinden zu lassen.

Erstens ist es leichter, Verderbliches auszuschlieBen als es sich
gefligig zu machen, und es nicht zuzulassen, als, wenn dies ge-
schehen, es in Schranken zu halten. Denn hat sich dies Verderbli-
che einmal als unentbehrlicher Besitz in uns eingenistet, so wird
es machtiger als der, der es zu leiten hat, und lisst sich nicht mehr



Drei Biicher vom Zorn

beschneiden oder mindern. Sodann aber ist die Vernunft selbst,
welche die Ziigel zu fiihren hat, nur so lange michtig, als sie sich
von den Leidenschaften fernhilt; hat sie sich mit thnen vermischt
und sich dadurch verunreinigt, dann vermag sie nicht mehr sie im
Zaume zu halten, wihrend sie doch imstande gewesen wire sie
von vornherein zu entfernen. Denn ist die Seele einmal in Bewe-
gung gesetzt und aus dem Gleichgewicht gekommen, so wird sie
zur Dienerin dessen, der auf sie einwirkt. Bei manchen Dingen
liegen die Anfinge noch in unserer Hand; im weiteren Verlaufe
aber reillen sie uns mit sich fort und machen den Riickzug un-
moglich. Wie der einmal in jihen Sturz geratene Korper keine
Verfligungskraft mehr tiber sich hat, sodass an keinen Widerstand
und kein Aufhalten mehr zu denken ist, wie vielmehr dieser un-
widerrufliche Zug nach unten jede Besinnung und Reue ab-
schneidet und man nun unbedingt dahin gelangen muss, wohin
man tiberhaupt nicht seine Schritte hitte zu wenden brauchen, so
ist es der Seele, wenn sie einmal sich der Liebe und anderen Lei-
denschaften preisgegeben hat, nicht mehr verstattet den Ansturm
zuriickzuweisen; sie wird notwendig fortgerissen und in die Tie-
fe gestiirzt durch ihr eigenes Gewicht und durch die in den Ab-
grund fiihrende Natur der Laster.

8. Der beste Rat ist es, die erste Regung des Zornes auf der Stel-
le von sich zu weisen und seine Angrifte gleich im Keime zu ersti-
cken und alles daranzusetzen, nicht in die Gewalt des Zornes zu
kommen. Denn hat er einmal angefangen uns vom rechten Wege
abzuziehen, so ist es tibel bestellt um die Riickkehr zum Seelenheil,
weil die Vernunft nichts mehr zu sagen hat, wo die Leidenschaft
einmal ihren Einzug gehalten hat, und wo ihr mit unserer Einwil-
ligung ein gewisses Recht eingeriumt worden ist. Er, der Zorn,
wird von nun ab nur seinem Willen folgen, nicht deine Erlaubnis
abwarten. Unmittelbar an den Grenzen, behaupte ich, muss man
den Feind abweisen; denn hat er einmal den Full im Lande und ist



Drei Biicher vom Zorn

er durch die Tore eingedrungen, so lisst er sich von den Gefange-
nen keine MiBigung auferlegen. Denn die Seele hat keinen abge-
sonderten Platz und beobachtet die Leidenschaften nicht von au-
Ben her, um ihnen ein ungehdriges Fortschreiten zu verwehren,
sondern sie wandelt sich selbst in Leidenschaft um und ist deshalb
auBerstande jene ihre niitzliche und heilsame, aber nun schon
preisgegebene und geschwichte Kraft wieder zu voller Geltung zu
bringen. Denn, wie gesagt, diese beiden — Seele und Leidenschaf-
ten — haben nicht getrennte und voneinander abgesonderte Sitze,
sondern sie sind nur Umgestaltungen der Seele nach der besseren
oder schlechteren Seite hin. Wie soll nun die an mannigfachen
Fehlern leidende Seele sich wieder erheben, wenn sie einmal dem
Zorne nachgegeben hat? Oder wie soll sie sich freimachen von der
Mischung, in der die schlechteren Elemente vorherrschen?

»Aber mancheq, sagt man, »halten doch im Zorn die Grenzen
ein.« Was soll das heiBBen? Sollen sie iiberhaupt nichts tun von dem,
was der Zorn ihnen gebeut, oder doch etwas? Tun sie nichts, so ist
klar, dass der Zorn, den ihr als eine der Vernunft gleichsam iiberle-
gene Kraft zu Hilfe rufet, zur Durchfithrung groBer Pline nicht
notig ist. SchlieBlich frage ich: Ist er stirker oder schwicher als die
Vernunft? Wenn stirker, wie kann ihm dann die Vernunft Ziigel an-
legen, da doch nur das Schwichere zu gehorchen pflegt? Ist er aber
schwicher, so reicht die Vernunft fiir sich ohne ihn zur Vollbrin-
gung der Taten aus und bedarf nicht der Hilfe des Schwicheren.
»Aber manche Zornige bleiben sich gleich und wissen sich in
Schranken zu halten.« Aber wann denn? Wenn der Zorn schon im
Schwinden ist und von selbst entweicht, nicht, wenn er noch in
voller Hitze ist; denn dann ist er michtiger. »Je nun. Lisst man nicht
zuweilen auch im Zorn die Gehassten unversehrt und hiitet sich,
ihnen Schaden anzutun?« Das kommt vor. Aber wann? Wenn eine
Leidenschaft als Gegnerin der anderen auftritt, oder wenn Furcht
oder Begierde entscheidenden Einfluss gewinnen. Dann ist es nicht
das Verdienst der Vernunft, durch welches der Zorn zum Schwei-

39



40

Drei Biicher vom Zorn

gen gebracht ist, sondern die Leidenschaften sind es, die einen un-
sicheren und tibelen Frieden zustande gebracht haben.

0. So ergibt sich denn, dass der Zorn nichts in sich hat, was Nut-
zen schafft; auch flir kriegerische Taten taugt er nichts zur Erho-
hung des Mutes. Denn niemals darf die Tapferkeit sich das Laster
zum Bundesgenossen erwihlen: Sie ist sich selbst genug. Gilt es, ih-
re Kraft zur Wehr einzusetzen, so ziirnt sie nicht, sondern rafft sich
selbst auf und ldsst je nach Ermessen Anspannung und Nachlassen
wechseln, ein Vorgang ganz ihnlich dem, welcher sich beim Ab-
schleudern von Geschossen aus Wurfmaschinen abspielt: Es liegt in
der Hand des Absenders, die Schleuderkraft zu regeln.

»Der Zorng, sagt Aristoteles, »ist unentbehrlich: Es kann kein
Kampfeserfolg ohne ihn erzielt werden; er muss die Seele erfiillen
und den Geist anfeuern; doch darf er nicht die Rolle des Feldherrn
spielen, sondern die des Soldaten.« Das ist nicht richtig. Denn wenn
er auf die Vernunft hort und ihrer Fithrung folgt, so ist er eben nicht
mehr Zorn, dessen wesentliches Merkmal der Trotz ist. Widersetzt er
sich aber und hilt er auf gegebenen Befehl nicht Ruhe, sondern
stirmt er in seiner Leidenschaft und Wildheit weiter, so ist er flr die
Seele ein ebenso unbrauchbarer Diener wie ein Soldat, der nicht auf
das Riickzugssignal achtet. Lisst er sich also ziigeln, dann gebiihrt
ihm ein anderer Name; er hort auf, Zorn zu sein, denn unter diesem
verstehe ich nur etwas Ziigelloses und Unbandiges; ldsst er sich aber
nicht ziigeln, so ist er verderblich und darf nicht als Hilfsmacht gel-
ten. So ist er also entweder nicht Zorn oder tiberhaupt nutzlos.
Denn wenn einer Strafe verhingt, nur weil es notig ist und nicht aus
Stratbegier, so darf man ihn nicht unter die Zornigen rechnen. Ein
brauchbarer Soldat ist der, welcher verntinftiger Anordnung Folge
leistet. Die Leidenschaften sind ebenso schlechte Diener wie Fiihrer.

10. Darum wird die Vernunft niemals blinde und stiirmische Trie-
be zu Hilfe nehmen, gegen die sie selbst ihr Ansehen nicht wahren



Drei Biicher vom Zorn

und die sie niemals in Schranken halten kann, sie misste ihnen
denn gleiche und ihnliche Triebe entgegensetzen [wie z. B. dem
Zorn die Furcht, der Schlaftheit den Zorn, der Angst die Begierde].
Bleibe der Tugend dies Ungliick erspart, dass die Vernunft jemals
ihre Zuflucht zu Lastern nehme! Eine solche Seele kann niemals zu
sicherer Ruhe gelangen. In einem wahren Meer von Unruhe muss
derjenige leben, der seine Sicherheit nur in seinen Fehlern und
Gebrechen sucht, der nicht tapfer sein kann, ohne zu ziirnen, nicht
titig, ohne den Begierden zu dienen, nicht ruhig, ohne zu flirch-
ten. Wer sich zum Sklaven einer Leidenschaft macht, der ist sein
Lebtag ein Tyrannenknecht. Schamt man sich nicht, die Tugenden
zu Schiitzlingen der Fehler zu machen? Dann hat die Vernunft
nichts mehr zu sagen, wenn sie nichts mehr vermag ohne Leiden-
schaft; das ist der Anfang zu vélliger Gleichheit und Ahnlichkeit
mit ithr. Denn was macht es flir einen Unterschied, wenn einerseits
die Leidenschaft eine unbedachte, der Vernunft bare Sache ist, an-
derseits die Vernunft ohne Leidenschaft nichts ausrichten kann?
Beides kommt auf eins hinaus, wenn eines ohne das andere nicht
bestehen kann. Wer aber mochte so vermessen sein, die Leiden-
schaft der Vernunft gleichzustellen? »Die Leidenschaft«, entgegnet
man, »ist dann nitzlich, wenn sie malB3voll ist.« Nein, nur, wenn sie
ihrer Natur nach niitzlich ist. Wenn sie aber eine Gegnerin von
Herrschaft und Vernunft tiberhaupt ist, so wird sie durch ihre Mi-
Bigung nur das erreichen, dass sie, je geringer sie ist, umso weniger
schadet: Eine mafivolle Leidenschaft ist also nichts anderes als ein
maBvolles Ubel.

[ 1. »Aber dem Feinde gegeniiber«, sagt man, »ist der Zorn doch
notwendig.« Nirgends weniger; missen doch gerade hier die stiir-
mischen Triebe sich midBigen und gehorchen. Denn wie steht es
denn mit den Barbaren, die korperlich so viel kriftiger und An-
strengungen gewachsener sind? Was beeintrichtigt ihre Macht und
Kraft? Nichts anderes als der Zorn, der sein eigener, grofSter Wi-

4T



Drei Biicher vom Zorn

dersacher ist. Auch die Gladiatoren schiitzt ihre Kunst, wahrend der
Zorn sie entwaftnet. Und schlieBlich, was bedarf es tiberhaupt des
Zornes, wenn Vernunft das Namliche ausrichtet? Meinst du etwa,
der Jiger habe einen Zorn auf das Wild? Und doch fingt er’s auf,
wenn es anrennt, und verfolgt es, wenn es flieht, und all das voll-
zieht die Vernunft ohne Zorn. Was war es, was die Tausende und
Abertausende der Cimbern und Teutonen, deren Flut sich tiber die
Alpen ergossen hatte, dermaflen zunichtemachte, dass kein Bote die
Nachricht davon zu den Thrigen brachte, sondern nur das Gerticht?
Was war es anders als der Umstand, dass der Zorn an die Stelle der
Tapferkeit trat? Mag der Zorn auch mitunter Hindernisse wegriu-
men und beseitigen, hiufiger bereitet er sich selbst das Verderben.
Germanen — was tibertrife sie an Mut? Was wire heftiger im An-
sturm? Was begieriger nach Waften, diesen ihren bestindigen Be-
gleitern von Geburt und Kindheit an, denen ihre ganze Sorge ge-
widmet ist unter Zuriickstellung alles anderen? Wo gibe es Proben
groferer Abhirtung als bei thnen, die groBenteils der nétigen Kor-
perbedeckung ermangeln sowie des Schutzes gegen die bestindige
Raueit des Klimas? Gleichwohl werden sie, noch ehe sie eine ro-
mische Legion zu sehen bekommen haben, geschlagen von Spa-
niern, Galliern und den entnervten Kriegern Asiens und Syriens.
Und was war es anderes als die Zornesleidenschaft, die sie zu so
leicht tiberwindbaren Gegnern machte? Frisch denn ans Werk! Gib
diesen Korpern, gib diesen Seelen, die von Wollust, Uppigkeit,
Reichtum nichts wissen, gib ithnen verniinftige Einsicht, gib thnen
regelnde Zucht — ich will nichts weiter sagen: Es bleibt uns dann
wohl nichts tibrig, als die alte romische Sittenzucht wieder zu Eh-
ren zu bringen. Wodurch anders hat Fabius den geschwichten
Kriften des Reiches wieder aufgeholfen als dadurch, dass er zu zau-
dern, zu zdgern und zu warten wusste, alles Dinge, von denen die
Zurnenden nichts wissen? Vorbei war es mit dem Reich, das da-
mals vollig auf der Kippe stand, wenn Fabius sich zu dem hergege-
ben hitte, was der Zorn anriet. Mallgebend fiir seinen Entschluss



Drei Biicher vom Zorn

war die Riicksicht auf das Wohl des Ganzen, und in richtiger
Schitzung seiner Krifte, die er alle beisammen halten musste, wenn
das Ganze nicht zugrunde gehen sollte, lie} er jeden Gedanken an
Schmerz und Rache fahren, einzig und allein bedacht auf das
Niitzliche und auf die Gunst der Gelegenheit. Erst ward er seines
Zornes Meister, dann Sieger tiber Hannibal. Und Scipio? Hat er
nicht den Hannibal und das punische Heer und alles, dem sein
Zorn gelten musste, sich selbst tiberlassen und den Krieg nach Afri-
ka hiniibergespielt, so zogernd, dass er sich in den Augen der Ubel-
wollenden der Genusssucht und Lissigkeit verdachtig machte? Und
der andere Scipio? Hat er nicht immer wieder und lange vor Nu-
mantia gelegen und den fiir ithn wie fiir den Staat so schmerzlichen
Umstand, dass der Sieg tiber Numantia mehr Zeit in Anspruch
nahm, als der iiber Karthago, mit Gleichmut tiber sich ergehen las-
sen? Indem er die Feinde mit Wall und Graben umschloss, brachte
er sie dahin, dass sie durch ihre eigenen Schwerter fielen.

Also der Zorn bringt keinen Nutzen, selbst in Schlachten und
Kriegen nicht; denn er neigt zur Uberstiirzung und hiitet sich
nicht vor Gefahren, wahrend er andere damit bedroht. Die zuver-
lassigste Tapferkeit ist die, welche lange und vielfiltige Umschau
hilt und sich in der Gewalt hat und sich bedachtsam und planmi-
Big dem Ziele nihert.

12, »Wie?«, wendet man ein, »wird der Tugendhafte nicht ziirnen,
wenn er sieht, dass sein Vater getotet, seine Mutter fortgeschleppt
wird?« Ziirnen wird er nicht, wohl aber als Richer und Schiitzer
auftreten. Was lasst dich aber befiirchten, die kindliche Liebe sei
kein hinreichend starker Sporn auch ohne den Zorn? Oder fahre
in demselben Tone fort: »Wie also? Wenn er sieht, dass sein Vater
oder sein Sohn in Stiicke zerschnitten wird, wird dann der Tu-
gendhafte nicht in Trinen ausbrechen und alle Fassung verlieren?«
Das sind Anfille, wie wir sie bei Weibern sehen, wenn eine ent-
ternte Ahnung von Gefahr sie befillt. Der brave Mann wird seine



44

Drei Biicher vom Zorn

Pflicht erftillen, unbeirrt und ohne Zagen; und er wird, was eines
tugendhaften Mannes wiirdig ist, so tun, dass jedes unminnliche
Gebaren dabei ausgeschlossen ist. Mein Vater soll getotet werden:
Ich werde ihn verteidigen. Er ist getotet worden: Ich werde ihn ra-
chen, weil es sich so gehort, nicht weil es mir wehe tut. »Tugend-
hafte Minner ziirnen, wenn den Ihrigen ein Unrecht zugefiigt
wird.« Wenn du diese Behauptung aufstellst, Theophrastus, so
suchst du damit mannhafteren sittlichen Lehren den Weg zu ver-
sperren und wendest dich, den berufenen Richter vermeidend, an
die groBe Menge. Weil jedermann bei einem solchen Erlebnis der
Seinigen in Zorn gerit, so glaubst du, die Menschen wiirden es fiir
ihre Pflicht und Schuldigkeit erkliren, es damit so zu halten, wie es
tatsichlich geschieht; denn fast jeder hilt die Leidenschaft fiir be-
rechtigt, der er huldigt. Aber ebenso ziirnen sie, wenn ithnen das
warme Wasser nicht in der gehdrigen Weise gereicht wird, oder
wenn ihr Trinkglas zerbrochen ist, oder wenn ihr Schuh mit
Schmutz bespritzt ist. Nicht Liebe gegen die Thrigen ist es, die je-
nen Zorn erregt, sondern Schwiche ist es, wie bei Kindern, die
beim Verluste von Niissen ebenso weinen wie beim Verluste von
Eltern. In Zorn geraten fiir die Seinigen ist nicht Zeichen der Lie-
be, sondern der Schwiche. Dagegen ist es schon und wiirdig, fiir
Eltern, Kinder, Freunde und Mitbiirger als Verteidiger aufzutreten,
dem Gebote der Pflicht selbst folgend, gestiitzt auf unseren Willen,
unser Urteil und unsere Voraussicht, nicht in blinder Leidenschaft
und Wut. Denn keine Leidenschaft ist rachbegieriger als der Zorn;
aber eben deshalb taugt er nichts zur Rache: Vorschnell und kopf-
los, wie fast jede Begierde, macht er sich selbst zum Hindernis fiir
Erreichung dessen, worauf er es abgelegt hat. Daher hat er denn
auch weder im Frieden noch im Kriege jemals Gutes zur Folge ge-
habt; denn den Frieden macht er zu einer Art Krieg, unter den
Waffen aber vergisst er, dass der Kriegsgott es bald mit diesem, bald
mit jenem hilt, und so kommt er in fremde Gewalt, weil er sich
selbst nicht zu beherrschen wusste. Ferner verdienen Fehler nicht



Drei Biicher vom Zorn

etwa darum fiir die Praxis des Lebens zugelassen zu werden, weil
man ihnen ab und zu einen Erfolg verdankt; werden doch auch ge-
wisse Arten von Krankheiten durch Fieber gelindert, ohne dass es
darum nicht besser wire, dieses Heilmittel wire iiberhaupt nicht
vorhanden: Fort mit solcher Heilmethode, der zufolge man seine
Gesundheit der Krankheit verdanken muss! Ahnlich steht’s mit
dem Zorn: Mag er auch zuweilen unverhofft Nutzen gebracht ha-
ben wie Gift, Absturz oder Schiftbruch, so ist er doch deshalb nicht
tiberhaupt fiir heilsam zu erachten. Die Fille sind eben nicht selten,
wo an sich Verderbliches zur Rettung fiihrte.

I 3. Ferner ist das wirklich Begehrenswerte umso besser und wiin-
schenswerter, je groBer es ist. Wenn die Gerechtigkeit etwas Gutes
ist, so wird niemand behaupten, sie wiirde dadurch besser, dass man
an ihr irgendwelche Verminderung vornimmt; wenn die Tapferkeit
etwas Gutes ist, so wird niemand sie in threm Bestand auch nur im
Geringsten geschmilert zu sehen wiinschen: Also wire auch der
Zorn je grofer desto besser; denn handelt es sich um irgendetwas
Gutes, wer wird sich da einer Vermehrung widersetzen? Nun ist
doch eine Verstirkung des Zornes vom Ubel; also ist sein Dasein
{iberhaupt vom Ubel. Was durch Zunahme sich verschlimmert, ist
nichts Gutes.

»Niitzlich«, sagt man, »ist der Zorn, weil er kampfmutiger
macht.« Das passt auch auf die Trunkenheit; denn sie macht frech
und keck, und viele taugen mehr zum Kampf, wenn sie etwas an-
getrunken sind. So miisste man denn auch behaupten, Wahnsinn
und Verrticktheit sei flir unsere Krafterhohung unentbehrlich, weil
die Tollwut oft starker macht. Ja, macht nicht zuweilen einen sogar
die Furcht aus einem Hasenful3 zu einem Helden, und hat nicht die
Todesturcht auch die Schlaftsten zu tiichtigen Kimpfern gemacht?
Aber Zorn, Trunkenheit, Furcht und dergleichen sind verwerfliche
Reizmittel und leisten der Tapferkeit keine Dienste — denn diese
bedart keiner Laster —, sondern regen nur den trigen und schlaffen



46

Drei Biicher vom Zorn

Mut etwas an. Niemand wird durch Ziirnen tapferer, abgesehen
von dem, bei dem ohne Zorn von Tapferkeit iiberhaupt nicht die
Rede gewesen wire. So ist der Zorn nicht ein Verstirkungsmittel
der Tapferkeit, sondern ein Ersatzmittel. Wire der Zorn etwas Gu-
tes, miisste er dann nicht eine Mitgabe gerade der vollkommensten
Menschen sein? Allein die Zornsiichtigsten sind Kinder, Greise
und Kranke, und alles Schwichliche ist von Natur zu Klage (und
Zorn) geneigt.

I 4. »Es kann nicht anders seing, sagt Theophrastus, »als dass der Tu-
gendhafte iiber die Schlechten in Zorn gerit.« Das hitte zur Folge,
dass, je tugendhafter einer ist, er umso zornsiichtiger sein wird. Nein,
umgekehrt: Umso friedfertiger wird er sein, frei von Leidenschaften
und von jedem Hass gegen andere. Die sich aber eines Vergehens
schuldig machen, was hitte er fiir einen Grund, diese zu hassen, da es
doch nur ein Irrtum ist, der sie zu dergleichen Vergehungen treibt?
Wer einsichtig ist, der hasst nicht den Irrenden; sonst wird sich sein
Hass auch gegen ihn selbst richten. Bedenke er doch, wie oft er
selbst gegen die gute Sitte verstof3t, wie viele seiner Handlungen auf
Nachsicht Anspruch machen: Dann miisste er gegen sich selbst auch
zornig werden. Denn kein billig denkender Richter wird in eigener
Sache anders urteilen als in fremder Angelegenheit. Niemand, be-
haupte ich, wird sich finden, der sich selbst von jeder Schuld frei-
spricht; wer sich schuldlos nennt, der tut dies nur in Riicksicht auf
etwaige Zeugen, nicht auf sein eigenes Gewissen. Wie viel mensch-
licher ist es, den Fehlenden gegeniiber eine milde und viterliche Ge-
sinnung zu zeigen und ihnen nicht auf dem Nacken zu sitzen, son-
dern sie auf bessere Wege zu bringen! Wenn einer aus Unkunde des
Weges auf deinem Grundstiick umbherirrt, dann ist es besser, ihm den
richtigen Weg zu zeigen, als ihn fortzujagen.

19. Bessern also muss man den Fehlenden, hier durch Mahnung,
dort durch fiithlbare Mittel, hier durch Milde, dort durch Strenge,



Drei Biicher vom Zorn

und diese Besserung, die ebenso wohl ihm wie anderen zugute-
kommt, soll erreicht werden nicht ohne Ziichtigung, aber ohne
Zorn. Denn wer zurnt dem, den er heilt?

»Aber sie lassen sich nicht bessern; es findet sich in ihnen kein
Ansatz zur Milde, kein Anhalt zu guter Hoffthung.« Gut denn! So
mogen sie aus der menschlichen Gesellschaft ausgeschieden wer-
den, sie, die alles besudeln was sie beriihren; mogen sie ihrer
Schlechtigkeit ledig werden auf die einzig mogliche Weise, aber
auch dies ohne Hass. Denn was hitte ich fiir einen Grund, den zu
hassen, dem ich den grofiten Nutzen erweise dadurch, dass ich ihn
von sich selbst befreie? Hasst jemand seine eigenen Glieder, wenn
er sie abschneidet? Damit hat der Zorn nichts zu schaffen, es ist ei-
ne schmerzvolle Kur. Tolle Hunde schlagen wir tot, einen wilden
und unbindigen Stier téten wir, sieches Vieh schlachten wir, damit
es die Herde nicht anstecke, Missgeburten schaften wir aus der
Welt, selbst Kinder ertrainken wir, wenn sie schwiachlich und miss-
gestaltet zur Welt gekommen sind, und es ist nicht Zorn, sondern
Vernunft, Untaugliches von Gesundem zu scheiden. Nichts ziemt
dem Strafenden weniger, als im Zorn zu handeln, da die Strafe um-
so wirksamer ist flir die Besserung, wenn sie mit unbefangenem
Urteil verhingt worden ist. Daher das Wort des Sokrates, das er an
einen Sklaven richtete: »Du wiirdest meine Faust zu fiihlen be-
kommen, wenn ich nicht im Zorn wire.« Es war klug von ihm, die
Zurechtweisung des Sklaven auf andere Zeit zu verschieben; fiir
den Augenblick wies er sich selbst zurecht. Wer in aller Welt wird
der Leidenschaft ein Maf} setzen, wenn Sokrates es nicht wagte sich
dem Zorn hinzugeben?

10. Um Irrende und Verbrecher im Zaume zu halten, bedarf es al-
so keines zornigen Zuchtmeisters; denn da der Zorn ein Fehler der
Seele ist, so darf man nicht Fehler verbessern dadurch, dass man
selbst sich eines solchen schuldig macht. »Wie? Soll ich einem
Riuber nicht ziirnen? Und folglich auch nicht einem Giftmi-

47



Drei Biicher vom Zorn

scher?« Nein: Ziirne ich doch auch mir selbst nicht, wenn ich Blut
lassen muss. Jede Art von Strafe wende ich als Heilmittel an: »Du
bewegst dich noch auf der ersten Stufe der Verirrungen und ver-
gehst dich nicht schwer, aber hiufig: So wird zunichst ein Verweis
unter vier Augen, sodann vor der Offentlichkeit als Besserungsmit-
tel in Anwendung kommen. — Ist es schon zu weit mit dir gekom-
men, um noch durch Worte geheilt zu werden, dann reicht eine
Ehrenstrafe nicht aus: Du musst einen kriftigeren und ftihlbaren
Druck auf dich ausiiben lassen; du musst es dir also gefallen lassen
ins Exil und in unbekannte Gegenden geschickt zu werden. For-
dert aber deine schon vollig verhirtete Niedertrichtigkeit noch
kriftigere Heilmittel, dann werden Ketten und Kerker in Anwen-
dung kommen. Nimm vollends an, du habest eine unheilbare See-
le, die Verbrechen an Verbrechen reiht, nimm an, du wiirdest gar
nicht erst durch Griinde angetrieben, an denen es einem Schurken
nie fehlen wird, sondern die Siinde selbst sei dir genligsamer
Grund zum Siindigen; nimm an, du hittest die Niedertrichtigkeit
dermalen in dich eingesaugt und mit deinen inneren Organen
vermischt, dass sie nur im Verein mit ihnen dich verlassen kann;
nimm an, du wiinschtest bald eines elenden Todes zu sterben: So
werden wir uns sehr um dich verdient machen; wir werden dich
befreien vom Wahnsinn, mit dem du dich und andere peinigst, und
werden dir, nachdem du dir selbst und anderen zur Qual und Mar-
ter gelebt hast, das einzig dir noch iibrig bleibende Gut gewihren:
den Tod.« Warum soll ich dem ziirnen, dem ich den grofiten
Dienst erweise? Zuweilen kann man sein Mitleid mit einem nicht
besser zum Ausdruck bringen als dadurch, dass man ihn totet. Ge-
setzt, ich betrite als erfahrener Sachverstindiger das Lazarett eines
Heeres oder eines reichen Hauses, so wiirde ich nicht allen den
verschiedenen Kranken das Niamliche vorschreiben. Ich stehe im
Dienste des Staates und soll ihn gesund erhalten; da sehe ich in so
vielen Gemiitern gar mannigfach verschiedene Fehler: Fiir eines
jeden Leiden muss ein Heilmittel gesucht werden, den einen heile



Drei Biicher vom Zorn

Beschimung, den anderen ein Aufenthalt in der Fremde, den einen
Schmerz, den andern Armut, noch einen anderen das Schwert. So
werde ich denn, auch wenn ich als leitender Beamter das Unbheil
kiindende Gewand anzulegen und das Signal fiir die Versammlung
des Volkes zu geben habe, das Tribunal nicht mit wiitender Miene
und in feindseliger Stimmung betreten; nein, in meiner Miene soll
sich das Gesetz spiegeln, und jene feierlichen Worte werde ich
mehr mit gelassener und ernster als mit vor Wut bebender Stimme
sprechen, und den Befehl, dass dem Gesetze nun sein Lauf gelassen
werde, werde ich nicht im Zorn, aber mit Strenge geben. Und
wenn ich den Befehl gebe, den Schuldigen zu enthaupten oder den
Vatermorder in den Sack einzunihen, oder wenn ich an einem Sol-
daten die Todesstrafe vollzichen lasse oder einen Landesverriter
oder Staatsfeind auf den Tarpejischen Felsen stelle, so wird dies oh-
ne Zorn mit derselben Miene und in derselben Stimmung gesche-
hen, mit der ich Schlangen und giftigen Tieren den Garaus mache.

»Die Zornsucht ist nun einmal notig zum Strafens, sagst du.
Wie? Meinst du etwa, das Gesetz zlirne Menschen, die es gar nicht
kennt, die es nie gesehen hat, die es, wenn es auf seine Hofthung an-
kommt, tiberhaupt nie geben wird? Des Gesetzes Gesinnung also
musst du dir zu eigen machen, das nicht ziirnt, sondern befichlt.
Denn gesetzt, es zieme dem Tugendhaften, wegen boser Taten zu
ziirnen, dann wird es ihm auch zustehen, uber das Glick boser
Menschen sich zu drgern. Denn was ist emporender, als dass Schur-
ken in Saus und Braus leben und dass Leute die Gunst des Gliickes
missbrauchen, fiir die auch das hirteste Schicksal noch zu gut wi-
re? Aber er wird ebenso auf ihr Wohlleben ohne Neid hinblicken,
wie auf ihre Schandtaten ohne Zorn. Was er nicht billigen kann,
verurteilt der gute Richter, aber er hasst es nicht.

»Wie also? Wenn ein Weiser es mit dergleichen Dingen zu tun
bekommt, wird dann sein Herz ganz unberiihrt bleiben, wird sich
nicht ein lebhafteres Gefiihl in ihm regen als im gewdhnlichen Zu-
stand?« Ich gebe es zu: Er wird eine leichte und gelinde Bewegung

49



