
Seneca
Das große Buch vom glücklichen Leben





Seneca

Das große Buch
vom
glücklichen Leben
Gesammelte Werke

Aus dem Lateinischen von Otto Apelt

Anaconda



Sämtliche Texte dieses Bandes sind der Ausgabe Seneca: Philosophische Schriften I–IV.
Leipzig: Meiner 1923 entnommen. Die Auswahl aus den »Moralischen Briefen
an Lucilius« übernahm Kim Landgraf, Köln. Orthografie und Interpunktion
wurden unter Wahrung von Lautstand und grammatischen Eigenheiten den Regeln
der neuen deutschen Rechtschreibung angepasst.

Printed in Germany
ISBN 978-3-7306-0175-4
www.anacondaverlag.de

Penguin Random House Verlagsgruppe FSC N001967

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet unter http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2014, 2023 by Anaconda Verlag, 
einem Unternehmen der Penguin Random House Verlagsgruppe GmbH, 
Neumarkter Straße 28, 81673 München
Alle Rechte vorbehalten.
Umschlagmotiv: Seneca-Porträt, Kupferstich von Lucas Vorsterman (1595–1675)
nach dem Gemälde (um 1614/15) von Peter Paul Rubens (1577–1640) nach antiker Büste,
Foto: akg-images
Umschlaggestaltung: www.katjaholst.de
Satz und Layout: Andreas Paqué, www.paque.de
Druck und Bindung: GGP Media GmbH, Pößneck

®



Inhalt

Von der göttlichen Vorsehung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Drei Bücher vom Zorn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29

Trostschrift an Marcia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 149

Vom glücklichen Leben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 193

Von der Muße . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231

Von der Gemütsruhe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 242

Von der Kürze des Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 283

Trostschrift an Helvia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 316

Aus den Moralischen Briefen an Lucilius . . . . . . . . . . 351





Von der
göttlichen Vorsehung

1. Wie kommt es, dass, wenn eine Vorsehung die Welt lenkt, den
rechtschaffenen Menschen doch so viel Unheil widerfährt? So lau-
tet die Frage, die du, mein Lucilius, mir vorgelegt hast. Das ließe
sich allerdings bequemer im Verfolg eines größeren Werkes abhan-
deln, wo bewiesen würde, dass eine Vorsehung über dem Weltall
walte und dass Gott seine Hand über uns halte. Doch hier gilt es,
von dem Ganzen einen kleinen Teil abzuzweigen und sich mit ei-
nem einzelnen Einwurf abzufinden, ohne auf die Sache als Ganzes
mich einzulassen. So kann ich es mir denn leicht machen, indem
ich als Anwalt der Götter auftrete.

Es erübrigt sich für den vorliegenden Zweck, darzutun, dass die-
ser gewaltige Weltenbau nicht bestehen könne ohne irgendeinen
Hüter und dass dieses Sternenheer mit seinen mannigfachen Bah-
nen nicht Wirkung eines zufälligen Anstoßes sei, und dass ander-
seits, was der Zufall in Bewegung setzt, häufigen Störungen ausge-
setzt sei und leicht anstoße, während dieser in ungestörter Schnel-
ligkeit sich vollziehende Sternenlauf, der so große Massen von
Erde und Meer, so viele hellstrahlende und nach fester Ordnung
leuchtende Lichter mit sich führt, sich nur unter dem Machtgebot
eines ewigen Gesetzes vollziehen kann. Diese Ordnung ist unver-
einbar mit dem Wesen einer unstet umherirrenden Materie, und



Von der göttlichen Vorsehung

8
was sich nur blindlings zusammengefunden hat, kann unmöglich in
so künstlicher Lage bleiben, dass die gewaltige Last der Erde in un-
beweglicher Ruhe verharre als Zuschauer der raschen Flucht des
sich um sie herumdrehenden Himmels, oder dass die in die Niede-
rungen eingedrungenen Meere den Boden aufweichen, ohne ein
Anschwellen durch die Flüsse erkennen zu lassen, oder dass aus
winzigen Körnern das Größte erwächst. Selbst das, was ohne
Ordnung und sichere Regel vor sich zu gehen scheint, nämlich
Regengüsse, Gewölk, das Zucken geschleuderter Blitze, die aus
geborstenen Bergesgipfeln sich ergießenden Feuermassen, das Er-
beben des wankenden Erdbodens und was sonst noch an Aufruhr-
erscheinungen auf dem Erdenrund sich zeigt, vollzieht sich nicht
regellos trotz seiner Plötzlichkeit; vielmehr hat auch dies seine
Gründe nicht weniger als die Wunderdinge, die man an fernen Or-
ten bemerkt hat, als da sind warme Quellen inmitten der Fluten
sowie geräumige neue Inseln, die aus dem weiten Meere empor-
steigen. Beobachtet man ferner, wie das Gestade entblößt wird,
wenn das Meer sich in sich selbst zurückzieht, und wie es nach
kurzer Zeit wieder von der Flut bedeckt wird, soll man dann glau-
ben, es sei eine blindlings wirkende Strömung, durch welche die
Wogen bald zusammengezogen und in sich selbst zusammenge-
drängt werden, bald wieder hervorbrechen und in mächtigem An-
drang sich wieder über ihren alten Platz ergießen, während sie
doch in bestimmtem Maße anschwellen und pünktlich nach Stun-
de und Tag sich vergrößern und vermindern, je nach dem bestim-
menden Einfluss des Mondes, der den Fluten des Ozeans ihr Ge-
setz vorschreibt? Das wird alles erst seiner Zeit zur Sprache kom-
men und dies umso mehr, weil du an derVorsehung nicht zweifelst,
sondern dich nur über sie beschwerst. Ich will dich mit den Göt-
tern versöhnen, die es mit den Besten auch immer am besten mei-
nen. Denn es wäre wider die Natur, dass je dem Guten das Gute
schade. Zwischen guten Menschen und Göttern besteht Freund-
schaft, und was sie vermittelt, ist die Tugend. Und etwa bloß



Von der göttlichen Vorsehung

9
Freundschaft? Nein, auch Verwandtschaft und Ähnlichkeit; denn
der Gute ist nur in Beziehung auf die zeitliche Dauer von Gott
verschieden, sein Schüler und Nacheiferer und wahrhaftiger Ab-
kömmling, den jener hochherrliche Vater, kein lauer Wächter der
Tugend, nach Art gestrenger Väter nicht ohne Härte aufzieht. Be-
merkst du also, dass gute und den Göttern wohlgefällige Menschen
sich abmühen, sich plagen und mühsam emporklimmen, während
schlechte in Schwelgerei und Wollust ihr Leben dahinbringen, so
bedenke: Auch wir finden Gefallen an dem bescheidenen Auftre-
ten unserer eigenen Söhne, während wir an dem Mutwillen ju-
gendlicher Sklaven nichts auszusetzen haben; jene werden durch
strengere Zucht in Schranken gehalten, diese in ihrer Keckheit be-
stärkt. Ebenso sollst du von der Gottheit denken: Den guten Men-
schen verhätschelt sie nicht, sie lässt ihn harte Proben durchmachen
und gestaltet ihn nach ihrem Muster.

2. »Warum begegnen den Guten viele Widerwärtigkeiten?« Dem
Guten kann nichts Böses widerfahren: Was einander entgegenge-
setzt ist, verschmilzt nicht zur Einheit.Wie die Menge der Ströme,
wie die Masse des vom Himmel fallenden Regens, wie die starke
Kraft der Heilquellen den Geschmack des Meerwassers nicht än-
dert, nicht einmal mildert, so bricht sich der Ansturm von Wider-
wärtigkeiten an der Sinnesart eines tapferen Mannes. Er, der Tap-
fere, verharrt in seiner Haltung und lässt kein Ereignis an sich he-
rantreten, das nicht seine Farbe annehmen müsste; ist er doch
mächtiger als alles, was von außen kommt. Das soll nicht heißen:
Er fühlt es nicht, wohl aber: Er überwindet es und bietet, sonst ru-
hig und gelassen, dem, was über ihn hereinbricht, mannhaft Trotz.
Alle Widerwärtigkeiten sind in seinen Augen nichts als Kraftpro-
ben. Wer aber, wenn er überhaupt ein Mann und für Ehre emp-
fänglich ist. sehnte sich nicht nach würdiger Anstrengung und
nach Erfüllung gefahrvoller Aufgaben? Ist nicht für jeden Taten-
frohen das Nichtstun eine Strafe? Man blicke doch um sich: Ath-



Von der göttlichen Vorsehung

10
leten, denen es Ernst ist mit der Steigerung ihrer Kräfte, schlagen
sich am liebsten immer mit den Tapfersten und verlangen von de-
nen, durch die sie sich zum Wettkampf einüben lassen, dass sie ih-
re volle Kraft gegen sie selbst einsetzen; sie lassen sich Wunden und
Drangsale gefallen, und wenn sich nicht Gegner finden, die einzeln
ihnen gewachsen sind, so nehmen sie den Kampf zugleich mit
mehreren auf. Es erschlafft die Tapferkeit ohne Gegner; erst dann
tritt ihre Größe und ihre Kraft hervor, wenn sie durch geduldiges
Beharren ihre Stärke bezeugt. Lass dir gesagt sein: Ebenso müssen
sich die Guten verhalten: Sie dürfen das Harte und Schwere nicht
scheuen und dürfen sich nicht über das Schicksal beklagen; was
auch kommen mag, sie müssen sich darein schicken, müssen es
zum Guten auslegen. Nicht was, sondern wie man es erträgt, da-
rauf kommt es an. Gewahrst du nicht den großen Unterschied in
Sachen der Nachsicht zwischen Vätern und Müttern? Jene wollen
ihre Kinder frühzeitig zu ernster Arbeit angetrieben sehen, lassen
sie auch an Feiertagen nicht müßig gehen, ersparen ihnen keinen
Schweiß, ja zwingen sie mitunter sogar zu Tränen. Dagegen wollen
die Mütter sie im Schoße hegen, sie im Schatten halten, wollen sie
niemals betrübt, niemals weinend, niemals bei strenger Arbeit se-
hen. Gottes Gesinnung gegen die Guten ist von der väterlichen
Art, seine Liebe zeugt von Tapferkeit. »Sie müssen sich«, so spricht
er, »in Atem erhalten durch werktätige Anstrengung, durch
Schmerzen und Verluste, um wahre Kraft zu gewinnen.« Was in
trägem Behagen aufgefüttert worden ist, das erweist sich als unzu-
länglich nicht nur für jede Arbeit, sondern auch für die Bewegung,
und zwar durch seine eigene Last. Unangefochtenes Glück hält
keinen Schlag aus. Aber wer in beständigem Kampfe mit Wider-
wärtigkeiten liegt, der bekommt durch die Unbilden eine harte
Haut, er weicht keinem Unglück, und ist er auch zu Boden gefal-
len, so kämpft er noch auf den Knien. Du wunderst dich, dass
Gott, der für alle Guten die höchste Liebe hegt und sie so trefflich
und so hervorragend wie möglich zu sehen wünscht, ihnen ein



Von der göttlichen Vorsehung

11
Schicksal auferlegt, mit dem sie hart zu ringen haben. Ich aber
wundere mich nicht, wenn die Götter zuweilen sich veranlasst
fühlen, große Männer im Kampfe mit irgendwelchem Missge-
schick zu sehen. Uns macht es zuweilen Vergnügen, wenn ein
herzhafter Jüngling ein auf ihn losstürzendes Tier mit seinem Jagd-
spieße auffängt, wenn er, ohne seine Fassung zu verlieren, dem An-
sturm eines Löwen standhält, und das Schauspiel ist umso erfreuli-
cher, je edler derjenige ist, der es uns bietet. Das sind keine Dinge,
die der Götter Blicke auf sich ziehen könnten: Es ist Kinderspiel in
ihren Augen und Kurzweil menschlichen Leichtsinns. Dagegen ein
anderes Schauspiel, würdig, den Blick des ernst über seinem Wer-
ke wachenden Gottes auf sich zu lenken: Schaue ein Kampfespaar,
würdig des Gottes: einen tapferen Mann im Kampfe mit einem
widrigen Schicksale, zumal wenn er es selbst herausgefordert hat.
Ich wiederhole es: Ich wüsste nicht, welches schönere Schauspiel
Jupiter auf der Erde haben könnte, wenn anders er darauf achten
mag, als einen Cato zu sehen, wie er nach dem Sturze seiner mehr-
fach geschlagenen Partei gleichwohl aufrechten Hauptes dasteht
inmitten des allgemeinen Ruins. »Mag auch«, so spricht er, »alles
der Gewalt des Einen anheimgefallen sein, mögen die Länder von
Legionen, die Meere von Flotten bewacht sein, mag Caesars Sol-
dateska die Tore verrammeln, gleichviel: Cato findet doch seinen
Ausweg; eine Hand wird genügen, der Freiheit eine weite Gasse zu
machen. Dies Schwert, auch im Bürgerkriege rein und schuldlos
erhalten, wird endlich einen guten und herrlichen Dienst leisten:
Die Freiheit, die es dem Vaterlande nicht schaffen konnte, wird es
dem Cato verleihen. Zage nicht, mein Herz, mache dich an das
lange bedachte Werk, wirf die menschlichen Dinge von dir! Schon
haben Petrejus uud Juba miteinander wetteifernd den gegenseiti-
gen Tod gesucht und gefunden, einer von des anderen Hand töd-
lich getroffen. Eine tapfere und preiswürdige Todesgemeinschaft,
die aber unserer Größe nicht entspricht. Für einen Cato ist es
ebenso schimpflich, von einem anderen den Tod zu erbitten als das



Von der göttlichen Vorsehung

12
Leben.« – Kein Zweifel: Die Götter haben mit hoher Freude
dreingeschaut, wie dieser Mann, sein eigener entschlossenster Rä-
cher, noch Sorge trägt für die Rettung anderer und Anordnungen
trifft für die Flucht der Geschlagenen, wie er bis tief in die Nacht
hinein seinen Wissensdrang durch Lektüre befriedigt, wie er sein
Schwert in die unentweihte Brust stößt, wie er seine Eingeweide
herausreißt und seiner erhabenen Seele, die es nicht verdiente, mit
dem Schwert in Berührung zu kommen, mit der eigenen Hand
zur Freiheit verhilft. Daraus erklärt sich wohl auch die Tatsache,
dass der verwundende Stoß sein Ziel nicht sicher erreichte: Die
Götter wollten den Cato nicht bloß einmal sehen. Seine Seelen-
größe musste noch länger auf Erden verweilen und ward zurück-
gehalten, um sich in noch schwierigerer Lage zu bewähren. Denn
der einmalige Todesentschluss fordert nicht so hohen Mut wie die
Wiederholung desselben. Warum sollten die Götter sich nicht des
Anblickes erfreuen, wie ihr Zögling auf eine so herrliche und
denkwürdige Weise abtritt? Der Tod gibt denen die volle Weihe,
deren Ende auch diejenigen preisen, die es fürchten.

3. Doch will ich nun im weiteren Verlauf meiner Darstellung zei-
gen, wie unzutreffend dieVorstellung ist, dass, was ein Übel scheint,
es auch wirklich ist. Zunächst behaupte ich, dass das, was du als
hart, als widerwärtig und abscheulich bezeichnest, erstens nur zum
Besten derer diene, die davon betroffen werden, sodann zum Bes-
ten der Gesamtheit, deren Wohl den Göttern mehr am Herzen
liegt als das des Einzelnen, ferner, dass es in Einklang mit ihrem
Willen geschehe und dass sie das Unglück verdienen, wenn das
nicht der Fall ist. Dem soll dann der Nachweis folgen, dass dieser
Lauf der Dinge ein Werk des Schicksals sei und sich für die Guten
nach genau demselben Gesetze vollziehe, nach welchem sie selbst
gut sind. Endlich werde ich dir klarmachen, dass du niemals einen
tugendhaften Mann bemitleiden darfst, denn wohl kann er un-
glücklich genannt werden, aber sein kann er es nicht.



Von der göttlichen Vorsehung

13
Von allen genannten Punkten scheint der schwierigste der erstge-

nannte zu sein, nämlich, dass das Gefürchtete und Beängstigende de-
nen, welchen es zustößt, selbst zum Besten diene. »Zu ihrem Besten
soll es dienen, erwiderst du, in die Verbannung gestoßen zu werden,
Weib und Kind zu Grabe zu tragen, Schande und Schaden über sich
ergehen zu lassen?« Wenn du dich wunderst, dass dies einem zum
Besten dienen soll, dann müsstest du dich auch wundern, dass so
manche durch Wasser und Feuer geheilt werden und nicht minder
durch Hunger und Durst. Bedenkst du aber, dass zum Zwecke der
Heilung Knochen vom Fleische abgelöst und herausgenommen,
Adern hervorgezogen und manche Glieder abgenommen werden,
deren Verbleiben an ihrem Platze das unausbleibliche Verderben des
ganzen Körpers zur Folge gehabt hätte, so wirst du dir auch den
Nachweis gefallen lassen, dass manches Ungemach zum Besten derer
dient, die es trifft: Das genaue Gegenspiel zu der Tatsache, dass man-
ches, was man preist und leidenschaftlich begehrt, denen zum Nach-
teil gereicht, die daran ihr Wohlgefallen gefunden haben; man denke
nur an das Nächstliegende, an Überladung des Magens und Trun-
kenheit, die durch die Lustbegier tödlich wirken. Zu den vielen vor-
trefflichen Aussprüchen unseres Demetrius gehört der folgende, der
mir noch frisch im Gedächtnis ist; noch klingt er und rauscht er mir
in den Ohren. »Nichts«, sagte er, »kommt mir unglücklicher vor als
ein Mensch, dem nie etwas Widerwärtiges begegnet ist.« Denn er
hat keine Gelegenheit gehabt, sich selbst auf die Probe zu stellen.
Mag ihm auch alles nach Wunsche gegangen, ja seinem Wunsche vo-
rausgeeilt sein, das Urteil der Götter über ihn war doch kein günsti-
ges: Er schien ihnen nicht würdig, aus einem Kampfe mit dem
Schicksal dereinst als Sieger hervorzugehen. Das Schicksal weicht
gerade den größten Memmen aus, als spräche es: »Was soll mir die-
ser als Gegner taugen? Er wird alsbald die Waffen strecken; gegen ihn
bedarf es nicht meiner vollen Macht; eine leichte Drohung wird ihn
zurückscheuchen; er kann meinen Blick nicht aushalten. Nach ei-
nem anderen muss ich mich umschauen, mit dem ich mich auf ei-



Von der göttlichen Vorsehung

14
nen Kampf einlassen kann; es wäre schamlos, mich mit einem Men-
schen zu messen, der die Niederlage selbstverständlich findet.« Der
Gladiator sieht es als eine Schmach an, mit einem Schwächeren sich
zu messen; er weiß, dass es kein Ruhm ist, den zu besiegen, der oh-
ne Gefahr zu besiegen ist. Ebenso hält es das Schicksal: Es sucht sich
die Tapfersten heraus, die ihm gewachsen sind; an manchen geht es
verächtlich vorüber. Gerade den Trotzigsten und in stolzester Hal-
tung Dastehenden greift es an, um seine Kraft gegen ihn anzustren-
gen: Mit Feuer probiert es seine Kraft an Mucius, mit Armut an Fa-
bricius, mit Verbannung an Rutilius, mit Folterqualen an Regulus,
mit Gift an Sokrates, mit dem Tode an Cato. Ein erhabenes Beispiel
ist nur möglich als Folge eines bösen Schicksals.

Ist Mucius etwa unglücklich, weil seine Rechte in das Feuer der
Feinde greift und sich selbst für seinen Irrtum bestraft? Dass er den
König, den er mit bewaffneter Hand nicht in die Flucht schlagen
konnte, mit der verbrannten forttreibt? Wie? Wäre er etwa glückli-
cher, wenn er die Hand am Busen einer Geliebten wärmte?

Ist Fabricius etwa unglücklich, weil er, soweit er von Staatsge-
schäften frei war, sein Ackerland bestellt? Dass er Krieg führt so gut
gegen Pyrrhus wie gegen den Reichtum? Dass er vom eigenen
Herde eben die Wurzeln und Kräuter verzehrt, die er dem Boden
durch eigene Arbeit abgewonnen hat, er, der greise Triumphator?
Wie? Wäre er etwa glücklicher, wenn er seinem Bauche Fische von
fernen Küsten her oder ausländisches Geflügel zuführte, wenn er
mit Austern aus dem adriatischen und tyrrhenischen Meer der
Trägheit seines überladenen und übelgestimmten Magens wieder
aufhülfe, wenn er das ausgesuchteste Wildbret, die blutreiche Beu-
te der Jäger mit einem mächtigen Obstkranze umrahmte?

Ist Rutilius unglücklich, weil diejenigen, die ihn verurteilt ha-
ben, sich der Verantwortung vor allen Jahrhunderten ausgesetzt
sehen? Weil er mit größerem Gleichmut den Verzicht auf das Va-
terland über sich ergehen ließ, als die Rückkehr aus dem Exil?
Dass er der Einzige war, der es wagte, dem Sulla ein Nein entge-



Von der göttlichen Vorsehung

15
genzusetzen und, als er zurückgerufen ward, nahe daran war, sei-
ne Flucht noch fortzusetzen und sich noch weiter zu entfernen?
»Da magst du«, sagt er, »deine Zuschauer finden an denen, die
dein Glück mit dir teilen. Mögen sie die Blutströme schauen auf
dem Forum, und am Servilianischen See – das ist ja die Mörder-
grube für Sullas Geächtete – die Häupter der Senatoren und die
Mörderbanden, die die Stadt durchstreifen, und die vielen Tau-
sende römischer Bürger, die auf dem einen Platze hingeschlachtet
wurden nach empfangener Sicherheitsbürgschaft, nein, vielmehr
gerade aufgrund derselben: Mögen dem die zuschauen, die es
nicht über sich bringen, im Exil zu leben.« Wie? Ist also Sulla
glücklich, weil ihm, wenn er sich nach dem Forum begibt, mit
dem Schwerte Platz gemacht wird, dass er die Köpfe der hinge-
richteten Konsulare öffentlich ausstellen uud den Mörderlohn
durch den Quästor und die Staatskasse zahlen lässt? Und das alles
tut der Mann, der das Cornelische Gesetz gab!

Nun mag Regulus an die Reihe kommen. Was hat ihm das
Schicksal geschadet, dass es ihn zu einem Muster von Treue, zu ei-
nem Muster von Geduld gemacht hat? Nägel durchbohren ihm die
Haut, und wo er auch für seinen erschöpften Leib eine Lagerstätte
sucht, immer kommt er auf eine Wunde zu liegen, nie senken sich
seine Augenlider zum Schlafe: Je größer die Qual, umso größer der
Ruhm, dessen er teilhaftig werden wird.Willst du wissen, wie we-
nig es ihn reue, den Preis der Tugend so hoch veranschlagt zu ha-
ben? Gib ihm das Leben zurück und schicke ihn in den Senat: Er
wird nicht anders stimmen.

Du hältst also den Mäcenas für glücklicher, der von Liebesqua-
len gepeinigt und in Tränen sich verzehrend über die tägliche
Sprödigkeit seiner eigensinnigen Gattin durch die sanften Melo-
dien der aus der Ferne erklingenden Musik den Schlaf sucht? Mag
er sich durch stärksten Wein betäuben, mag er durch das Rauschen
von Wasserfällen den Geist ablenken, mag der durch den Trug von
tausend Lustbarkeiten seine geängstete Seele täuschen: Er bleibt auf



Von der göttlichen Vorsehung

16
seinem Flaumlager ebenso wachend wie jener auf seiner Marter-
bank. Aber jener hat den Trost, dass es die Ehre ist, für die er Har-
tes erduldet, und er blickt von dem Leiden zurück auf die Ursache,
während dieser, durch Wollust erschlafft und an dem Übermaß von
Glück leidend, mehr gequält wird durch das, was er duldet, als
durch die Ursache seines Leidens. Noch haben die Laster nicht
dermaßen die Oberhand bekommen über das Menschenge-
schlecht, dass es zweifelhaft wäre, ob nicht, wenn der Mensch sein
Schicksal selbst wählen dürfte, er in der Regel lieber zu einem Re-
gulus als zu einem Mäcenas geboren sein möchte. Sollte sich aber
einer finden, der sich nicht entblödete zu sagen, er hätte es vorge-
zogen, als Mäcenas und nicht als Regulus geboren zu werden, so
hat er, mag er es auch nicht aussprechen, es doch zugleich vorge-
zogen, als eine Terentia geboren zu werden.

Meinest du, es sei dem Sokrates schlecht ergangen, weil er jenen
Giftbecher, zu dem ihn der Staat verurteilt hatte, gerade so aus-
trank, als wäre es eine Arznei für die Unsterblichkeit, und vom To-
de sprach, bis dieser selbst eintrat? Ist es ihm übel ergangen, dass
sein Blut erstarrte und das Pulsieren der Adern durch die eintre-
tende Kälte allmählich zum Stillstand kam? Wie viel mehr ist er zu
beneiden als jene Schlemmer, denen mit Gefäßen aus Edelstein
aufgewartet wird, denen ein elender, sich zu jeglicher Gefälligkeit
hergebender Lotterbube von ausgemachter Impotenz oder zweifel-
hafter Mannheit den auf goldener Schüssel präsentierten Schnee
zerrinnen lässt. Was sie trinken, das geben diese Kumpane durch
Erbrechen zu ihrem Leidwesen wieder von sich, wobei sie ihre ei-
gene Galle zu kosten bekommen. Dagegen wird jener freudig und
gern seinen Giftbecher leeren.

Was den Cato anlangt, so genügt das Gesagte. Die Menschheit
wird ihm immer das Zeugnis ausstellen, dass ihm das höchste
Glück widerfahren sei.

Ihn hat die Natur auserwählt, um als furchtbare Gegnerin ihn im
Kampfe zu erproben. »Mit der Feindschaft der Großen (so spricht



Von der göttlichen Vorsehung

17
die Natur) hat es nicht wenig auf sich: So stelle er sich denn dem
Pompejus, Caesar und Crassus zu gleicher Zeit entgegen. Es will
etwas heißen, sich hinter schlechtere Menschen an Ehre zurückge-
stellt zu sehen: So trete er denn hinter einen Vatinius zurück. Es ist
nichts Geringes, an Bürgerkriegen teilzunehmen: So mag er denn
auf dem ganzen Erdenrund für die gute Sache so unglücklich wie
beharrlich kämpfen. Es ist keine Kleinigkeit, Hand an sich zu legen:
Mag er es denn tun. Was will ich damit erreichen? Es soll jeder-
mann wissen, dass das kein Übel sei, dessen ich einen Cato würdig
erachtete.«

4. Glückskinder zu sein können sich auch Massen- und Alltags-
menschen rühmen: Aber schweres Unheil und Schrecknisse, die
über die Menschen hereinbrechen, in ihre Schranken zurückzu-
weisen, das ist das Vorrecht großer Männer. Immer glücklich zu
sein und ohne jede Gemütstrübung das Leben zu durchwandern,
heißt nur die eine Seite der Natur kennen. Du giltst als großer
Mann. Aber woher weiß ich das, wenn dir das Schicksal nicht Ge-
legenheit gibt, deine Tugend zu bewahren? Du hast dich nach
Olympia zu den Spielern begeben, aber außer dir niemand. So hast
du den Kranz, den Sieg hast du nicht. Ich wünsche dir dazu nicht
Glück als einem Helden, sondern wie einem, dem das Konsulat
oder die Prätur zugefallen ist: Du bist um eine Ehre reicher gewor-
den. In gleichem Sinne könnte ich auch wohl zu einem ehrenwer-
ten Mann sagen, wenn ihm kein schwierigerer Fall die unbedingt
nötige Gelegenheit bot, die Kraft seines Charakters zu zeigen: »Ich
erkläre dich für unglücklich, weil du niemals unglücklich gewor-
den bist. Du bist durchs Leben gegangen, ohne einen Gegner zu
haben; niemand kann wissen, was du vermagst, nicht einmal du
selbst.« Denn zur Kenntnis seiner selbst ist Erprobung unerlässlich.
Was man vermag, kann man nicht anders erkunden als durch eige-
nen Versuch. Daher haben manche, denen das Unglück nicht na-
hen wollte, es selbst aus freien Stücken aufgesucht und ihrer Tu-



Von der göttlichen Vorsehung

18
gend, die im Dunkel zu verschwinden drohte, Gelegenheit ver-
schafft, sich zur Anerkennung zu bringen. Es freuen sich, behaupte
ich, zuweilen große Männer über eintretendes Unglück, ganz ähn-
lich wie Soldaten über den Krieg. Den Gladiator Triumphus hörte
ich unter dem Kaiser Tiberius Klage führen über den Mangel an
öffentlichen Schaustellungen: »Wie schade«, sagte er, »um die schö-
ne Zeit.« Die Tugend sehnt sich nach Gefahr und denkt an ihr Ziel,
nicht an das, was sie zu leiden haben wird; denn auch das, was sie
dulden wird, ist ein Teil ihres Ruhmes. Kriegsmännner rühmen
sich ihrer Wunden; froh über den glücklichen Erfolg, weisen sie auf
die blutenden Stellen hin; wer unversehrt aus der Schlacht zurück-
kehrt, mag das Gleiche geleistet haben: Gleichwohl zieht der die
Augen mehr auf sich, der verwundet heimkehrt. Gerade dann, be-
haupte ich, sorgt die Gottheit für die, die sie am meisten geehrt zu
sehen wünscht, wenn sie ihnen Gelegenheit bietet zu mutigen und
tapferen Taten. Dazu bedarf es irgendwelcher schwierigen Lage:
Den Steuermann lernst du im Sturm, den Krieger in der Schlacht
erkennen.Woher sollte ich wissen, wie viel Widerstandskraft du ge-
gen die Armut hast, wenn du vor Reichtum nicht weißt, wohin da-
mit? Woher sollte ich wissen, welche Beharrungskraft du hast ge-
gen Schmach, Verleumdung und Volkshass, wenn du bis ins Alter
hierin nichts als Beifall genießest, wenn dich unverwüstbare Gunst
begleitet, die aus tiefer Neigung der Herzen dir zuströmt? Woher
weiß ich, mit welchem Gleichmut du den Verlust von Kindern er-
tragen wirst, wenn du die Deinigen noch alle um dich siehst? Ich
habe dich andere trösten hören; aber zu augenscheinlicher Er-
kenntnis wäre ich erst dann gekommen, wenn du dich selbst ge-
tröstet, wenn du selbst deinem Schmerze Schweigen geboten hät-
test. Um des Himmels willen, zittert doch nicht vor dem, was die
unsterblichen Götter gleichsam als Sporn für euer Herz euch zu-
führen! Das Missgeschick ist die Schule der Tugend. Diejenigen
kann man mit Recht unglücklich nennen, die durch des Glückes
Überfülle in Schlaffheit verfallen, die wie auf regungslosem Meere



Von der göttlichen Vorsehung

19
träge Ruhe gefesselt hält.Was über sie hereinbricht, wird ihnen ein
ungewohnter Schrecken sein. Wer keine Erfahrung hat, der fühlt
sich durch Schicksalsschläge härter getroffen; für den noch zarten
Nacken ist das Joch eine drückende Last. Der bloße Gedanke an ei-
ne Wunde lässt den jungen Soldaten erblassen: Ohne die Miene zu
verziehen, schaut der alte Kriegsmann auf sein fließendes Blut;
weiß er doch, dass der Blutverlust häufig den Sieg zur Folge hatte.
Die also, denen sie wohl will, die sie liebt, härtet die Gottheit ab,
prüft sie, übt sie; diejenigen dagegen, denen sie scheinbar Gunst
und Schonung gewährt, spart sie als Weichlinge für kommendes
Unglück auf. Denn ihr irrt, wenn ihr an irgendwelche Ausnahme
glaubt. Auch jener, der so lange glücklich war, wird sein Teil erhal-
ten. Die scheinbare Freilassung ist nur ein Aufschub. Warum sucht
die Gottheit gerade die Besten sei es mit Krankheit sei es mit Trau-
er sei es mit sonstigem Ungemach heim? Aus demselben Grunde,
aus dem auch im Kriegslager mit den gefahrvollen Aufträgen die
Tapfersten betraut werden: Die Auserlesensten sendet der Feldherr
aus, um im nächtlichen Hinterhalt den Feind anzugreifen oder Er-
kundungen einzuholen über die Marschlinie oder um einen Posten
zu verjagen. Und keiner von den mit solchem Auftrag Ausziehen-
den sagt etwa: »Der Feldherr hat es übel mit mir gemeint«, sondern:
»Er hat richtig geurteilt.« Ebenso mögen diejenigen, denen zuge-
mutet wird, Dinge zu ertragen, die Furchtsamen und Feigen Anlass
zu Tränen geben, sagen: »Die Gottheit hat uns für würdig erachtet,
an uns zu erproben, was die menschliche Natur zu dulden vermö-
ge.« Lasst ab von eurer Sucht nach Verzärtelung, lasst ab von der
Jagd nach dem entnervenden Glück, durch das der Geist erschlafft
und, wenn ihn nicht eine ernste Schicksalswarnung zur Besinnung
auf das Menschenlos hinführt, gleichsam in ununterbrochene
Trunkenheit versinkt. Wen der Schutz der Fenster immer vor je-
dem Lufthauch bewahrt hat, wessen Füße beständig warm gehalten
wurden durch Wärmekissen, die durch Wechsel immer wieder er-
setzt wurden, wessen Speisesaal eine immer gleichmäßig warme



Von der göttlichen Vorsehung

20
Temperatur zeigte durch an den Wänden verdeckt angebrachte
Vorrichtungen, dem wird auch der leiseste Luftzug nicht ohne ge-
fährliche Folgen für ihn sein. Alles, was das Maß überschreitet, ist
schädlich; am gefährlichsten aber ist maßloses Glück: Es erregt das
Gehirn, lässt leere Einbildungen im Geiste auftauchen und breitet
darüber ein Dunkel aus, das eine schwanke Mitte hält zwischen Irr-
tum und Wahrheit. Sollte es nicht besser sein, anhaltendes Unglück
erträglich zu machen durch den Beistand der Tugend, als durch un-
aufhörliche und maßlose Glücksgaben sein Dasein zu untergraben?
Leichter ist der Tod durch Hunger; Überladung zersprengt den
Leib.

Es halten also die Götter mit den tugendhaften Menschen es so,
wie die Lehrer mit ihren Schülern: Sie fordern ein höheres Maß
von Leistungen von denen, die höhere Hoffnungen erwecken.
Glaubst du, dass den Lakedämoniern ihre Kinder nicht lieb seien,
deren Charakterart sie erproben durch Geißelhiebe, denen sie sich
von Staats wegen aussetzen müssen? Die Väter selbst dringen in sie,
die Geißelschläge standhaft über sich ergehen zu lassen, und be-
stürmen die Wundgeschlagenen und Halbentseelten mit Bitten,
standzuhalten und sich Wunden auf Wunden gefallen zu lassen.Was
Wunder also, wenn die Gottheit edle Geister hart prüft? Für die
Tugend gibt es kein weichliches Prüfungsmittel. Das Schicksal spart
nicht mit Schlägen undVerwundungen gegen uns: Lasst es uns dul-
den! Es ist nicht Grausamkeit, es ist ein Wettkampf; je öfter wir ihn
aufnehmen, umso mehr werden wir an Tapferkeit gewinnen. Der
festeste Teil des Körpers ist der, welcher im Dienste der Berufstä-
tigkeit fortwährend geübt worden ist.Wir müssen uns dem Schick-
sal darbieten, um durch es selbst gegen es gehärtet zu werden. All-
mählich wird es uns dahin bringen, dass wir ihm gewachsen sind;
die beständig drohende Gefahr wird uns zu Verächtern der Gefahr
machen. So hat der Seemann einen Körper, der den Unbilden des
Meeres gewachsen ist, der Bauer abgehärtete Hände, der Krieger
Arme, die stark genug sind, die Geschosse zu entsenden, der Läufer



Von der göttlichen Vorsehung

21
geschmeidige Glieder: Was jeder geübt hat, darin liegt auch seine
festeste Kraft.

Das Dulden ist für den Geist die Schule, um das Dulden gering
achten zu lernen.Wozu es dies bei uns bringen kann, wird man er-
kennen, wenn man beachtet, wie viel bei Völkern, die von der Na-
tur kümmerlich bedacht und eben infolge ihrer Dürftigkeit zu er-
höhter Tatkraft gelangt sind – wie viel bei ihnen die Anstrengung
zu leisten vermag. Überschaue alle Völker, die jenseits der Grenzen
des römischen Friedensgebietes liegen, ich meine die Germanen
und alle die schweifenden Völker, die uns an der Donau begegnen.
Ein ewiger Winter, ein trüber Himmel liegt auf ihnen, ein un-
fruchtbarer Boden nährt sie nur kümmerlich; gegen den Regen
wehren sie sich durch den Unterschlupf unter Stroh und Laub,
über vereiste Sumpfstrecken eilen sie im Sprung dahin, zur Nah-
rung fangen sie das Wild. Hältst du sie für beklagenswert? Nichts ist
beklagenswert, was Gewohnheit zur Natur gemacht hat. Denn mit
der Zeit wandelt sich das zum Vergnügen, wozu man sich anfangs
nur aus Not verstanden hat. Sie haben keine Heimstätten, keine
Wohnsitze, außer denen, welche eintretende Ermüdung sie Tag für
Tag errichten lässt. Elende und nur mit Anstrengung zu erwerben-
de Nahrung, ein grausam hartes Klima, keine Kleidung für den
Leib! Was dir als Unglück erscheint, das ist das Lebenslos so vieler
Völker! Und da wunderst du dich noch, dass tugendhafte Men-
schen vom Schicksal gerüttelt werden, um zu innerer Festigung zu
gelangen? Kein Baum ist fest und stark, der nicht häufigen Wind-
stößen ausgesetzt ist; gerade diese Erschütterung gibt ihm inneren
Halt und lässt seine Wurzeln sich sicherer in das Erdreich einsen-
ken. Nur ein kurzes und fragliches Dasein ist den Bäumen be-
schieden, die im sonnigen Tale aufgewachsen sind. Um sich also
gegen Schrecken zu sichern, liegt es im eigensten Interesse tugend-
hafter Menschen, sich vielfach in gefahrvollen Lagen zu bewegen
und mit Gleichmut zu ertragen, was nur dem ein Übel ist, der mit
dem Ertragen auf übelem Fuße steht.



Von der göttlichen Vorsehung

22
5. Bedenke ferner: Es liegt im Interesse der Gesamtheit, dass ge-
rade die Besten sich sozusagen dem Kriegsdienste weihen und
Proben ihrer Kraft ablegen. Gott hat sich, ebenso wie der Philo-
soph, die Aufgabe gestellt, darzutun, dass, was die große Masse be-
gehrt und was sie mit Scheu von sich weist, weder gut ist noch
schlecht. Gut wird etwas sein, wenn er es nur guten Menschen
(als Aufgabe) zuweist, schlecht, wenn er nur schlechte Menschen
damit behelligt. Ein Gegenstand des Abscheus müsste die Blind-
heit sein, wenn niemand sein Augenlicht verlöre, außer wer es
verdiente, dass man es ihm raubte: Daher mag ein Appius und ein
Metellus um sein Augenlicht gebracht werden. Reichtum ist kein
Gut (im strengen Sinne): Darum mag ihn auch ein Hurenwirt
wie Elius haben, damit die Leute das Geld, das im Tempel seine
Weihe empfing, auch im Hurenhaus sehen. Auf keine Weise kann
Gott Dinge, die man mit aller Begier ersehnt, mehr in Verruf
bringen, als wenn er sie den Verruchtesten zuteilwerden lässt, von
den Besten dagegen fernhält. »Aber«, sagt man, »es ist doch wider
alle Billigkeit, wenn ein braver Mann verstümmelt oder gekreu-
zigt oder gefesselt wird, während Schurken mit heiler Haut frei
und frech umherspazieren.« Was weiter? Ist’s nicht auch unbillig,
dass tapfere Männer zu den Waffen greifen, im Lager übernachten
und sich als Schutzwehr vor dem Wall aufstellen mit verbundenen
Wunden, während gleichzeitig in der Stadt Buben, die sich ge-
werbsmäßig zu jeder Wollust und Unzucht hergeben, in voller Si-
cherheit weilen? Und mehr noch. Ist es nicht unbillig, dass die
edelsten Jungfrauen des Nachts geweckt werden zum schuldigen
Dienste im Tempel, während lockere Dirnen sich des tiefsten
Schlafes erfreuen? Der Ruf zur Arbeit hält die Besten in Atem:
Der Senat hat oft den ganzen Tag zu tun mit Erledigung ge-
schäftlicher Fragen, während gleichzeitig die verworfensten Ge-
sellen entweder auf dem Marsfelde sich taumelnd herumtreiben
oder in einer Garküche stecken oder sich in wer weiß welcher
Gesellschaft die Zeit vertreiben.



Von der göttlichen Vorsehung

23
Die nämliche Erfahrung machen wir in der Menschengemein-

schaft überhaupt: Die tugendhaften Männer mühen sich ab, brin-
gen Opfer und werden geopfert, und zwar ohne Widerstreben; sie
werden vom Schicksal nicht gezogen, sie folgen ihm und halten
gleichen Schritt mit ihm; hätten sie’s gewusst, so wären sie ihm
zuvorgekommen. Auch folgenden herzhaften Ausspruch erinnere
ich mich von unserem wackeren Demetrius gehört zu haben:
»Diese einzige Klage«, sagte er, »kann ich gegen euch, ihr un-
sterblichen Götter, vorbringen, dass ihr mir eueren Willen nicht
vorher kundgegeben habt. Dann hätte ich mich früher dazu ein-
gefunden, während ich jetzt erst auf eueren Ruf zur Stelle bin.
Wollt ihr mir meine Kinder nehmen? Für euch sind sie geboren.
Wollt ihr einen Teil meines Körpers? Nehmt ihn; es ist nichts
Großes, was ich damit verspreche; die Zeit ist nicht fern, wo ich
ihn ganz verlasse.Wollt ihr mein Leben? Warum sollte ich zögern,
euch das wieder anheimzustellen, was ihr mir gegeben habt? Was
ihr auch bittet, ich gebe es gern. Aber lieber wäre es mir gewesen,
ich hätte es meinerseits euch angeboten als es bloß wieder abge-
liefert. Was bedurfte es denn eines Entreißens? Ihr könntet es ja
euch entgegenbringen lassen. Aber auch so werdet ihr es nicht
entreißen; denn entrissen wird einem etwas nur, wenn man es
nicht freiwillig geben will.«

Ich lasse mich zu nichts zwingen, ich dulde nichts wider meinen
Willen, ich diene nicht Gott, sondern stehe mit ihm in Einver-
ständnis, und dies umso mehr, als ich weiß, dass alles nach einem
festen und für alle Ewigkeit gegebenen Gesetze seinen Ablauf
nimmt. Das Schicksal leitet uns, und gleich die erste Stunde bei un-
serer Geburt hat darüber entschieden, wie viel Zeit weiterhin ei-
nem jeden noch bleibt. Eine Ursache hängt von der anderen ab,
persönliche und öffentliche Angelegenheiten sind in langer Reihe
miteinander verkettet: Daher gilt es, mutig alles auf sich zu neh-
men, weil das Eintreten der Ereignisse nicht, wie wir wähnen, zu-
fällig erfolgt, sondern bestimmungsgemäß. Längst schon im Voraus



Von der göttlichen Vorsehung

24
sind deine Freuden, deine Tränen bestimmt, und so mannigfaltig
sich auch das Leben der Einzelnen zu gestalten scheint, so kommt
es doch am Ende auf das Eine hinaus: Wir empfangen Vergängli-
ches und sind selbst nur vergängliche Wesen.Wozu also unsere Ent-
rüstung? Wozu unser Murren? Dazu sind wir geboren. Mag die
Natur mit unseren Körpern, die ihr gehören, machen, was sie will;
wir wollen jederzeit frohen und tapferen Sinnes denken: Was wir
verlieren, gehört nicht uns.Was ist eines wackeren Mannes Pflicht?
Sich dem Schicksal zu ergeben. Es ist ein großer Trost, unsere Ver-
gänglichkeit mit dem Weltganzen zu teilen. Was es auch sein mag,
das uns gerade dieses Leben, gerade diesen Tod auferlegt hat, die-
selbe Notwendigkeit hält auch die Götter gebunden. Unabänder-
lich ist die Bahn, der göttliche wie menschliche Angelegenheiten
folgen. Jener Gründer und Leiter des Alls hat zwar die Geschicke
bestimmt, aber er zeigt sich selbst folgsam und gehorsam; nur ein-
mal hat er befohlen.

»Warum aber war Gott so unbillig in derVerteilung des Schicksals,
dass er tugendhaften Menschen Armut, Wunden und ein leidvolles
Ende zumutete?« Der Künstler kann den Stoff nicht ändern, dieser
hat nun einmal seine ihm gegebene Beschaffenheit. Manches kann
von manchem nicht losgelöst werden, es hängt zusammen, bildet ein
unteilbares Ganzes. Schlaffe Geister, die zum Schlafe geneigt sind
oder zu einem Wachen, das sich vom Schlafe kaum unterscheidet,
sind aus trägen Elementen geformt; dass ein Mann erstehe, der im
vollsten Sinne des Wortes diesen Namen verdient, dazu bedarf es ei-
nes gewaltsameren Geschickes. Es öffnet sich ihm keine ebene Bahn;
bergauf, bergab führt sein Weg, er muss sich hin- und herwerfen las-
sen und muss sein Schiff im Sturme lenken. Er muss seinen Kurs hal-
ten gegen das Schicksal.Viel Trübsal, viel Leid wird über ihn herein-
brechen; aber er hat die Kraft zu lindern und auszugleichen. Feuer
erprobt das Gold, Ungemach tapfere Männer. Schau hin auf das ho-
he Ziel, das der Jugend gesteckt ist, und du wirst dir sagen, dass es
kein bequemer und sicherer Weg ist, den sie zu wandeln hat.



Von der göttlichen Vorsehung

25
Steil im Beginn ist der Weg, dass kaum die Rosse, vom Früh-
rot frisch gestärkt, ihn erklimmen, am steilsten mitten am
Himmel. Siehe, da graut es mir selbst manchmal, das Meer
und die Länder anzuschauen, und es schlägt mir das Herz in
zagendem Schauder. Rasch ab neigt sich das Ende, besonne-
ner Leitung bedarf es. Oft dann fürchtet für mich, die in wo-
gender Tiefe mich aufnimmt,Tethys selber, ich möchte hinab
jäh stürzen zum Abgrund.

Als der hochherzige Jüngling dieses gehört, erwiderte er: »Er gefällt
mir, dieser Weg; ich erklimme ihn. Es lohnt sich, ihn zu wandeln,
auch wenn man zu Sturz kommen muss.« Ohn’ Unterlass sucht
nun der Vater den hochgemuten Sohn durch Schreckbilder einzu-
schüchtern:

Dass du behaltest den Weg, nicht abgezogen zur Irrfahrt,
Schreiten musst du hindurch den Hörnern

des Stieres vorüber,
Durch des Schützen Geschoss und den Blick

des grimmigen Löwen.

Darauf jener: »Spann ihn an, den zugesagten Wagen.Was mich dei-
ner Meinung nach einschüchtern soll, das reizt mich nur. Dort will
ich stehen, wo die Sonne selbst wankt.«

Der Niedrige und Träge wählt den sicheren Weg: Auf den Hö-
hen wandelt die Tugend.

6. »Warum aber lässt die Gottheit es zu, dass den tugendhaften
Menschen Schlimmes widerfährt?« Sie lässt es ja gar nicht zu. Alles
wirklich Schlimme hält sie von ihnen ja fern, Verbrechen, Laster,
ruchlose Gedanken, habgierige Anschläge, blinde Lustbegier und
nach fremdem Gute trachtende Habsucht; ihnen selbst gewährt sie
Schutz und Schirm: Verlangt etwa jemand von Gott auch noch



Von der göttlichen Vorsehung

26
dies, dass er sich zum Behüter ihres Reisegepäcks mache? Sie selbst
denken nicht daran, der Gottheit diese Sorge aufzubürden: Sie sind
Verächter alles äußeren Gutes. Demokrit warf seinen Reichtum
von sich, denn er sah in ihm nur ein Hemmnis für seinen edelen
Geist. Was wunderst du dich also, wenn die Gottheit einem tu-
gendhaften Manne widerfahren lässt, was dem Tugendhaften bis-
weilen selbst nur als Erfüllung seines eigenen Wunsches erscheint?
Tugendhafte Männer verlieren Kinder. Warum nicht? Kommen
doch Fälle vor, wo sie selbst ihre Kinder töten. Sie werden in die
Verbannung getrieben.Warum nicht? Kommt es doch vor, dass sie
selbst ihr Vaterland verlassen, um es nie wiederzusehen. Sie werden
getötet.Warum nicht? Kommt es doch vor, dass sie selbst Hand an
sich legen. Warum haben sie manches Harte zu erdulden? Damit
sie andere dulden lehren; sie sind zum Vorbild geboren. Denke dir
also, die Gottheit sage: »Was habt ihr für einen Grund, über mich
zu klagen, ihr, die ihr Wohlgefallen habt am Rechten? Andere ha-
be ich mit falschen Gütern ausgestattet und ihre nichtigen Seelen
gleichsam durch einen langen und trügerischen Traum zum Besten
gehabt: Mit Gold, mit Silber, mit Elfenbein habe ich sie überschüt-
tet, in ihrem Inneren suchst du vergebens nach etwas Gutem.
Siehst du diese Leute, die dir glücklich scheinen, nicht in ihrem öf-
fentlichen Auftreten, sondern in der Verborgenheit, so sind sie be-
dauernswert, schmutzig, hässlich, ähnlich wie ihre Wände nur äu-
ßerlich übertüncht. Das ist kein echtes und reines Glück: Es ist
nichts als eine Kruste, und zwar eine dünne. Solange sie also in der
Lage sind, sich aufrecht zu halten und sich das gewünschte Ausse-
hen zu geben, so lange glänzen sie und machen Eindruck: Tritt
aber ein störendes Ereignis ein und reißt die Hülle weg, dann zeigt
es sich, welchen Abgrund wahrer Scheußlichkeit der erborgte
Glanz in sich barg. Euch habe ich sichere und bleibende Güter ge-
geben, die, je mehr man sie hin und her wendet und von allen Sei-
ten betrachtet, sich als umso besser und höher erweisen. Ich habe es
euch möglich gemacht, das Furchtbare zu verachten, euch mit Ekel



Von der göttlichen Vorsehung

27
abzuwenden von den niedrigen Begierden; ihr glänzt nicht von au-
ßen, euere Güter haben ihre Richtung nach dem Inneren. So ach-
tet die Schöpfung nicht dessen, was etwa außerhalb ihrer ist, ganz
versunken in die Freude an dem Schauspiel, das sie selbst sich ge-
währt. Ins Innere habe ich alles Gute gelegt; des Glückes nicht zu
bedürfen, das ist euer Glück.

›Aber es kommt doch viel Trauriges, Furchtbares, schwer zu Er-
tragendes.‹ Dies konnte ich euch nicht ersparen, aber dafür habe
ich eure Seelen gegen alles gewappnet. Traget es standhaft. Hier
habt ihr vor der Gottheit etwas voraus: Für sie gibt es überhaupt
kein Dulden von Unglück, ihr seid darüber erhaben.Verachtet die
Armut: Es lebt niemand so arm, als da er geboren ward.Verachtet
den Schmerz: Er wird entweder selbst aufgelöst werden oder euch
auflösen.Verachtet den Tod: Er macht entweder ein Ende mit euch
oder verpflanzt euch anderswohin.Verachtet das Schicksal: Ich ha-
be ihm keine Waffe gegeben, mit der es euern Geist treffen könn-
te. Und was noch mehr besagen will als alles dies: Ich habe Sorge
getragen, dass nichts euch (vom Tode) zurückhalte wider eueren
Willen. Der Ausweg steht euch offen; wollt ihr nicht kämpfen, so
steht es euch frei, zu fliehen. Daher habe ich von allem, was ich für
euch als notwendig erachtete, nichts leichter gemacht als zu ster-
ben. Ich habe der Seele eine dem Wunsche entgegenkommende
Stellung angewiesen: Sie lässt sich ziehen; gebet nur Acht und ihr
werdet sehen, wie kurz und wie leicht gangbar der Weg ist, der zur
Freiheit führt. Ich habe euch den Ausgang kürzer gemacht als den
Eingang; sonst würde das Schicksal eine große Gewalt gegen euch
in der Hand behalten haben, wenn es mit dem Sterben des Men-
schen so langsam ginge wie mit der Geburt. Jede Zeit, jeder Ort
kann euch zeigen, wie leicht es sei, der Natur den Dienst zu kün-
digen und, was sie uns geschenkt, ihr wieder anheimzustellen. Ja,
auch an den Altären und bei Vollzug der feierlichen Opfergebräu-
che, inmitten der Gebete und Wünsche, die dem Leben gelten, ler-
net zugleich den Tod. Die wohlgenährten Körper der Stiere wer-



Von der göttlichen Vorsehung

28
den durch einen kurzen Stich zu Fall gebracht, und Tiere von ge-
waltiger Kraft streckt ein Schlag der menschlichen Hand nieder;
ein schmales Messer durchschneidet die Sehnen des Nackens, und,
ist jenes Mittelglied, welches Kopf und Hals verbindet, durch-
schnitten worden, dann stürzt die ganze Körpermasse zu Boden.

Der belebende Hauch hat seine Stätte nicht in der Tiefe, und es
bedarf nicht schlechtweg des Schwertes, um ihn herauszuholen.
Man hat nicht nötig, durch eine tiefe Wunde die inneren Organe
zu erkunden: In nächster Nähe ist der Tod. Keinen bestimmten
Punkt habe ich zu diesem Stoße ausgesucht:Wähle ganz nach dei-
nem Wunsch, du findest das Ziel. Das, was man »Sterben« nennt,
diese Trennung der Seele vom Körper, vollzieht sich mit einer
Schnelligkeit, die überhaupt nicht wahrnehmbar ist. Mag nun eine
Schlinge den Schlund zuschnüren oder Wasser den Atem absper-
ren, oder mag einer durch Sturz mit dem Kopf auf harten Boden
zerschmettert worden sein, oder mag der Andrang der lodernden
Flammen einem den Atemzug abgeschnitten haben, was es auch
sei, es folgt ein schleuniges Ende. Schämt ihr euch nicht? Was sich
so schnell vollzieht, fürchtet ihr wer weiß wie lange.«



Drei Bücher vom Zorn

Erstes Buch

1. Du hast mich aufgefordert, mein Novatus, zur Abfassung einer
Schrift über die Mittel, durch die man den Zorn beschwichtigen
könne, und du hast, wie mir scheint, auch allen Grund dazu, gera-
de diese Leidenschaft zu fürchten, die unter allen die widerwärtigs-
te und rasendste ist. Die anderen nämlich haben doch immerhin
noch etwas Ruhiges und Gelassenes; diese aber ist ganz nur Aufre-
gung und Schmerzenssturm, rasend in unmenschlicher Begier nach
Waffen, Blut und Todesstrafe, nur erpicht darauf, dem anderen zu
schaden, und dabei die Achtung vor sich selbst vergessend, sich
mitten hineinstürzend in den Pfeilregen und schnaubend nach Ra-
che, die den Rächer selbst mit ins Verderben zu ziehen droht. Es
hat daher Philosophen gegeben, die den Zorn einen zeitweiligen
Wahnsinn nannten; denn ähnlich wie dieser ist er nicht Herr über
sich selbst, setzt sich über allen Anstand hinweg, vergisst alle Ver-
wandtschaftsbande, hält starr und steif an seinem Vorsatz fest, ver-
schließt sich jeder vernünftigen und heilsamen Überlegung, lässt
sich durch nichtige Ursachen zur Flamme entfachen, hat kein Au-
ge für Billigkeit und Wahrheit: So gleicht er dem einstürzenden
Gebäude, welches über dem Untergrund, auf den es stürzt, in
Trümmer zerschellt. Um aber zur Gewissheit zu gelangen, dass die
vom Zorn Besessenen nicht recht bei Verstande sind, wirf nur ei-



Drei Bücher vom Zorn

30
nen prüfenden Blick auf ihr äußeres Gebaren. Denn wie für Tob-
sucht sichere Kennzeichen sind der freche und drohende Blick, die
düstere Stirn, der hastige Gang, die zuckenden Hände, die auffal-
lende Gesichtsfarbe, das häufige und krampfhafte Atemholen, so
finden sich die nämlichen Kennzeichen auch an den Zornigen: Die
Augen flammen und blitzen, das ganze Antlitz ist hochgerötet
durch den Andrang des aus dem tiefsten Herzen emporquellenden
Blutes, die Lippen zittern, die Zähne pressen sich zusammen, die
Haare richten sich starrend empor, der Atem ist schwer und ge-
räuschvoll, man hört förmlich, wie sich die Glieder in den Gelen-
ken drehen, dazu ihr Stöhnen und Brüllen und ihre stoßweise her-
vorgeschleuderten, unverständlichen Worte, das häufige Zusam-
menschlagen ihrer Hände, das Stampfen der Füße auf den Boden,
das Beben des ganzen Körpers und seine furchtbar drohende Hal-
tung, das ganze schauerliche und entsetzliche Aussehen solcher sich
selbst entstellenden und zur Unkenntlichkeit anschwellenden
Menschen – man fragt sich: Ist ein solcher Zustand mehr verab-
scheuungswürdig oder hässlich? Andere Leidenschaften lassen sich
verdecken und im Verborgenen nähren: Der Zorn tritt offen her-
vor und gibt sich dem Blicke preis, und je heftiger er ist, umso
sichtbarer braust er auf. Beobachte nur die Tiere: Sobald sie sich in
schädlicher Absicht erheben, kann man gewisse Vorzeichen wahr-
nehmen: Ihr ganzer Körper legt seine gewöhnliche, ruhige Hal-
tung ab und lässt erkennen, dass es ihnen auf Anspannung ihrer
wilden Triebe ankommt: Dem Eber steht der Schaum vor dem Ra-
chen und die Zähne werden durch Reiben geschärft, der Stier
bohrt mit den Hörnern in die Luft und wühlt mit den Beinen den
Sand auf, der Löwe knurrt, die Schlange bläht den gereizten Hals
auf, und angstvoll ist der Anblick wütender Hunde: Kein Tier ist so
furchtbar und von Natur so verderblich, dass sich nicht, sobald der
Zorn sich seiner bemächtigt, ein weiterer Zuwachs von Wildheit
zu erkennen gäbe. Ich weiß recht wohl: Auch die übrigen Leiden-
schaften lassen sich kaum verbergen, die Wollust, die Furcht und



Drei Bücher vom Zorn

31
die Kühnheit haben ihre Merkmale und lassen sich voraus erken-
nen; denn jede auch nur einigermaßen heftig auftretende innere
Erregung spiegelt sich unfehlbar irgendwie auf dem Gesicht ab.
Worin besteht also der Unterschied? Die anderen Leidenschaften
lassen sich erkennen, der Zorn aber drängt sich den Augen auf.

2. Willst du sodann den Blick auf die Wirkungen und verheeren-
den Folgen des Zornes richten, so kannst du kein Unheil finden,
das dem menschlichen Geschlecht mehr Opfer abgefordert hätte.
Da zeigen sich dem Blick Szenen von Mord und Vergiftung, von
gegenseitigen schmutzigen Beschuldigungen; da schaust du die
Niederlagen von Städten, den Untergang ganzer Völker, die öffent-
liche Versteigerung der Köpfe von Fürsten, die Brandfackeln, die in
die Häuser geschleudert werden, und das Feuermeer, das sich über
die Mauern der Städte hinaus ergießt und ganze ungeheure Län-
derstrecken grauenvoll erleuchtet. Blicke hin auf die berühmtesten
Staaten, deren Anfänge sich in das Dunkel der Vergangenheit ver-
lieren: Der Zorn hat sie zertrümmert. Blicke hin auf die meilen-
weit sich hinziehenden Einöden: Der Zorn hat sie entvölkert. Bli-
cke hin auf die geschichtlich bekannten Feldherren als auf Beispie-
le unheilvollen Geschickes: Den einen hat der Zorn auf seinem
Ruhelager mit dem Schwert durchbohrt, den anderen hat er am
geheiligten gastlichen Tische gemordet, den einen hat er inmitten
seiner der Gesetzgebung dienenden Tätigkeit und unter den Augen
des zahlreich versammelten Volkes zerfleischt, den anderen unter
der Hand seines vatermörderischen Sohnes umkommen lassen,
dem einen die königliche Kehle mit dem Dolch durch Sklaven-
hand durchbohren lassen, den anderen seine Glieder an das Kreu-
zesholz ausspannen lassen. Doch ich will dich nicht aufhalten mit
der Herzählung der Todesstrafen Einzelner: Du kannst, wenn du
von diesen auf einzelne bezüglichen Fällen absiehst, ganze Volks-
versammlungen durch das Schwert hingemordet sehen, du kannst
einen ganzen Menschenhaufen von Soldatenhänden niederge-



Drei Bücher vom Zorn

32
macht, ganze Völker zu unterschiedslosem Verderben verurteilt se-
hen … als ob sie sich unserer Fürsorge entzögen oder unsere
Macht nicht anerkennen wollten.Wie? Warum zürnt denn dasVolk
den Gladiatoren, und zwar so unbilligerweise, dass es sich beleidigt
glaubt, wenn jene nicht freudig sich dem Tode preisgeben? Es sieht
darin eine Rücksichtslosigkeit gegen sich und bleibt nicht Zu-
schauer, sondern wandelt sich durch Miene, Haltung und leiden-
schaftliche Erregung zum Gegner um. Was es damit auch auf sich
haben mag, Zorn ist das nicht, sondern nur ein scheinbarer Zorn,
wie bei Knaben, die, wenn sie hingefallen sind, den Boden dafür
mit Schlägen gezüchtigt sehen möchten; dabei wissen sie über-
haupt gar nicht, warum sie zürnen, sondern zürnen eben ohne Ur-
sache und ohne Beleidigung, indes doch nicht ganz ohne einen
Schein von Beleidigung, und nicht ohne wirkliche Rachbegier.
Man macht ihnen also etwas weis, indem man durch Vorspiegelung
von Prügeln den angeblichen Missetäter unter Tränen Abbitte leis-
ten lässt; dabei beruhigen sich die Knaben, und der Scheinschmerz
wird durch die Scheinrache abgetan.

3. »Wir zürnen«, wirft man uns ein, »oft nicht denen, welche uns
wehe getan haben, sondern denen, welche uns wehe tun wollen; wo-
raus doch folgt, dass der Zorn nicht seinen Ursprung in uns wider-
fahrenem Unrecht habe.« Allerdings, wir zürnen denen, die uns be-
leidigen wollen, aber sie beleidigen uns schon durch die bloße Ab-
sicht: Wer den Willen hat, uns zu beleidigen, der beleidigt uns schon.

Man wirft uns ferner ein: »Der Zorn ist keine Begierde nach
Strafe, denn häufig zürnen die Schwächsten den Mächtigsten, oh-
ne dabei doch auf Bestrafung auszugehen, auf die sie überhaupt
keine Hoffnung haben.«

Zunächst haben wir den Zorn bezeichnet als Begierde nach zu
vollziehender Rache, nicht aber als Vermögen dazu; die Wünsche
der Menschen sind aber auch auf Dinge gerichtet, die sie nicht er-
reichen können. Ferner ist kein Mensch so unbedeutend, dass er



Drei Bücher vom Zorn

33
die Bestrafung auch des Höchstgestellten nicht hoffen könnte.
Schaden zu tun steht in unserer Macht. Des Aristoteles Begriffser-
klärung weicht von der unseren nur wenig ab. Er sagt nämlich, der
Zorn sei die Begierde nach Erwiderung der Beleidigung. Den Un-
terschied zwischen dieser und unserer Definition zu erläutern wür-
de zu weit führen. Gegen beide Definitionen wendet man ein, dass
ja auch die Tiere dem Zorn zugänglich seien, ohne durch Unrecht
gereizt zu sein und ohne die Absicht, andere mit Strafe oder Leid
heimzusuchen. Denn gesetzt auch, sie täten dies, so ist es doch
nicht ihre Absicht.Vielmehr liegt die Sache so:Wilde Tiere sind des
Zornes nicht fähig, und dies gilt von allen lebenden Wesen außer
dem Menschen. Denn der Zorn steht zwar in feindlichem Verhält-
nis zur Vernunft, entsteht aber nur da, wo Vernunft ihre Stätte hat.
Triebe finden sich bei den Tieren, Wut, Wildheit, Losstürmen,
Zorn dagegen ebenso wenig als Schwelgerei, mögen sie auch ge-
wissen Lüsten zügelloser hingegeben sein als der Mensch. Man
braucht dem Dichter nicht zu glauben, welcher sagte:

Da vergisst der Eber zu zürnen, nimmer dem Schnelllauf
Trauet die Hindin, der Bär rennt nicht aufs kräftige Zugvieh.

Zürnen heißt hier so viel wie angereizt, angestachelt werden. Zür-
nen können sie ebenso wenig wie verzeihen. Die sprachlosen Tie-
re haben keine menschlichen Leidenschaften, wohl aber haben sie
gewisse diesen ähnliche Triebe. Anders kann es nicht sein. Hätten
sie Liebe, dann auch Hass, hätten sie Freundschaft, dann auch
Zwist, wenn Zwietracht, dann auch Eintracht. Davon finden sich
auch bei ihnen gewisse Spuren, aber Gutes und Böses im eigentli-
chen Sinn gehört nur der Menschenbrust an. Nur der Mensch darf
sich des Besitzes der Klugheit, der Voraussicht, der Gewissenhaftig-
keit und Überlegung rühmen; die Tiere teilen weder die mensch-
lichen Vorzüge noch die menschlichen Fehler. Ihre ganze äußere
und innere Gestaltung ist der menschlichen unähnlich. Jener kö-



Drei Bücher vom Zorn

34
nigliche und leitende Seelenteil ist anders gebildet.Wie sie zwar ei-
ne Stimme haben, die aber undeutlich und verworren und der
Wortbildung nicht fähig ist, wie sie eine Sprache haben, die aber
gebunden und keiner freigestaltenden Mannigfaltigkeit fähig ist, so
ermangelt auch der leitende Seelenteil bei ihnen der Schärfe und
Genauigkeit. Er empfängt also zwar Eindrücke und Vorstellungen
der Dinge, durch die er zu Trieben angeregt wird; allein diese Vor-
stellungen sind trübe und verworren. Daher das Ungestüm, mit der
die Triebe hervorbrechen und sich austoben. Es ist aber nicht
Furcht, Bekümmernis, Traurigkeit und Zorn, sondern nur etwas
dem Ähnliches. Daher das rasche Verschwinden und die Verwand-
lung ins Gegenteil: Sie mögen noch so sehr in Wut und angstvoller
Erregung gewesen sein, gleich kann man sie wieder ruhig beim
Futter sehen, und dem tollen Brüllen und Hin- und Herlaufen
folgt alsbald Ruhe und tiefer Schlaf.

4. Damit ist das Wesen des Zornes hinreichend dargelegt. Der Un-
terschied des Zornes von der Zornsucht (iracundia) ist klar: Es ist
derselbe wie der zwischen einem Betrunkenen und einem Trun-
kenbold, zwischen einem, der sich fürchtet, und einem Furchtsa-
men. Die weiteren Artunterschiede des Zornes, für welche die
Griechen ihre besonderen Namen haben, werde ich übergehen,
weil wir keine bestimmten Bezeichnungen dafür haben, obschon
wir von reizbaren und barschen Menschen reden, nicht weniger
auch von verdrießlichen, auffahrenden, lärmenden, unhöflichen
und groben Menschen, was alles unter die Artunterschiede des
Zornes gehört; darunter kann man auch den Mürrischen rechnen,
eine Art entnervter Zornsucht. Es gibt nämlich gewisse Arten von
Zorn, die es beim bloßen Lärmen belassen, andere, die ebenso hart-
näckig wie häufig sind, wieder andere, die sich weniger in Worten
als in Handgreiflichkeiten betätigen, noch andere, die sich in bitte-
ren Schmäh- und Schimpfreden äußern, während andere es bei
Klagen und abschlägigen Bescheiden bewenden lassen; wieder an-



Drei Bücher vom Zorn

35
dere sind tief und ernst und nach innen gekehrt; und so gibt es
noch tausend andere Arten des vielgestaltigen Übels.

5. So viel über das Wesen des Zornes sowie über die Fragen, ob er
irgendeinem anderen Geschöpfe zukomme als dem Menschen, wie
er sich von der Zornsucht unterscheide und wie viele Arten des-
selben es gibt. Nunmehr gilt es, zu untersuchen, ob der Zorn der
Natur gemäß sei und nützlich, und ob er in irgendwelcher Hin-
sicht Befürwortung verdiene.

Ob er naturgemäß sei, wird sich herausstellen, wenn wir den
Menschen scharf ins Auge fassen. Gibt es etwas Milderes als ihn, so
lange seine Seele in der richtigen Verfassung ist? Was aber wäre
grausamer als der Zorn? Was ist liebevoller gegen andere als der
Mensch? Was feindseliger als der Zorn? Der Mensch ist zu gegen-
seitiger Hilfeleistung geschaffen, der Zorn zielt auf Vernichtung;
der Mensch wünscht Gemeinschaft, der Zorn Trennung; der Erste-
re will nützen, der andere schaden; der Erstere will auch den Un-
bekannten hilfreich sein, der andere auch die ihm Nächststehenden
behelligen; der eine ist bereit, sich selbst aufzuopfern zum Besten
anderer; der andere scheut keine Gefahr für sich selbst, wenn er nur
andere mit hinreißen kann. Wer also verkennt mehr das naturge-
mäße Verhältnis der Dinge als der, der dem besten und vollkom-
mensten Erzeugnis der Natur dieses wilde und verderbliche Laster
beilegt? Der Zorn, wie gesagt, ist erpicht auf Strafe, und doch steht
es keineswegs in Einklang mit der Natur des Menschen, dass sei-
nem friedlichen Herzen dieses Verlangen innewohne. Das mensch-
liche Leben gründet sich auf werktätiges Entgegenkommen und
Eintracht und wird nicht durch Schrecken, sondern durch gegen-
seitige Liebe zum Bunde und zu gegenseitiger Hilfeleistung zu-
sammengefasst.

6. »Wie also? Wäre nicht ab und zu eine Züchtigung nötig?« Wa-
rum nicht? Aber das ist nicht Sache des Zornes, sondern der Ver-



Drei Bücher vom Zorn

36
nunft; geht doch die Züchtigung nicht auf Schaden aus, sondern
auf Heilung, mag sie auch dem Scheine nach schaden.Wie wir ver-
krümmte Pfähle, um sie gerade zu richten, bisweilen mit Feuer und
Keilen behandeln, nicht um sie zu zerbrechen, sondern um sie zu
strecken, so legen wir die bessernde Hand auch an die der Sünde
verfallenen Geister, indem wir dem Körper und der Seele Schmerz
bereiten. Wie macht’s denn der Arzt? In leichteren Fällen sucht er
zunächst, ohne tiefere Eingriffe in die tägliche Gewohnheit, für
Speise, Trank und Bewegung eine feste Ordnung einzuführen und
der Gesundheit nur durch eine veränderte Lebenshaltung aufzu-
helfen. An nächster Stelle soll dann das rechte Maß seine Dienste
leisten; wenn Mäßigkeit und Ordnung nicht hilft, so entzieht er
dies und jenes und lässt Beschränkungen eintreten; und führt auch
das nicht zum Ziel, so untersagt er die Speisen überhaupt und ent-
lastet den Körper durch Fasten; versagen die gelinderen Mittel, so
schlägt er eine Ader und legt Hand an die Glieder, wenn sie durch
ihren Zusammenhang schädlich wirken und die Krankheit weiter
verbreiten: Kurz, kein Heilverfahren scheint hart, wenn der Erfolg
heilsam ist. So ziemt es dem Gesetzeshüter und Lenker des Staates,
so lange wie möglich durch den Einfluss des Wortes, und zwar des
sanfteren Wortes, auf die Geister bessernd zu wirken in der Weise,
dass er sie auf ihre Pflichten hinweist und die Herzen erfüllt mit
lebhaftem Eifer für Recht und Billigkeit und das Laster verhasst,
die Tugend aber preiswürdig macht. Dann erst geht er zu ernsteren
Vorhaltungen über, die sich aber noch auf Mahnung und Tadel
beschränken; so spät als möglich schreite er zu Strafen, und auch
diese seien zunächst noch leicht und widerrufbar; die Todesstrafen,
als die äußersten, wende er nur für die allerschwersten Verbrechen
an; denn niemand soll dem Tode verfallen außer dem, für den der
Tod selbst ein Gewinn ist. Nur in einer Beziehung wird er dem
Arzte nicht ähnlich sein: Der Arzt macht dem, dem er das Leben
nicht schenken kann, das Ende leicht; dieser dagegen lässt die Ver-
urteilten unter Schmach und öffentlicher Beschimpfung aus dem



Drei Bücher vom Zorn

37
Leben scheiden, nicht als ob er Freude hätte an irgendjemandes
Bestrafung – eine so unmenschliche Rohheit liegt dem Weisen
ganz fern –, nein, sie sollen allen zur Warnung dienen, und da sie
im Leben unnütze Glieder der menschlichen Gesellschaft waren, so
soll ihr Tod wenigstens dem Staate einigen Nutzen schaffen.

Von Natur also verlangt der Mensch nicht nach Strafe; daher ist
auch der Zorn nicht der Natur des Menschen gemäß; denn gerade
er verlangt ja nach Strafe. Ich kann mich auch auf Platons Urteil
berufen – denn was schadet es, fremde Meinungen zu benutzen,
soweit sie auch die unseren sind? – »Der Tugendhafte«, sagt er, »tut
niemandem ein Leid an.« Die Strafe tut ein Leid an: Also passt sie
nicht für den Tugendhaften, ebenso wenig also auch der Zorn,
denn Strafe und Zorn gehören zusammen. Wenn der Tugendhafte
an der Strafe keine Freude hat, so wird er auch keine Freude haben
an der Leidenschaft, welcher die Strafe eine Wonne ist: Folglich ist
der Zorn nicht naturgemäß.

7. Mag nun auch der Zorn nicht naturgemäß sein, muss man ihn
doch nicht gelten lassen, weil er sich häufig als nützlich erwiesen
hat? »Er gibt dem Geist einen gewissen Schwung und Sporn; ohne
ihn richtet im Kriege die Tapferkeit nichts Großartiges aus, ohne
ihn fehlt das begeisternde Feuer und die lebendige Triebkraft, wel-
che die Beherzten sich den Gefahren entgegenwerfen lässt.« Daher
erscheint es manchen als das Beste, den Zorn zu mäßigen, nicht
aber zu tilgen, und nach Abzug des Überschüssigen ihn auf ein
heilsames Maß zu beschränken, immer aber so viel beizubehalten,
als hinreicht, um die Tätigkeit nicht erlahmen und Kraft und Fri-
sche der Seele nicht verschwinden zu lassen.

Erstens ist es leichter, Verderbliches auszuschließen als es sich
gefügig zu machen, und es nicht zuzulassen, als, wenn dies ge-
schehen, es in Schranken zu halten. Denn hat sich dies Verderbli-
che einmal als unentbehrlicher Besitz in uns eingenistet, so wird
es mächtiger als der, der es zu leiten hat, und lässt sich nicht mehr



Drei Bücher vom Zorn

38
beschneiden oder mindern. Sodann aber ist die Vernunft selbst,
welche die Zügel zu führen hat, nur so lange mächtig, als sie sich
von den Leidenschaften fernhält; hat sie sich mit ihnen vermischt
und sich dadurch verunreinigt, dann vermag sie nicht mehr sie im
Zaume zu halten, während sie doch imstande gewesen wäre sie
von vornherein zu entfernen. Denn ist die Seele einmal in Bewe-
gung gesetzt und aus dem Gleichgewicht gekommen, so wird sie
zur Dienerin dessen, der auf sie einwirkt. Bei manchen Dingen
liegen die Anfänge noch in unserer Hand; im weiteren Verlaufe
aber reißen sie uns mit sich fort und machen den Rückzug un-
möglich. Wie der einmal in jähen Sturz geratene Körper keine
Verfügungskraft mehr über sich hat, sodass an keinen Widerstand
und kein Aufhalten mehr zu denken ist, wie vielmehr dieser un-
widerrufliche Zug nach unten jede Besinnung und Reue ab-
schneidet und man nun unbedingt dahin gelangen muss, wohin
man überhaupt nicht seine Schritte hätte zu wenden brauchen, so
ist es der Seele, wenn sie einmal sich der Liebe und anderen Lei-
denschaften preisgegeben hat, nicht mehr verstattet den Ansturm
zurückzuweisen; sie wird notwendig fortgerissen und in die Tie-
fe gestürzt durch ihr eigenes Gewicht und durch die in den Ab-
grund führende Natur der Laster.

8. Der beste Rat ist es, die erste Regung des Zornes auf der Stel-
le von sich zu weisen und seine Angriffe gleich im Keime zu ersti-
cken und alles daranzusetzen, nicht in die Gewalt des Zornes zu
kommen. Denn hat er einmal angefangen uns vom rechten Wege
abzuziehen, so ist es übel bestellt um die Rückkehr zum Seelenheil,
weil die Vernunft nichts mehr zu sagen hat, wo die Leidenschaft
einmal ihren Einzug gehalten hat, und wo ihr mit unserer Einwil-
ligung ein gewisses Recht eingeräumt worden ist. Er, der Zorn,
wird von nun ab nur seinem Willen folgen, nicht deine Erlaubnis
abwarten. Unmittelbar an den Grenzen, behaupte ich, muss man
den Feind abweisen; denn hat er einmal den Fuß im Lande und ist



Drei Bücher vom Zorn

39
er durch die Tore eingedrungen, so lässt er sich von den Gefange-
nen keine Mäßigung auferlegen. Denn die Seele hat keinen abge-
sonderten Platz und beobachtet die Leidenschaften nicht von au-
ßen her, um ihnen ein ungehöriges Fortschreiten zu verwehren,
sondern sie wandelt sich selbst in Leidenschaft um und ist deshalb
außerstande jene ihre nützliche und heilsame, aber nun schon
preisgegebene und geschwächte Kraft wieder zu voller Geltung zu
bringen. Denn, wie gesagt, diese beiden – Seele und Leidenschaf-
ten – haben nicht getrennte und voneinander abgesonderte Sitze,
sondern sie sind nur Umgestaltungen der Seele nach der besseren
oder schlechteren Seite hin. Wie soll nun die an mannigfachen
Fehlern leidende Seele sich wieder erheben, wenn sie einmal dem
Zorne nachgegeben hat? Oder wie soll sie sich freimachen von der
Mischung, in der die schlechteren Elemente vorherrschen?

»Aber manche«, sagt man, »halten doch im Zorn die Grenzen
ein.« Was soll das heißen? Sollen sie überhaupt nichts tun von dem,
was der Zorn ihnen gebeut, oder doch etwas? Tun sie nichts, so ist
klar, dass der Zorn, den ihr als eine der Vernunft gleichsam überle-
gene Kraft zu Hilfe rufet, zur Durchführung großer Pläne nicht
nötig ist. Schließlich frage ich: Ist er stärker oder schwächer als die
Vernunft? Wenn stärker, wie kann ihm dann dieVernunft Zügel an-
legen, da doch nur das Schwächere zu gehorchen pflegt? Ist er aber
schwächer, so reicht die Vernunft für sich ohne ihn zur Vollbrin-
gung der Taten aus und bedarf nicht der Hilfe des Schwächeren.
»Aber manche Zornige bleiben sich gleich und wissen sich in
Schranken zu halten.« Aber wann denn? Wenn der Zorn schon im
Schwinden ist und von selbst entweicht, nicht, wenn er noch in
voller Hitze ist; denn dann ist er mächtiger. »Je nun. Lässt man nicht
zuweilen auch im Zorn die Gehassten unversehrt und hütet sich,
ihnen Schaden anzutun?« Das kommt vor. Aber wann? Wenn eine
Leidenschaft als Gegnerin der anderen auftritt, oder wenn Furcht
oder Begierde entscheidenden Einfluss gewinnen. Dann ist es nicht
das Verdienst der Vernunft, durch welches der Zorn zum Schwei-



Drei Bücher vom Zorn

40
gen gebracht ist, sondern die Leidenschaften sind es, die einen un-
sicheren und übelen Frieden zustande gebracht haben.

9. So ergibt sich denn, dass der Zorn nichts in sich hat, was Nut-
zen schafft; auch für kriegerische Taten taugt er nichts zur Erhö-
hung des Mutes. Denn niemals darf die Tapferkeit sich das Laster
zum Bundesgenossen erwählen: Sie ist sich selbst genug. Gilt es, ih-
re Kraft zur Wehr einzusetzen, so zürnt sie nicht, sondern rafft sich
selbst auf und lässt je nach Ermessen Anspannung und Nachlassen
wechseln, ein Vorgang ganz ähnlich dem, welcher sich beim Ab-
schleudern von Geschossen aus Wurfmaschinen abspielt: Es liegt in
der Hand des Absenders, die Schleuderkraft zu regeln.

»Der Zorn«, sagt Aristoteles, »ist unentbehrlich: Es kann kein
Kampfeserfolg ohne ihn erzielt werden; er muss die Seele erfüllen
und den Geist anfeuern; doch darf er nicht die Rolle des Feldherrn
spielen, sondern die des Soldaten.« Das ist nicht richtig. Denn wenn
er auf die Vernunft hört und ihrer Führung folgt, so ist er eben nicht
mehr Zorn, dessen wesentliches Merkmal der Trotz ist.Widersetzt er
sich aber und hält er auf gegebenen Befehl nicht Ruhe, sondern
stürmt er in seiner Leidenschaft und Wildheit weiter, so ist er für die
Seele ein ebenso unbrauchbarer Diener wie ein Soldat, der nicht auf
das Rückzugssignal achtet. Lässt er sich also zügeln, dann gebührt
ihm ein anderer Name; er hört auf, Zorn zu sein, denn unter diesem
verstehe ich nur etwas Zügelloses und Unbändiges; lässt er sich aber
nicht zügeln, so ist er verderblich und darf nicht als Hilfsmacht gel-
ten. So ist er also entweder nicht Zorn oder überhaupt nutzlos.
Denn wenn einer Strafe verhängt, nur weil es nötig ist und nicht aus
Strafbegier, so darf man ihn nicht unter die Zornigen rechnen. Ein
brauchbarer Soldat ist der, welcher vernünftiger Anordnung Folge
leistet. Die Leidenschaften sind ebenso schlechte Diener wie Führer.

10. Darum wird dieVernunft niemals blinde und stürmische Trie-
be zu Hilfe nehmen, gegen die sie selbst ihr Ansehen nicht wahren



Drei Bücher vom Zorn

41
und die sie niemals in Schranken halten kann, sie müsste ihnen
denn gleiche und ähnliche Triebe entgegensetzen [wie z. B. dem
Zorn die Furcht, der Schlaffheit den Zorn, der Angst die Begierde].
Bleibe der Tugend dies Unglück erspart, dass die Vernunft jemals
ihre Zuflucht zu Lastern nehme! Eine solche Seele kann niemals zu
sicherer Ruhe gelangen. In einem wahren Meer von Unruhe muss
derjenige leben, der seine Sicherheit nur in seinen Fehlern und
Gebrechen sucht, der nicht tapfer sein kann, ohne zu zürnen, nicht
tätig, ohne den Begierden zu dienen, nicht ruhig, ohne zu fürch-
ten. Wer sich zum Sklaven einer Leidenschaft macht, der ist sein
Lebtag ein Tyrannenknecht. Schämt man sich nicht, die Tugenden
zu Schützlingen der Fehler zu machen? Dann hat die Vernunft
nichts mehr zu sagen, wenn sie nichts mehr vermag ohne Leiden-
schaft; das ist der Anfang zu völliger Gleichheit und Ähnlichkeit
mit ihr. Denn was macht es für einen Unterschied, wenn einerseits
die Leidenschaft eine unbedachte, der Vernunft bare Sache ist, an-
derseits die Vernunft ohne Leidenschaft nichts ausrichten kann?
Beides kommt auf eins hinaus, wenn eines ohne das andere nicht
bestehen kann. Wer aber möchte so vermessen sein, die Leiden-
schaft der Vernunft gleichzustellen? »Die Leidenschaft«, entgegnet
man, »ist dann nützlich, wenn sie maßvoll ist.« Nein, nur, wenn sie
ihrer Natur nach nützlich ist. Wenn sie aber eine Gegnerin von
Herrschaft und Vernunft überhaupt ist, so wird sie durch ihre Mä-
ßigung nur das erreichen, dass sie, je geringer sie ist, umso weniger
schadet: Eine maßvolle Leidenschaft ist also nichts anderes als ein
maßvolles Übel.

11. »Aber dem Feinde gegenüber«, sagt man, »ist der Zorn doch
notwendig.« Nirgends weniger; müssen doch gerade hier die stür-
mischen Triebe sich mäßigen und gehorchen. Denn wie steht es
denn mit den Barbaren, die körperlich so viel kräftiger und An-
strengungen gewachsener sind? Was beeinträchtigt ihre Macht und
Kraft? Nichts anderes als der Zorn, der sein eigener, größter Wi-



Drei Bücher vom Zorn

42
dersacher ist.Auch die Gladiatoren schützt ihre Kunst, während der
Zorn sie entwaffnet. Und schließlich, was bedarf es überhaupt des
Zornes, wenn Vernunft das Nämliche ausrichtet? Meinst du etwa,
der Jäger habe einen Zorn auf das Wild? Und doch fängt er’s auf,
wenn es anrennt, und verfolgt es, wenn es flieht, und all das voll-
zieht die Vernunft ohne Zorn. Was war es, was die Tausende und
Abertausende der Cimbern und Teutonen, deren Flut sich über die
Alpen ergossen hatte, dermaßen zunichtemachte, dass kein Bote die
Nachricht davon zu den Ihrigen brachte, sondern nur das Gerücht?
Was war es anders als der Umstand, dass der Zorn an die Stelle der
Tapferkeit trat? Mag der Zorn auch mitunter Hindernisse wegräu-
men und beseitigen, häufiger bereitet er sich selbst das Verderben.
Germanen – was überträfe sie an Mut? Was wäre heftiger im An-
sturm? Was begieriger nach Waffen, diesen ihren beständigen Be-
gleitern von Geburt und Kindheit an, denen ihre ganze Sorge ge-
widmet ist unter Zurückstellung alles anderen? Wo gäbe es Proben
größerer Abhärtung als bei ihnen, die großenteils der nötigen Kör-
perbedeckung ermangeln sowie des Schutzes gegen die beständige
Raueit des Klimas? Gleichwohl werden sie, noch ehe sie eine rö-
mische Legion zu sehen bekommen haben, geschlagen von Spa-
niern, Galliern und den entnervten Kriegern Asiens und Syriens.
Und was war es anderes als die Zornesleidenschaft, die sie zu so
leicht überwindbaren Gegnern machte? Frisch denn ans Werk! Gib
diesen Körpern, gib diesen Seelen, die von Wollust, Üppigkeit,
Reichtum nichts wissen, gib ihnen vernünftige Einsicht, gib ihnen
regelnde Zucht – ich will nichts weiter sagen: Es bleibt uns dann
wohl nichts übrig, als die alte römische Sittenzucht wieder zu Eh-
ren zu bringen. Wodurch anders hat Fabius den geschwächten
Kräften des Reiches wieder aufgeholfen als dadurch, dass er zu zau-
dern, zu zögern und zu warten wusste, alles Dinge, von denen die
Zürnenden nichts wissen? Vorbei war es mit dem Reich, das da-
mals völlig auf der Kippe stand, wenn Fabius sich zu dem hergege-
ben hätte, was der Zorn anriet. Maßgebend für seinen Entschluss



Drei Bücher vom Zorn

43
war die Rücksicht auf das Wohl des Ganzen, und in richtiger
Schätzung seiner Kräfte, die er alle beisammen halten musste, wenn
das Ganze nicht zugrunde gehen sollte, ließ er jeden Gedanken an
Schmerz und Rache fahren, einzig und allein bedacht auf das
Nützliche und auf die Gunst der Gelegenheit. Erst ward er seines
Zornes Meister, dann Sieger über Hannibal. Und Scipio? Hat er
nicht den Hannibal und das punische Heer und alles, dem sein
Zorn gelten musste, sich selbst überlassen und den Krieg nach Afri-
ka hinübergespielt, so zögernd, dass er sich in den Augen der Übel-
wollenden der Genusssucht und Lässigkeit verdächtig machte? Und
der andere Scipio? Hat er nicht immer wieder und lange vor Nu-
mantia gelegen und den für ihn wie für den Staat so schmerzlichen
Umstand, dass der Sieg über Numantia mehr Zeit in Anspruch
nahm, als der über Karthago, mit Gleichmut über sich ergehen las-
sen? Indem er die Feinde mit Wall und Graben umschloss, brachte
er sie dahin, dass sie durch ihre eigenen Schwerter fielen.

Also der Zorn bringt keinen Nutzen, selbst in Schlachten und
Kriegen nicht; denn er neigt zur Überstürzung und hütet sich
nicht vor Gefahren, während er andere damit bedroht. Die zuver-
lässigste Tapferkeit ist die, welche lange und vielfältige Umschau
hält und sich in der Gewalt hat und sich bedachtsam und planmä-
ßig dem Ziele nähert.

12. »Wie?«, wendet man ein, »wird der Tugendhafte nicht zürnen,
wenn er sieht, dass sein Vater getötet, seine Mutter fortgeschleppt
wird?« Zürnen wird er nicht, wohl aber als Rächer und Schützer
auftreten. Was lässt dich aber befürchten, die kindliche Liebe sei
kein hinreichend starker Sporn auch ohne den Zorn? Oder fahre
in demselben Tone fort: »Wie also? Wenn er sieht, dass sein Vater
oder sein Sohn in Stücke zerschnitten wird, wird dann der Tu-
gendhafte nicht in Tränen ausbrechen und alle Fassung verlieren?«
Das sind Anfälle, wie wir sie bei Weibern sehen, wenn eine ent-
fernte Ahnung von Gefahr sie befällt. Der brave Mann wird seine



Drei Bücher vom Zorn

44
Pflicht erfüllen, unbeirrt und ohne Zagen; und er wird, was eines
tugendhaften Mannes würdig ist, so tun, dass jedes unmännliche
Gebaren dabei ausgeschlossen ist. Mein Vater soll getötet werden:
Ich werde ihn verteidigen. Er ist getötet worden: Ich werde ihn rä-
chen, weil es sich so gehört, nicht weil es mir wehe tut. »Tugend-
hafte Männer zürnen, wenn den Ihrigen ein Unrecht zugefügt
wird.« Wenn du diese Behauptung aufstellst, Theophrastus, so
suchst du damit mannhafteren sittlichen Lehren den Weg zu ver-
sperren und wendest dich, den berufenen Richter vermeidend, an
die große Menge. Weil jedermann bei einem solchen Erlebnis der
Seinigen in Zorn gerät, so glaubst du, die Menschen würden es für
ihre Pflicht und Schuldigkeit erklären, es damit so zu halten, wie es
tatsächlich geschieht; denn fast jeder hält die Leidenschaft für be-
rechtigt, der er huldigt. Aber ebenso zürnen sie, wenn ihnen das
warme Wasser nicht in der gehörigen Weise gereicht wird, oder
wenn ihr Trinkglas zerbrochen ist, oder wenn ihr Schuh mit
Schmutz bespritzt ist. Nicht Liebe gegen die Ihrigen ist es, die je-
nen Zorn erregt, sondern Schwäche ist es, wie bei Kindern, die
beim Verluste von Nüssen ebenso weinen wie beim Verluste von
Eltern. In Zorn geraten für die Seinigen ist nicht Zeichen der Lie-
be, sondern der Schwäche. Dagegen ist es schön und würdig, für
Eltern, Kinder, Freunde und Mitbürger als Verteidiger aufzutreten,
dem Gebote der Pflicht selbst folgend, gestützt auf unseren Willen,
unser Urteil und unsere Voraussicht, nicht in blinder Leidenschaft
und Wut. Denn keine Leidenschaft ist rachbegieriger als der Zorn;
aber eben deshalb taugt er nichts zur Rache:Vorschnell und kopf-
los, wie fast jede Begierde, macht er sich selbst zum Hindernis für
Erreichung dessen, worauf er es abgelegt hat. Daher hat er denn
auch weder im Frieden noch im Kriege jemals Gutes zur Folge ge-
habt; denn den Frieden macht er zu einer Art Krieg, unter den
Waffen aber vergisst er, dass der Kriegsgott es bald mit diesem, bald
mit jenem hält, und so kommt er in fremde Gewalt, weil er sich
selbst nicht zu beherrschen wusste. Ferner verdienen Fehler nicht



Drei Bücher vom Zorn

45
etwa darum für die Praxis des Lebens zugelassen zu werden, weil
man ihnen ab und zu einen Erfolg verdankt; werden doch auch ge-
wisse Arten von Krankheiten durch Fieber gelindert, ohne dass es
darum nicht besser wäre, dieses Heilmittel wäre überhaupt nicht
vorhanden: Fort mit solcher Heilmethode, der zufolge man seine
Gesundheit der Krankheit verdanken muss! Ähnlich steht’s mit
dem Zorn: Mag er auch zuweilen unverhofft Nutzen gebracht ha-
ben wie Gift,Absturz oder Schiffbruch, so ist er doch deshalb nicht
überhaupt für heilsam zu erachten. Die Fälle sind eben nicht selten,
wo an sich Verderbliches zur Rettung führte.

13. Ferner ist das wirklich Begehrenswerte umso besser und wün-
schenswerter, je größer es ist.Wenn die Gerechtigkeit etwas Gutes
ist, so wird niemand behaupten, sie würde dadurch besser, dass man
an ihr irgendwelche Verminderung vornimmt; wenn die Tapferkeit
etwas Gutes ist, so wird niemand sie in ihrem Bestand auch nur im
Geringsten geschmälert zu sehen wünschen: Also wäre auch der
Zorn je größer desto besser; denn handelt es sich um irgendetwas
Gutes, wer wird sich da einer Vermehrung widersetzen? Nun ist
doch eine Verstärkung des Zornes vom Übel; also ist sein Dasein
überhaupt vom Übel. Was durch Zunahme sich verschlimmert, ist
nichts Gutes.

»Nützlich«, sagt man, »ist der Zorn, weil er kampfmutiger
macht.« Das passt auch auf die Trunkenheit; denn sie macht frech
und keck, und viele taugen mehr zum Kampf, wenn sie etwas an-
getrunken sind. So müsste man denn auch behaupten, Wahnsinn
und Verrücktheit sei für unsere Krafterhöhung unentbehrlich, weil
die Tollwut oft stärker macht. Ja, macht nicht zuweilen einen sogar
die Furcht aus einem Hasenfuß zu einem Helden, und hat nicht die
Todesfurcht auch die Schlaffsten zu tüchtigen Kämpfern gemacht?
Aber Zorn,Trunkenheit, Furcht und dergleichen sind verwerfliche
Reizmittel und leisten der Tapferkeit keine Dienste – denn diese
bedarf keiner Laster –, sondern regen nur den trägen und schlaffen



Drei Bücher vom Zorn

46
Mut etwas an. Niemand wird durch Zürnen tapferer, abgesehen
von dem, bei dem ohne Zorn von Tapferkeit überhaupt nicht die
Rede gewesen wäre. So ist der Zorn nicht ein Verstärkungsmittel
der Tapferkeit, sondern ein Ersatzmittel.Wäre der Zorn etwas Gu-
tes, müsste er dann nicht eine Mitgabe gerade der vollkommensten
Menschen sein? Allein die Zornsüchtigsten sind Kinder, Greise
und Kranke, und alles Schwächliche ist von Natur zu Klage (und
Zorn) geneigt.

14. »Es kann nicht anders sein«, sagt Theophrastus, »als dass der Tu-
gendhafte über die Schlechten in Zorn gerät.« Das hätte zur Folge,
dass, je tugendhafter einer ist, er umso zornsüchtiger sein wird. Nein,
umgekehrt: Umso friedfertiger wird er sein, frei von Leidenschaften
und von jedem Hass gegen andere. Die sich aber eines Vergehens
schuldig machen, was hätte er für einen Grund, diese zu hassen, da es
doch nur ein Irrtum ist, der sie zu dergleichen Vergehungen treibt?
Wer einsichtig ist, der hasst nicht den Irrenden; sonst wird sich sein
Hass auch gegen ihn selbst richten. Bedenke er doch, wie oft er
selbst gegen die gute Sitte verstößt, wie viele seiner Handlungen auf
Nachsicht Anspruch machen: Dann müsste er gegen sich selbst auch
zornig werden. Denn kein billig denkender Richter wird in eigener
Sache anders urteilen als in fremder Angelegenheit. Niemand, be-
haupte ich, wird sich finden, der sich selbst von jeder Schuld frei-
spricht; wer sich schuldlos nennt, der tut dies nur in Rücksicht auf
etwaige Zeugen, nicht auf sein eigenes Gewissen.Wie viel mensch-
licher ist es, den Fehlenden gegenüber eine milde und väterliche Ge-
sinnung zu zeigen und ihnen nicht auf dem Nacken zu sitzen, son-
dern sie auf bessere Wege zu bringen! Wenn einer aus Unkunde des
Weges auf deinem Grundstück umherirrt, dann ist es besser, ihm den
richtigen Weg zu zeigen, als ihn fortzujagen.

15. Bessern also muss man den Fehlenden, hier durch Mahnung,
dort durch fühlbare Mittel, hier durch Milde, dort durch Strenge,



Drei Bücher vom Zorn

47
und diese Besserung, die ebenso wohl ihm wie anderen zugute-
kommt, soll erreicht werden nicht ohne Züchtigung, aber ohne
Zorn. Denn wer zürnt dem, den er heilt?

»Aber sie lassen sich nicht bessern; es findet sich in ihnen kein
Ansatz zur Milde, kein Anhalt zu guter Hoffnung.« Gut denn! So
mögen sie aus der menschlichen Gesellschaft ausgeschieden wer-
den, sie, die alles besudeln was sie berühren; mögen sie ihrer
Schlechtigkeit ledig werden auf die einzig mögliche Weise, aber
auch dies ohne Hass. Denn was hätte ich für einen Grund, den zu
hassen, dem ich den größten Nutzen erweise dadurch, dass ich ihn
von sich selbst befreie? Hasst jemand seine eigenen Glieder, wenn
er sie abschneidet? Damit hat der Zorn nichts zu schaffen, es ist ei-
ne schmerzvolle Kur. Tolle Hunde schlagen wir tot, einen wilden
und unbändigen Stier töten wir, sieches Vieh schlachten wir, damit
es die Herde nicht anstecke, Missgeburten schaffen wir aus der
Welt, selbst Kinder ertränken wir, wenn sie schwächlich und miss-
gestaltet zur Welt gekommen sind, und es ist nicht Zorn, sondern
Vernunft, Untaugliches von Gesundem zu scheiden. Nichts ziemt
dem Strafenden weniger, als im Zorn zu handeln, da die Strafe um-
so wirksamer ist für die Besserung, wenn sie mit unbefangenem
Urteil verhängt worden ist. Daher das Wort des Sokrates, das er an
einen Sklaven richtete: »Du würdest meine Faust zu fühlen be-
kommen, wenn ich nicht im Zorn wäre.« Es war klug von ihm, die
Zurechtweisung des Sklaven auf andere Zeit zu verschieben; für
den Augenblick wies er sich selbst zurecht. Wer in aller Welt wird
der Leidenschaft ein Maß setzen, wenn Sokrates es nicht wagte sich
dem Zorn hinzugeben?

16. Um Irrende undVerbrecher im Zaume zu halten, bedarf es al-
so keines zornigen Zuchtmeisters; denn da der Zorn ein Fehler der
Seele ist, so darf man nicht Fehler verbessern dadurch, dass man
selbst sich eines solchen schuldig macht. »Wie? Soll ich einem
Räuber nicht zürnen? Und folglich auch nicht einem Giftmi-



Drei Bücher vom Zorn

48
scher?« Nein: Zürne ich doch auch mir selbst nicht, wenn ich Blut
lassen muss. Jede Art von Strafe wende ich als Heilmittel an: »Du
bewegst dich noch auf der ersten Stufe der Verirrungen und ver-
gehst dich nicht schwer, aber häufig: So wird zunächst ein Verweis
unter vier Augen, sodann vor der Öffentlichkeit als Besserungsmit-
tel in Anwendung kommen. – Ist es schon zu weit mit dir gekom-
men, um noch durch Worte geheilt zu werden, dann reicht eine
Ehrenstrafe nicht aus: Du musst einen kräftigeren und fühlbaren
Druck auf dich ausüben lassen; du musst es dir also gefallen lassen
ins Exil und in unbekannte Gegenden geschickt zu werden. For-
dert aber deine schon völlig verhärtete Niederträchtigkeit noch
kräftigere Heilmittel, dann werden Ketten und Kerker in Anwen-
dung kommen. Nimm vollends an, du habest eine unheilbare See-
le, die Verbrechen an Verbrechen reiht, nimm an, du würdest gar
nicht erst durch Gründe angetrieben, an denen es einem Schurken
nie fehlen wird, sondern die Sünde selbst sei dir genügsamer
Grund zum Sündigen; nimm an, du hättest die Niederträchtigkeit
dermaßen in dich eingesaugt und mit deinen inneren Organen
vermischt, dass sie nur im Verein mit ihnen dich verlassen kann;
nimm an, du wünschtest bald eines elenden Todes zu sterben: So
werden wir uns sehr um dich verdient machen; wir werden dich
befreien vom Wahnsinn, mit dem du dich und andere peinigst, und
werden dir, nachdem du dir selbst und anderen zur Qual und Mar-
ter gelebt hast, das einzig dir noch übrig bleibende Gut gewähren:
den Tod.« Warum soll ich dem zürnen, dem ich den größten
Dienst erweise? Zuweilen kann man sein Mitleid mit einem nicht
besser zum Ausdruck bringen als dadurch, dass man ihn tötet. Ge-
setzt, ich beträte als erfahrener Sachverständiger das Lazarett eines
Heeres oder eines reichen Hauses, so würde ich nicht allen den
verschiedenen Kranken das Nämliche vorschreiben. Ich stehe im
Dienste des Staates und soll ihn gesund erhalten; da sehe ich in so
vielen Gemütern gar mannigfach verschiedene Fehler: Für eines
jeden Leiden muss ein Heilmittel gesucht werden, den einen heile



Drei Bücher vom Zorn

49
Beschämung, den anderen ein Aufenthalt in der Fremde, den einen
Schmerz, den andern Armut, noch einen anderen das Schwert. So
werde ich denn, auch wenn ich als leitender Beamter das Unheil
kündende Gewand anzulegen und das Signal für die Versammlung
des Volkes zu geben habe, das Tribunal nicht mit wütender Miene
und in feindseliger Stimmung betreten; nein, in meiner Miene soll
sich das Gesetz spiegeln, und jene feierlichen Worte werde ich
mehr mit gelassener und ernster als mit vor Wut bebender Stimme
sprechen, und den Befehl, dass dem Gesetze nun sein Lauf gelassen
werde, werde ich nicht im Zorn, aber mit Strenge geben. Und
wenn ich den Befehl gebe, den Schuldigen zu enthaupten oder den
Vatermörder in den Sack einzunähen, oder wenn ich an einem Sol-
daten die Todesstrafe vollziehen lasse oder einen Landesverräter
oder Staatsfeind auf den Tarpejischen Felsen stelle, so wird dies oh-
ne Zorn mit derselben Miene und in derselben Stimmung gesche-
hen, mit der ich Schlangen und giftigen Tieren den Garaus mache.

»Die Zornsucht ist nun einmal nötig zum Strafen«, sagst du.
Wie? Meinst du etwa, das Gesetz zürne Menschen, die es gar nicht
kennt, die es nie gesehen hat, die es, wenn es auf seine Hoffnung an-
kommt, überhaupt nie geben wird? Des Gesetzes Gesinnung also
musst du dir zu eigen machen, das nicht zürnt, sondern befiehlt.
Denn gesetzt, es zieme dem Tugendhaften, wegen böser Taten zu
zürnen, dann wird es ihm auch zustehen, über das Glück böser
Menschen sich zu ärgern. Denn was ist empörender, als dass Schur-
ken in Saus und Braus leben und dass Leute die Gunst des Glückes
missbrauchen, für die auch das härteste Schicksal noch zu gut wä-
re? Aber er wird ebenso auf ihr Wohlleben ohne Neid hinblicken,
wie auf ihre Schandtaten ohne Zorn. Was er nicht billigen kann,
verurteilt der gute Richter, aber er hasst es nicht.

»Wie also? Wenn ein Weiser es mit dergleichen Dingen zu tun
bekommt, wird dann sein Herz ganz unberührt bleiben, wird sich
nicht ein lebhafteres Gefühl in ihm regen als im gewöhnlichen Zu-
stand?« Ich gebe es zu: Er wird eine leichte und gelinde Bewegung


