Einfiihrung

1. Problemaufriss:
Christen und Muslime in Caritas-Einrichtungen

Mit der vermehrten Zuwanderung von Migranten in die Bundesrepublik seit
1949 sind auch rund 4 Millionen' Muslime in Deutschland sesshaft gewor-
den®. Einige von ihnen haben ihren Arbeitsplatz in katholischen Kranken-
hiusern gefunden. Auch wenn es keine genauen Zahlen dariiber gibt,
geschitzt wird, dass viele tausend® Andersglaubige in kirchlichen Einrichtun-
gen arbeiten. In der katholischen Kirche wurde die Grundlage dafiir mit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil in dem Dokument Nostra Aetate geschaffen,
indem sie auf der gemeinsamen Grundlage des Bekenntnisses zu einem Gott
und zu Abraham ihre Bereitschaft zum interreligiosen Dialog mit dem Islam
erklarte.* Doch der Weg zur Anstellung von Muslimen in katholischen
Krankenhdusern war ein steiniger: 1994 forderte die damalige Ausldnder-
beauftragte der Bundesregierung, Cornelia Schmalz-Jacobsen, von den
Wohlfahrtsverbdnden und anderen Dienstleistern, Migranten verstirkt ein-
zustellen.” Im selben Jahr erkannte der Deutsche Caritasverband die ,,Zeit fiir
ein Leitbild“® und initiierte einen Entwicklungsprozess, der 1997 in einem
Leitbild miindete, in dem sich der Zentralrat des Deutschen Caritasverbandes
zu einer interkulturellen und interreligissen Offnung bekannte: ,,Der Deut-
sche Caritasverband bejaht diese Vielfalt. Er erstrebt mit allen Menschen
guten Willens ein solidarisches Miteinander, in dem Vorurteile keinen Platz
haben und Minderheiten geschiitzt werden, in dem alle am Gemeinwohl
teilhaben und ihren Beitrag dazu leisten.” 2003 bekriftigt der Verband: ,,Die
interkulturelle Offnung spiegelt sich auch in der Zusammensetzung der Mit-
arbeiter(innen) in den Diensten und Einrichtungen der verbandlichen Cari-

' Das sind etwa 5 Prozent der Gesamtbevolkerung. Vgl. BERTELSMANN STIFTUNG (2016):

Einwanderungsland Deutschland, 5.

Der Religionsmonitor der Bertelsmann-Stiftung fordert 2013 zutage, dass die Deutschen anderen

Religionen gegeniiber offen sind, gegeniiber dem Islam hingegen Vorbehalte haben, die sich kon-

kret auf den Islam, nicht aber auf Muslime beziehen. Vgl. POLLACK, D. u. a. (2013): Religions-

monitor 2013 - Religion und Zusammenhalt in Deutschland, 2.

* Vgl EBERTZ, M. N. (2014): Kirche als Organisation von Organisationen. Am katholischen Bei-
spiel, 176.

4 Vgl. ZWEITES VATIKANISCHES KONZIL (1965): Nostra Aetate.

> Vgl. WIEMEYER, J. (2016): Caritas und interkulturelle Offnung, 71. In dem Fachbeitrag gibt der
Autor einen ausfiithrlichen Einblick iiber die Entwicklung der interkulturellen Offnung der Cari-
tas.

¢ Vgl. DEUTSCHER CARITASVERBAND (1994): Zeit fiir ein Leitbild.

7 DEUTSCHER CARITASVERBAND (1997): Leitbild des Deutschen Caritasverbandes, 6.



16 Einfithrung

tas wider. Grundsitzlich berticksichtigen die Dienstleistungsangebote der
verbandlichen Caritas unterschiedliche kulturelle Voraussetzungen.“® Drei
Jahre spater verdffentlicht der Deutsche Caritasverband eine Handreichung’
mit Anregungen und Hinweisen zur stirkeren Ausrichtung der Hilfeange-
bote der Caritas auf die kulturelle Vielfalt der Einwanderungsgesellschaft.
Wenn auch theoretisch die Grundlagen einer interkulturellen und interreli-
giosen Offnung geschaffen waren - in der Praxis setzte sich dies nicht direkt
durch: Eine Umfrage zur interkulturellen Offnung und der Einstellung aus-
landischer und nichtkatholischer Mitarbeitenden ergab ein kontroverses
Stimmungsbild im Caritasverband'® — das sich, wie der Volkswirt und Theo-
loge Joachim Wiemeyer feststellt, bis 2004 in Kirchenkreisen nicht dnderte:
»Sowohl im Stindigen Rat (Versammlung der Dizesanbischofe) als auch der
Beratung der Generalvikare gab es immer wieder Vorbehalte vor allem
gegeniiber der Beschiftigung muslimischer Mitarbeiter/innen.“!! Es ist wohl
als Zufall zu begreifen, dass im gleichen Jahr der ,Pipstliche Rat der Seel-
sorge fiir Migranten und Menschen unterwegs® die Instruktion ,Erga mig-
rantes caritas Christi“ ver6ffentlichte, worin er mit Blick auf die hauptamt-
liche Mitarbeit von Nichtchristen im kirchlichen Dienst formuliert: ,,Die
religidsen, die sozial-caritativen und kulturellen Vereinigungen christlicher
Inspiration sollen dariiber hinaus darauf achten, die Immigranten in ihre
eigenen Strukturen einzubeziehen.“> Dieser Anspruch wurde mit Blick auf
die Versorgung Andersgliubiger in dem Integrationspapier der deutschen
Bischofe berticksichtigt — hinsichtlich der Anstellung Andersgldubiger
schranken die Bischofe jedoch ein, dass es ,nichts mit Diskriminierung zu
tun [hat], wenn die Kirche Angehorige einer anderen Religion in aller Regel
nicht beschiftigt. Wir verkennen jedoch nicht, dass die Einstellung von
nicht-christlichen Migranten unter gewissen und genau definierten Umstan-
den mdglich und ein Gewinn fiir eine katholische Einrichtung sein kann.
Dies gilt vor allem im pflegerischen Bereich, wo verstarkt auch Muslime als
Patienten Aufnahme finden und Anspruch auf eine kultursensible Betreuung
und Begleitung haben.“"* Als Griinde dafiir konnen mit Wiemeyer' folgende
mogliche Ursachen in Betracht gezogen werden:

8  DEUTSCHER CARITASVERBAND (2003): Eckpunkte fiir Qualitit in der verbandlichen Caritas, 9.

°  Vgl. DEUTSCHER CARITASVERBAND (2006): Vielfalt bewegt Menschen.

10 Vgl. WIEMEYER, J. (2016): Caritas und interkulturelle Offnung, 71.

1 Ebd., 72.

VERLAUTBARUNGEN DES APOSTOLISCHEN STUHLS (2004): Instruktion Erga migrantes caritas
Christi (Die Liebe Christi zu den Migranten) Nr. 165, 43.

'3 DIE DEUTSCHEN BISCHOFE (2004): Integration férdern - Zusammenleben gestalten, 56.

" Vgl. WIEMEYER, J. (2016): Caritas und interkulturelle Offnung, 75-78.



1. Problemaufriss: Christen und Muslime in Caritas-Einrichtungen 17

e Die Befiirchtung der Caritas, die eigene Tradition ,einer Wohlfahrtorga-
nisation von Katholiken fiir Katholiken“!®
e Die Hemmnis der Caritas aufgrund der Sorge, die katholische Anbindung

des Mitarbeitenden als Identititsmerkmal zu verlieren.

aufzugeben.

e Die Hemmnis der Caritas, ausldndische Mitarbeitende der Migrations-
dienste starker mit lokalen und anderen Dienststellen zu vernetzen.

e Unterschiedliche Strategien der deutschen Bistiimer im Umgang mit
Migranten aufgrund ungleicher Entwicklungen und Notwendigkeiten.

e Die Scheu vor fremden Gebetsstitten Andersgldubiger in katholischen
Einrichtungen.

e Die Befiirchtung eines Imageverlustes aufgrund der Sichtbarkeit Anders-
gldubiger wie beispielsweise kopftuchtragender muslimischer Mitarbei-
tenden.

e Die Sorge vor einem verstirkten Aufwand, der sich aus der Aneignung
mehrerer unbekannter Religionen, Kulturen, Feste und Briuche ergibt.

e Die Sorge um mangelhafte Kenntnisse und daraus entstehende Unsicher-
heiten im Umgang mit dem Islam, seinen verschiedenen Richtungen und
Gruppierungen und Ansprechpartnern.

e Die Sorge vor dem Verlust des eigenen christlichen Profils.

Trotz all dieser Befiirchtungen, Sorgen und Hemmnisse - ,,die Praxis vieler

Einrichtungen der Caritas war bereits weit {iber die offizielle Linie hinausge-

gangen, sei es aus Knappheit an Arbeitspldtzen, sei es, weil sich die Nutzer

von Einrichtungen entsprechend zusammensetzen oder weil man als grofier

Arbeitgeber selbst einen Integrationsbeitrag leisten wollte“!¢. Studien bestiti-

gen die Feststellung Wiemeyers, obwohl es insgesamt kaum Datenmaterial

dazu gibt: Eine Studie von Volker Meifiner hat ergeben, dass ,,im Ruhrgebiet

im Jahr 2005 11 von 12 Krankenh&user][...] und 16 von 22 Alten- und Pflege-

heime[...] muslimische Mitarbeiter beschiftigten“!’. Das entsprach einem

Anteil von 1,9 bis 8 Prozent des dort beschiftigten Personals. 2006 kommt

der Caritasverband in einer Umfrage zu dem Ergebnis, dass rund zwei Drittel

der karitativen Einrichtungen und Triger der Caritas nichtchristliche Mit-
arbeiter beschiftigen.'® Und nach Angaben der Dortmunder Katholischen St.

Johannes-Gesellschaft ist etwa jeder zehnte Mitarbeiter des Krankenhauses

muslimischen Glaubens, die meisten davon sind Frauen.!® Altan Ari konkre-

tisiert diese Erkenntnisse im Rahmen seiner Diplomarbeit 2010 mit Blick auf
die Einsatzbereiche von Muslimen: ,Im Bereich des DiCV Miinster werden

> Ebd, 75.

" Ebd., 72.

7" MEIRNER, V. (2010): Interreligidse Lernprozesse, 151.

18 Vgl. WUNDERLICH, T. (2007): Die Chancen iiberwiegen, 26.

¥ Vgl. PATEL, V. (09.07.2014): Muslima wegen Kopftuch gekiindigt.



18 Einfithrung

insbesondere im Ruhrgebiet muslimische Mitarbeiter in der Pflege und in
der Reinigung beschiftigt. Hieriiber hinaus gibt es noch muslimische Arzte.
Im Besonderen muslimische Arzte sind bereits seit lingeren Zeitriumen auf
dem Markt vorhanden und werden auch in katholischen Einrichtungen
beschiftigt. Bezogen auf den Arztberuf gibt es einen Engpass auf dem
Arbeitsmarkt, so dass mitunter konfessionelle Krankenhaustriger nicht
immer die konfessionelle Bindung zur verpflichtenden Vorgabe machen
konnen.“* Dies gelte auch hinsichtlich der Besetzung von Chefarztstellen®,
was die Aufsichtsratsvorsitzende der einstigen Marienhaus GmbH, Schwester
Edith-Maria Magar, mit Blick auf die Einstellung eines muslimischen
Chefarztes bestitigt.* Die Folge: Die Caritas® - und damit auch die Teams
der Arzte - sind religids plural geworden. Kirchliche Krankenhduser ,werden
damit in vielen Teilen Deutschlands mehr und mehr zu Orten einer
lebendigen interreligiosen Praxis in der Kirche“*.

Die deutschen Bischofe reagieren auf diese Entwicklung 2014 mit dem
Dokument ,,Das katholische Profil caritativer Dienste und Einrichtungen in
der pluralen Gesellschaft® und binden die Beschiftigung nichtkirchlicher
Mitarbeitender in katholischen Einrichtungen — neben der Anerkennung des
kirchlichen Charakters und interkultureller Kompetenzen® der Mitarbeiten-
den - an ein ,klares katholisches Profil [...], das [...] nicht nur in Leitbildern
und Konzepten verankert ist, sondern auch als christliche Kultur in den Ein-
richtungen gestaltet und von den Mitarbeitenden mit Leben gefiillt wird“*.
Damit kommen sie ihrer Verantwortung nach, die Papst Franziskus am
20.11.2015 gegeniiber allen deutschen Bischofen in Rom verdeutlichte:
»Uberall engagiert sich die Kirche professionell im sozial-caritativen Bereich
und ist auch im Schulwesen tiberaus aktiv. Es ist darauf zu achten, dass in
diesen Einrichtungen das katholische Profil gewahrt bleibt.“?” Indirekt er-
innert diese Forderung an seinen Vorginger, Benedikt XVI., der 2012 in
einem Motu proprio dem Bischof die Letztverantwortung, Unterstiitzungs-
und Kontrollpflicht fiir die karitativen Initiativen und Organisationen zu-

2 AR, A. (2010): Der Arbeitgeber Kirche und sein Verhiltnis zu Muslimen und Konfessionslosen,

63.

21 Vgl ebd., 64.

22 Vgl. FLINTROP, J. (9.8.2010): ,,Wir leisten uns auch humane Rendite, 1510.

2 Vgl. EBERTZ, M. N. u. a. (2016): Spiritualititen als Ressource fiir eine dienende Kirche, 43.

* MEIBNER, V. (2010): Interreligiése Lernprozesse, 152.

» Vgl. DIE DEUTSCHEN BISCHOFE (2014): Das katholische Profil caritativer Dienste und Einrichtun-
gen in der pluralen Gesellschaft, 17.

% Ebd.,, 36.

¥ SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ (20.11.2015): Ansprache S. H. Papst Franzis-
kus bei der aus Anlass des Ad-limina-Besuchs gewihrten Audienz fiir die deutschen Bischéfe in
Rom am 20.11.2015, 1.



1. Problemaufriss: Christen und Muslime in Caritas-Einrichtungen 19

wies.”® Mit dem Bischofswort geben die Hirten auch Antworten auf beste-
hende Unklarheiten: ,,Es besteht grofler Orientierungsbedarf hinsichtlich der
Frage, wann und in welcher Form es sinnvoll und mdéglich ist, religios nicht
gebundene oder andersgldubige Mitarbeitende zu beschiftigen. Orientierung
ist auch notwendig im Zusammenhang mit den Herausforderungen, die aus
der Anstellung dieser Mitarbeitenden gegebenenfalls resultieren, wie bei-
spielsweise die Erhaltung, Stirkung und Weiterentwicklung des katholischen
Profils, mogliche Auswirkungen auf die Dienstgemeinschaft oder die Anfor-
derungen an die theologische, ethische und spirituelle Begleitung der Mit-
arbeitenden.“” Dariiber hinaus bekriftigen sie mit der Nivellierung der
Grundordnung die bestehenden Regeln zur Einstellung Andersglaubiger in
kirchlichen Einrichtungen: ,,Von nicht katholischen christlichen Mitarbei-
terinnen und Mitarbeitern wird erwartet, dass sie die Wahrheiten und Werte
des Evangeliums achten und dazu beitragen, sie in der Einrichtung zur Gel-
tung zu bringen. Nichtchristliche Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter miissen
bereit sein, die ihnen in einer kirchlichen Einrichtung zu tbertragenden
Aufgaben im Sinne der Kirche zu erfiillen.“** Doch was bedeutet es fiir das
christliche Profil, wenn Muslime bei der Kirche arbeiten? - Drei Alltags-
einblicke:

1. Riickblick 2011: Bei seinem Deutschlandbesuch traf der damalige Papst
Benedikt XVI. Menschen muslimischen Glaubens, darunter auch Asiye
Balikci, Mitarbeiterin der Integrationsagentur NeuStadtTreff des Caritasver-
bandes Gelsenkirchen. In einem Interview in der Zeitschrift ,neue caritas®
antwortete sie auf die Frage, warum sie sich als Muslima fiir den Papst inte-
ressiere: ,,Ich arbeite also als Muslima fiir einen katholischen Verband und
identifiziere mich voll und ganz mit dem Leitbild und den Werten wie Soli-
daritdt, Nédchstenliebe und Gerechtigkeit.“*! Von daher hitte Balikci gerne
mit dem Papst diskutiert, unter anderem tber ihr ,personliches Anliegen
[...] als Frau, Muslima und Caritasmitarbeiterin [...], wann es nicht mehr die
Ausnahme, sondern die Norm sein wird, dass auch muslimische Manner und
Frauen bei katholischen Organisationen angestellt werden. Und wann es fiir
mich als Frau islamischen Glaubens moglich sein wird, bei entsprechender
Qualifikation, Leistung und Eignung auch in leitender Position dort zu arbei-
ten.“2 Zu einem Austausch dariiber kommt es nicht, die Frage bleibt, ebenso

8 Vgl. BENEDIKT XVL: Motu Proprio iiber den Dienst der Liebe, Artikel 4 und 6.

¥ DIE DEUTSCHEN BISCHOFE (2014): Das katholische Profil caritativer Dienste und Einrichtungen in
der pluralen Gesellschaft, 11-12.

* DIE DEUTSCHEN BISCHOFE (2015): Grundordnung des kirchlichen Dienstes im Rahmen kirchli-
cher Arbeitsverhiltnisse, Artikel 4, Abschnitte 2 und 3.

3 MITTELBACH, C. (2011): Muslime sind ein Teil von Deutschland, 8.

32 Ebd.



20 Einfithrung

wie die Frage nach der Einstellung von Muslimen, wie ein Praxisfall aus dem
Jahr 2012 verdeutlicht:

2. Riickblick 2012: Unter der Uberschrift ,Kern der Diakonie wiirde auf-
gegeben“® berichtete die Ludwigsburger Kreiszeitung am 02.02.2012, dass
Caritas und Diakonie oft nur Christen einstellten, Muslime dagegen selte-
ner.> So wiren beispielsweise in einer diakonischen Einrichtung von knapp
550 Mitarbeitern 16 Menschen muslimischen Glaubens. Gefragt nach den
Griinden antwortet der Regionsleiter der Caritas Ludwigsburg-Waiblingen-
Enz (LWE), Hendrik Rook: , Die zentrale Frage lautet: Kann sich ein musli-
mischer Bewerber mit den Zielen eines christlich-kirchlichen Wohlfahrtver-
bandes identifizieren?“*® Wiirde die Antwort verneint, habe ,ein Muslim
genauso wenig Chancen auf eine Anstellung bei der Caritas wie ,aktiv aus der
Kirche ausgetretene Leute.“* Unabhingig von der Einstellung von Musli-
men ldutete bereits 2007 die seit 2012 amtierende Generaloberin der Wald-
breitbacher Franziskanerinnen, Schwester Edith-Maria Magar, Alarm: ,,Un-
sere christlichen Einrichtungen befinden sich in einer Phase existenzieller
Bedrohung, die nicht nur in materieller Hinsicht, sondern auch im dro-
henden Verlust des eigenen Profils begriindet ist, das iiber Jahrzehnte hinweg
hier und da aus falsch verstandener Weltoffenheit verschwiegen wurde.“*”

3. Riickblick 09.07.2014: ,Klinik verteidigt Kopftuch-Kiindigung“® - Im
Dortmunder katholischem Sankt-Johannes-Hospital ist einer muslimischen
Krankenschwester gekiindigt worden, weil sie ihr Kopftuch im Dienst nicht
ablegen wollte. Nach Angaben der ,,Rheinischen Post“ begriindet Geschifts-
fithrer Gunther Nierhoff seine Entscheidung mit den Worten: ,,Wir sind eine
christliche Einrichtung und haben unsere Prinzipien. Die Glaubensausrich-
tung der Mitarbeiter ist Privatsache, Kopftiicher werden bei uns bei der Ar-
beit nicht geduldet.“*? Patienten konnten sich durch ein Kopftuch provoziert

* Vgl. RETZBACH, W.-D. (02.02.2012): ,,Kern der Diakonie wiirde aufgegeben®.

**  Dass kirchliche Einrichtungen Andersgliubige nicht einstellen miissten, brachte den Vorsitzen-
den des Zentralrates der Muslime in Deutschland (ZMD), Aiman Mazyek, im Mirz 2011 zu der
Forderung nach einem ,,grof3en, bundesweiten Triger unter dem Dach der wichtigsten muslimi-
schen Verbinde, die den iiberwiegenden Teil der Moscheegemeinden in Deutschland vertreten
[3sat (18.03.2011): Muslime wollen eigenen Wohlfahrtsverband]. Sein Wunsch wird drei Jahre
spiter von Bundesinnenminister Thomas de Maiziére erhort: Die Deutsche Islamkonferenz
schreibt sich im Frithjahr 2014 die Griindung eines muslimischen Wohlfahrtsverband nach den
Vorbildern von Caritas oder Diakonie auf die Agenda [vgl. STOLDT, T.-R. (2014): Deutschland
bekommt eine muslimische Caritas]. Dabei gibt es die Auffassung, dass Caritas und Diakonie mit
eigenen Erfahrungen Unterstiitzungsarbeit leisten kénnten und sollten [vgl. GABRIEL, K. (2016):
Religioser Pluralismus in Deutschland als Herausforderung fiir Wohlfahrtsverbinde - ein Pro-
blemaufriss, 27].

» RETZBACH, W.-D. (02.02.2012): ,Kern der Diakonie wiirde aufgegeben®.

% Ebd.

7 MAGER, E. (2007): Christliches Profil macht zukunftsfihig, 10.

3 KATHOLISCHE NACHRICHTEN AGENTUR (09.07.2014): Klinik verteidigt Kopftuch-Kiindigung.

¥ PATEL, V. (09.07.2014): Muslima wegen Kopftuch gekiindigt.



2. Fragestellung und Zielsetzung 21

fihlen’: ,,Wir wiinschen keine muslimische Darstellung innerhalb unseres
Betriebs. Das entspricht nicht unserer christlichen Grundausrichtung.“*! Dies
gehore zur Trigerphilosophie, werde bei Neuanstellungen stets zur Sprache
gebracht und gelte auch fiir Dienstleister wie Reinigungsunternehmen -
Probleme habe es bisher nicht gegeben. Dem Zeitungsbericht nach arbeitete
die 36-jdhrige marokkanische Krankenschwester seit 1999 in dem Kranken-
haus, erst nach ihrer Riickkehr aus der Elternzeit trug die zweifache Mutter
ein Kopftuch. Der Berichterstattung nach kritisieren die Gewerkschaft Verdi
und Ditib, die tiirkisch-islamische Union der Anstalt fiir Religion e. V. in
Koln, die Kiindigung. Verdi-Sprecher Uwe Reepen: ,,Ich sehe keinen Grund,
dass die Frau ihre Arbeit mit Kopftuch nicht verniinftig machen kann.“#
Und der stellvertretende Geschiftsfithrer von Ditib, Bekir Alboga, sagt mit
Verweis auf die in der deutschen Verfassung garantierte Religionsfreiheit:
»Die Kiindigung ist deshalb eine eindeutige Benachteiligung muslimischer
Frauen.“”® - Das Arbeitsverhiltnis wurde nach Zahlung einer Abfindung in
Hohe von 4600,- Euro sowie einer Freistellung bis Ende 2014 beendet.** -
Die Frage bleibt: Christliches Profil mit Muslimen?

2. Fragestellung und Zielsetzung

Mit Blick auf das christliche Profil soll im Rahmen dieser vorliegenden Un-
tersuchung der Alltag in Bezug auf die Beschiftigung muslimischer Arzte in
katholischen Krankenhdusern unter die Lupe genommen werden. Dazu sind
viele Fragen zu beantworten. Zunichst einmal mit Blick auf das Profil ist zu
fragen: Was ist iberhaupt das christliche Profil katholischer Krankenhéduser?
Was ist der kulturelle Kern? Was bedeutet es, als Krankenhaus christlich zu
sein? Was ist typisch christlich? Was macht die christliche Wesensart katholi-
scher Krankenhduser aus? In einem zweiten Schritt geht es um die Positionen
katholischer und muslimischer Arzte zum christlichen Profil: Wie erleben sie
das christliche Profil? Wie gestaltet sich die Integration muslimischer Arzte
in katholischen Krankenhdusern? Was bedeutet die Beschiftigung von Mus-

0 Vgl. SCHWARZWALD, H. u.a. (10.07.2014): Gewerkschaft verurteilt Kopftuch-Kiindigung im
Johannes-Hospital.

41 BOHM-HEFFELS, U. (11.07.2014): Angestellte klagt: Johannes-Hospital kiindigt Krankenschwester
wegen Kopftuch.

2 SCHWARZWALD, H. u. a. (10.07.2014): Gewerkschaft verurteilt Kopftuch-Kiindigung im Johannes-
Hospital.

“ Edb.

* Vgl. NEUSS-GREVENBROICHER ZEITUNG (27.09.2014): Frau muss Kiindigung wegen Kopftuch
dulden, 7.



22 Einfithrung

limen fiir das christliche Profil? Ist das Profil katholischer Krankenhduser be-

droht? Von da aus soll die folgende Forschungsfrage beantwortet werden:
Welche Herausforderungen ergeben sich aus der Anstellung von muslimi-
schen Arzten hinsichtlich der Erhaltung, Stirkung und Weiterentwick-
lung des christlichen Profils katholischer Krankenhduser?

Mit der Forschungsfrage wird bereits eine erste Eingrenzung auf das drztliche
Personal vorgenommen, denn Arzte haben aufgrund ihrer patientennahen
Tatigkeit groflen Einfluss auf die Kultur und das christliche Profil von Kran-
kenhdusern. Wenn im Folgenden davon gesprochen wird, dann sind damit
somatische Krankenhduser gemeint. Ende 2014 arbeiteten rund 1,2 Millio-
nen Menschen in Krankenhdusern, davon 14,4 Prozent im drztlichen
Dienst.*> Unklar ist, wie viele muslimische Arzte bundesweit in katholischen
Krankenhéusern beschiftigt sind. Unter Krankenhdusern werden heute ge-
méafd § 107 Absatz 1 des Flinften Sozialgesetzbuches (SGB V) ,Einrichtungen
[verstanden], die 1. der Krankenhausbehandlung oder Geburtshilfe dienen,
2. fachlich-medizinisch unter stindiger drztlicher Leitung stehen, tiber aus-
reichende, ihrem Versorgungsauftrag entsprechende diagnostische und
therapeutische Moglichkeiten verfiigen und nach wissenschaftlich anerkann-
ten Methoden arbeiten, 3. mit Hilfe von jederzeit verfiigbarem &rztlichem,
Pflege-, Funktions- und medizinisch-technischem Personal darauf eingerich-
tet sind, vorwiegend durch érztliche und pflegerische Hilfeleistung Krankhei-
ten der Patienten zu erkennen, zu heilen, ihre Verschlimmerung zu verhiiten,
Krankheitsbeschwerden zu lindern oder Geburtshilfe zu leisten, und in de-
nen 4. die Patienten untergebracht und verpflegt werden konnen.“*¢ Kran-
kenhéduser unterscheiden sich je nach Einzugsgebiet aufgrund der Vorhal-
tung entsprechender Abteilungen, sodass sie sich eingruppieren lassen in
Einrichtungen der Grund-, Regel-, Zentral- und Maximalversorgung.*’ Ka-
tholische Krankenhéuser zeichnen sich durch eine mehrheitliche Anbindung
an einen Triger, eine Kapitalgesellschaft oder eine katholische Institution wie
beispielsweise eine Diozese, Pfarrgemeinde, Ordensgemeinschaft, einen Cari-
tasverband oder eine kirchliche Stiftung aus, in der die kirchliche Grund-
ordnung sowie das kirchliche Arbeits- und Tarifrecht gelten.*® In Caritas-
Krankenhausern ist die katholische Kirche caritativ* titig ,,als Caritas sowohl

* Vgl. DEUTSCHER ETHIKRAT (2016): Patientenwohl als ethischer Mafstab fiir das Krankenhaus,
15-16.

4 SGBV,§ 107, Absatz 1.

* Vgl. DEUTSCHER ETHIKRAT (2016): Patientenwohl als ethischer Mafistab fiir das Krankenhaus,
14-15.

Vgl HINZEN, W. u. a. (2016): Profil gibt’s nicht zum Nulltarif, 24.

# Mit dem Pastoraltheologen Klaus Vellguth in Rekurs auf Haslinger kénnen diakonische Praxis-
felder wie beispielsweise Caritas-Krankenhauser als Grundfunktion der Kirche ,als spontane bzw.



2. Fragestellung und Zielsetzung 23

mit Hilfe der verbandlich organisierten Caritas und deren Einrichtungen und
Diensten als auch mit Hilfe der (nicht verbandlich organisierten) ,Gemeind-
lichen Caritas‘. Beide agieren im gegenseitigen Zusammenspiel, mit ,caritati-
vem Teamwork’, in dem jedes Teammitglied seine je eigene Profession und
Professionalitit einbringt und entfaltet.“*° Katholische Krankenhduser wer-
den als Unternehmen®' aufgefasst, da sie als eben solche handeln, wie es die
Delegiertenversammlung des Deutschen Caritasverbands im Oktober 2008
zum Ausdruck gebracht hat: ,,Die Unternehmen der Caritas agieren in einer
dynamischen, sich verandernden Umwelt. Um ihren kirchlichen und gesell-
schaftlichen Auftrag erfiillen zu konnen, miissen sie auch unternehmerisch
handeln. Sie handeln auf einem Markt, der durch einen Wettbewerb mit
starker staatlicher Rahmensetzung und Regulierung gepragt ist, entwickeln
neue Angebote und Produkte, verbessern stetig ihre Leistungserbringung
und gehen im Interesse hilfesuchender und notleidender Menschen unter-
nehmerische Risiken ein.“** Im Fokus dieser Arbeit stehen somit Kranken-
hiuser der katholischen Kirche, in denen muslimische und katholische Arzte
arbeiten: Thre Erfahrungen und Eindriicke zum christlichen Profil wurden
erfragt, empirisch ausgewertet und in Beziehung gesetzt. Dass dabei von
einem ,,christlichen® Profil gesprochen wird, geschieht aus der Uberzeugung
heraus, dass — wie es Rolf Zerfaf formuliert - ,,Christus [...] das Haupt und
der Maf3stab [ist]. Und weil in ihm die Menschenfreundlichkeit Gottes selber
erschienen ist, hangt auch das Profil kirchlich-caritativer Einrichtungen nicht
an irgendwelchen konfessionellen Spezialititen, sondern daran, ob in jhnen
die ,Giite und Menschenfreundlichkeit unseres Gottes® begegnet“’. Von
diesem Fundament ausgehend kann bei der Bearbeitung der Forschungsfrage
auch auf Erfahrungen der Diakonie zuriickgegriffen werden, trotz unter-
schiedlicher Traditionen und Strukturen.

Die zugrunde liegende Hypothese ist, dass muslimische Mitarbeitende
durch ihr Mitwirken einen zentralen Beitrag zum christlichen Profil leisten,
da sie aufgrund ihrer religiosen Beheimatung im Islam und ihrer Anstellung
bei der katholischen Kirche im Krankenhausalltag Irritationen hervorrufen,
die im alltiglichen Miteinander durchaus zu einer Schérfung des christlichen

organisierte Diakonie realisieren, in Form von dauerhaft bestehenden Institutionen ebenso wie in
Form situativ wechselnder Hilfestellung praktiziert werden, professionell oder ehrenamtlich aus-
gefiihrt werden, auf Mikro- bzw. auf Makroebene wirken, als kirchliche oder als auf8erkirchliche
Diakonie vollzogen werden, bewusst oder unbewusst geschehen, individuelle oder politische Ak-
zente setzen und die Gestalt einer dezidiert christlichen oder einer anonym-christlichen Diakonie
annehmen®. VELLGUTH, K. (2013): Die Spuren Jesu - Jesus auf der Spur — Uber die Herkunft reli-
gios motivierter Diakonie und die diakonische Erfahrung einer Christusbegegnung, 48.

50 STARK, K. (2016): Von Wesen und Funktion der ,,Gemeindlichen Caritas®, 29.

! Vgl. FISCHER, M. (2015): Kirchliche Krankenhuser in pluraler Gesellschaft, 307.

2 DEUTSCHER CARITASVERBAND (2008): Leitlinien fiir unternehmerisches Handeln der Caritas, 31.

3 ZERFAR, R. (1992): Das Proprium der Caritas als Herausforderung an die Tréger, 31.



24 Einfithrung

Profils beitragen konnen. Von daher wird mit Blick auf die Forschungsfrage
vermutet, dass sich mit der Anstellung von Muslimen Herausforderungen
ergeben, die weniger im Kontext von Muslimen, sondern aufgrund einer
weiteren Entkirchlichung vielmehr im Kontext von Katholiken entstehen.
Muslimische Arzte in katholischen Einrichtungen, so die Vermutung, sind
fiir Katholiken Stein des Anstofes zur Auseinandersetzung mit dem eigenen
Christsein. Von daher besteht die Vermutung, dass Muslime dazu beitragen,
das christliche Profil von konfessionellen Krankenhiusern zu erhalten, zu
stairken und weiterzuentwickeln.

Wenn es bei diesem Themenfeld um Kulturen und Religionen geht, die
miteinander im Dialog stehen, dann seien bereits an dieser Stelle mit Freise
auf unterschiedliche Verbindlichkeitsgrade hingewiesen: ,,Kultur ist das un-
ter Menschen Ubliche, Gebriuchliche, gemeinsam Gepflegte, das sich durch
Entwicklungen und Vereinbarungen auch verandern kann. Religion [...]
bezieht sich auf Letztwerte und das Unbedingte, auf Vorstellungen und Ver-
haltensweisen, die aus einer goéttlichen Quelle oder Offenbarung abgeleitet
werden und fiir den Menschen eine Verpflichtung oder zumindest eine ernst
zu nehmende Empfehlung darstellen.“>* Trotz dieser scheinbaren Klarheit
gilt mit Blick auf den interkulturellen und den interreligiosen Dialog, dass
beide miteinander verflochten, aber nicht klar voneinander zu trennen sind,
da sich Religion in Kultur einbringt.”

3. Wissenschaftliche Verortung des Themas

Das christliche Profil von katholischen Krankenhidusern als Ort karitativen
Handelns mit katholischen und muslimischen Arzten wird dezidiert aus dem
Blickwinkel der praktischen Theologie thematisiert. Denn es ist die Aufgabe
der praktischen Theologie, das kirchliche Betdtigungsfeld Caritas, mit den
Worten von Manfred Belok und Pius Bischofberger gesagt, ,,dahingehend zu
reflektieren, ob ihr Handeln evangeliumsgemifl, menschendienlich, situa-
tionsgerecht und zukunftsorientiert ist, und es entsprechend weiterzuent-
wickeln“. Die empirische Forschung befindet sich in diesem Themenfeld
noch immer in einer frithen Phase, sodass auf wenige wissenschaftliche
Erkenntnisse zuriickgegriffen werden kann: Uber die bereits erwihnten

> PREISE, J. (2011): Kulturen und Religionen im Dialog — was den interkulturellen und den interreli-

giosen Dialog verbindet und unterscheidet, 52.

> Vgl ebd., 63.

¢ BELOK, M. u.a. (2008): Einfithrung: Zur 8konomischen und theologischen Perspektive des Kir-
che-Seins heute, 12.





