
1 Voraussetzungen menschlichen
Wachsens

Zunächst wird dargelegt, weshalb der Mensch überhaupt in der Situation des
Wachsens steht. „Voraussetzung“ ist in diesem Sinne gemeint: Was ist dem
Wachstum voraus gesetzt? Was veranlasst unser Wachsen? Wodurch zeichnet
sich unser Wachsen grundsätzlich aus? Welche Elemente gehören notwendig
dazu?

1.1 Conditio humana: Differenzierung und
Verzeitlichung

Mit dem Begriff „conditio humana“ soll etwas Grundsätzliches über die mensch-
liche Situation ausgesagt werden. Dazu gehören Differenzierung und Verzeitli-
chung. Das Basale ist auch das Banale, weil es einem ja immer schon gegeben und
prima vista klar ist. Da stellt sich zu Recht die Frage: Was bringt es, sich damit
auseinanderzusetzen? Ist es mehr als eine philosophische Selbstgefälligkeit? Alles,
was in diesem Buch besprochen wird, hat Differenzierung und Verzeitlichung als
Voraussetzung. Sie sind das Fundament und verdienen deshalb Interesse. Aber
auch für die Psychotherapie wirft die Auseinandersetzung damit bereits einen
Gewinn ab. Welche Veränderungsschritte uns auch immer gelingen oder miss-
lingen, sie sind von vorübergehender Natur, weil der Prozess von Differenzierung
und Verzeitlichung unvermeidlich weitergeht. Diese Einsicht fördert die Akzep-
tanz dessen, was im eigenen Leben momentan ist oder nicht ist.

1.1.1 Das Eine und das Viele

Erkennen wir etwas, unterscheiden wir es von anderem. Auch wenn wir Erfah-
rungen machen, Erlebnisse haben oder Handlungen ausführen, sind es diese und
eben nicht andere. Immer gibt es das Viele, wovon wir ein Einzelnes situativ
auswählen und es durch Abgrenzung identifizieren. Identifikation und Differenz
gehören zusammen.

Als Beispiel dient das Selbsterleben des Neugeborenen, wie es die Psychoana-
lyse in Kombination mit der Säuglingsbeobachtung darlegt. Freuds (1914) Idee
des primären Narzissmus, der ausschließlichen Selbstbezogenheit zu Beginn des

13 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Lebens, ist überholt. Die Theorie hat sich in vielen Etappen weiter entwickelt.
Eine breite Aufmerksamkeit fanden Mahlers (1968) Ideen zu Symbiose und Sepa-
ration. Der Säugling erlebt sich anfänglich in der Symbiose mit der Mutter und
mit der Zeit individuiert er sich durch schrittweise Separation. Hier ist es das
Individuationsprinzip, das Selbsterleben und Identität bewirkt. Die Differenzie-
rung von der Mutter führt zur eigenen Identität. Stern (1985) hat später die
Symbiose durch die primäre Intersubjektivität ersetzt. Das Erleben des Säuglings
ist von Beginn an als Selbst- und Zusammensein differenziert. Es entsteht über-
haupt auf diese Weise und die Identität bildet sich durch den Vorgang der wech-
selseitigen Differenzierung von Zusammen und Selbst. Es ließe sich nun dennoch
fragen: Spürt der Neugeborene zuerst das Selbstsein oder Zusammensein? In der
Mahlerschen Auffassung wäre es das Zusammensein, die Symbiose und erst nach-
her das separierte Selbstsein. Die Frage ist aber falsch gestellt und passt nicht zu
Sterns Idee der primären Intersubjektivität. Der Differenzierungsvorgang von
Selbst- und Zusammensein weist keinen Anfang auf, vielmehr ist das eine nur
durch die Abgrenzung vom anderen.

Stern vertritt hiermit ein neues Denkmuster, das sich auch in der aktuellen
Philosophie findet. Einen anfänglichen Seinsbestand gibt es nicht. Der Prozess
des Differenzierens ist von Beginn an da. Derrida (1972) verwendet für dieses
unhintergehbare Grundgeschehen den Begriff différance, als Neologismus mit
einem „a“ geschrieben, um das Unvergleichliche auszudrücken. Immer wird
etwas Neues konstruiert und Bisheriges destruiert, es läuft eine andauernde De-
konstruktion ab. Der Differenzierungsvorgang ist notwendig mit Erschaffen und
Zerstören verbunden, er ist somit eine schöpferische Zerstörung. Auch das
menschliche Wachsen ist ein dekonstruktiver Ablauf, in dem Aufbau und Abbau
einander bedingen. An sich hat der Grundgedanke der Unbeständigkeit eine lange
Vorgeschichte. Bekannt geworden sind unter anderem das „panta rhei“, das „al-
les fließt“ des Vorsokratikers Heraklit und Hegels dialektisches Fortschreiten,
wonach jeder These eine Antithese folgt, die sich in der Synthese auflösen, bevor
der Prozess wieder von vorn beginnt.

Mit der Einsicht in die fließende Mannifaltigkeit ist das Eine noch nicht erfasst.
Aufgrund der basalen Dekonstruktion ist klar, dass es sich beim Einen um etwas
handeln muss, zu dem wir Menschen keinen direkten Zugang haben. Auf das
Transzendenzthema wird in den weiteren Überlegungen noch vertieft eingegangen
werden. Vorbereitend soll hier die Frage gestellt werden, wie sich das Eine und
das Viele zueinander verhalten. Handelt es sich auch um ein dekonstruktives
Geschehen, um eine thetisch-antithetische Wechselwirkung? Das überzeugt nicht,
da so das Eine zu einem Einzelnen innerhalb der Vielfalt verkäme. Die grund-
legende Verschiedenheit muss bewahrt werden, Heidegger (1926) spricht von der
ontologischen Differenz zwischen dem Einen und dem Vielen, zwischen dem Sein
und dem Seienden. Dies darf allerdings nicht als Bezugslosigkeit zwischen dem
Einen und dem Vielen angesehen werden. Der hinduistisch-vedische Begriff
Advaita ermöglicht ein vertieftes Verständnis. Er besagt „Zweitlosigkeit“ oder
Nicht-Zweitheit, d.h. wenn man vom Einen und vom Vielen spricht, so geht es
weder um ein letztlich doch Identisches noch um ein klar Differentes, weder um
eins noch um zwei, sondern eben um „nicht zwei“. Spricht man in den westlichen

1 Voraussetzungen menschlichen Wachsens

14 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Religionen von der „Transzendenz in der Immanenz“, meint man etwas Ähn-
liches: Das Transzendente ist im Immanenten und ist es nicht, es bleibt auch als
Immanentes transzendent und unfassbar. Die Auffassung der Advaita wird uns
noch wiederholt beschäftigen.

Das Denkmuster der Nicht-Zweiheit bereichert das Verständnis der mensch-
lichen Entwicklung. Wenn ich mich weiterentwickle, wenn ich wachse, muss ich
mich nicht damit zufrieden geben, dass ich mich ständig verändere und in einem
dekonstruktiven Geschehen stecke, sondern darf dies – wenn ich will – als Aus-
druck eines Ganzen sehen. Ich kann das Ganze zwar nicht erfahren und es ist
nicht direkt als mein Wachsen fassbar, aber es ist auch nicht verschieden davon.
Das Verhältnis zwischen dem Wachsen und dem Ganzen ist eine Nicht-Zweiheit.

1.1.2 Objektive und subjektive Zeit

Auf der Zeitachse ist die Differenzierung die Verzeitlichung1. Das Ewige ist uns
unbekannt. Gemäß alttestamentlicher Genesis ist es uns mit der Vertreibung aus
dem Paradies verloren gegangen. Die Interpretationen dieser Bestrafung Gottes
sind vielfältig. Eine zeigt die Verknüpfung von Differenzierung und Verzeitlichung
auf: Indem Adam und Eva vom Baum der Erkenntnis von Gut und Böse aßen,
machten sie den Schritt ins Differenzieren. Auf der ethischen Ebene waren jetzt
Gut und Böse entstanden und voneinander getrennt. Das vorher ethisch Undiffe-
renzierte hat sich durch die Aufteilung verändert und mit dieser Veränderung war
die Zeitachse eingeführt, denn der Differenzierungsvorgang impliziert ein Vorher
und Nachher und damit eine Verzeitlichung. Mit dem Essen vom Baum der neuen
Erkenntnis ging Adam und Eva – und damit den Menschen – die paradiesische
Ewigkeit verloren. Die Verzeitlichung ist die Bestrafung Gottes.

Das gemeine Zeitverständnis ist das naturwissenschaftliche: Die Zeit entspricht
einer Abfolge von Jetztpunkten. Sie ist ein objektiver, neutraler Ablauf ohne
Bezug zum Erleben. Auch in der Psychotherapie ist diese Perspektive der objek-
tiven Zeit die spontan gegebene, sie ist das lineare Raster sowohl für die Ver-
gangenheits- wie auch die Zukunftsarbeit. Die subjektive Zeit ist aber für die
psychotherapeutische Arbeit von größerem Nutzen. Bei der subjektiven Zeit
geht es nicht mehr um die Abfolge von Jetztpunkten, sondern jeder Jetztpunkt
entspricht einem Paket aus Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Diese Zeit-
modi sind phänomenologisch zu verstehen2. Vergangenheit ist, was ich jetzt als
vergangen erfahre, und Zukunft, was ich jetzt als zukünftig sehe. Morgen werden
Vergangenheit und Zukunft anders sein. Jede therapeutische Zukunfts- und Ver-
gangenheitsarbeit findet in diesen phänomenologischen Zeitmodi statt. Wir kön-
nen in unseren Erinnerungen beliebig weit zurückgehen, immer ist das subjektive

1 Genau genommen ist Differenzierung der Oberbegriff und es gibt eine zeitliche und eine
räumliche Differenzierung, wobei Raum hier im materiellen wie auch immateriellen
(psychisch-geistigen und sozialem) Sinn zu verstehen ist.

2 Ricoeur (1990) nennt die subjektive die phänomenologische und die objektive die kos-
mologische Zeit.

1.1 Conditio humana: Differenzierung und Verzeitlichung

15 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Zurückgehen verhaftet im momentanen Jetztpunkt. In der objektiven Zeit kön-
nen wir nicht zurückgehen. Sie ist die Linie, auf der die subjektive Zeit verankert
ist und an ihr entlang unumkehrbar weiterschreitet und sich dabei fortlaufend
verändert. Dies betrifft auch Fakten, die sich zwar nicht in ihrem objektiven
Tatbestand, aber in ihrer Bedeutung und Wertigkeit weiterentwickeln. Für die
Psychotherapie ist es gut, sich bewusst zu machen, dass es diese zwei Zeitmodi
gibt, einerseits den objektiven Zeitfluss von Geburt bis Tod und anderseits das
momentane subjektive Erfahren von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.

Die subjektive Zeit wird von den objektiven Einflüssen vorbereitet und mit-
gestaltet, aber von uns selber geschaffen. Hier zeigt sich eine Verknüpfung von
objektiver und subjektiver Zeit, die von Freud (1895) in seinem Frühwerk ana-
lysiert wurde. Später wurden diese Gedanken wieder aufgegriffen und theoretisch
weiter ausgearbeitet, unter anderem auch von Derrida. Der Kerngedanke ist, dass
unser Erleben einer prinzipiellen Nachträglichkeit und einem prinzipiellen Auf-
schub unterworfen ist. In der Freudschen Terminologie lässt sich die Nachträg-
lichkeit so beschreiben: Die äußeren Einflüsse hinterlassen in uns Zeichen des
Wahrgenommenen, die Wahrnehmungszeichen. Sie sind eine erste Niederschrift
in uns, die ersten Spuren der äußeren Einflüsse. Sie sind noch nicht bewusstseins-
fähig und entsprechen eher einer Art neurologischer Eingravierung. Um bewusst
werden zu können, müssen die Wahrnehmungszeichen in Erinnerungsspuren
übersetzt werden3. Die Übersetzung wird nie vollständig gelingen, es bleibt immer
eine Differenz zwischen Wahrnehmungszeichen und Erinnerungsspuren bestehen,
da die Übersetzungen subjektive Interpretationen sind, die durch neue Erfahrun-
gen und die Entwicklung des Übersetzers, der Psyche, fortlaufend verändert wer-
den. Die subjektive Vergangenheit, die Erinnerung, hinkt der objektiven Vergan-
genheit, dem tatsächlich Vorgefallenen somit notgedrungen hinterher. Aus dieser
Nachträglichkeit ergibt sich auch der uneinholbare Aufschub in unserem Erleben.
Da Neulektüre und Neuschreibung der Eingravierungen nie zum Abschluss kom-
men, entgleitet die definitive und endgültige Lektüre fortwährend in die Zukunft.
Das noch nicht Erinnerte in den Eingravierungen fließt dabei in unsere Ziel-
setzungen und eine Zielerreichung im Sinne einer Übereinstimmung von Erin-
nerungsspuren und Wahrnehmungszeichen tritt nicht ein. Das angestrebte de-
ckungsgleiche Erleben bleibt auf der objektiven Zeitachse aufgeschoben, auch
wenn wir uns im subjektiven Zeiterleben ein solches vormachen sollten. In der
Denkart Derridas ist es die „différance“ selber, die auf der Zeitachse die Nach-
träglichkeit und den Aufschub notwendig hervorbringt, sodass „Ausführung oder
Erfüllung des Wunsches oder Willens suspendiert“ bleiben (1972, S. 36).

Für die Psychotherapie bestätigt diese Mikroanalyse der Zeitlichkeit die Ein-
sicht, dass Ereignisse der Vergangenheit grundsätzlich aufarbeitbar und die ein-
zelnen Ziele der Zukunft grundsätzlich weiter entwerfbar bleiben. Es wird immer
neue Interpretationen der Prägungen durch die objektiven Einwirkungen geben

3 Wenn die Übersetzung in Erinnerungsspuren versagt wird, geschieht Verdrängung und
aus den Wahrnehmungszeichen werden Niederschriften im Unbewussten, in den Worten
Freuds: „Die Versagung der Übersetzung, das ist das, was klinisch ‚Verdrängung‘ heißt“
(zit. n. Müller-Pozzi S. 54).

1 Voraussetzungen menschlichen Wachsens

16 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



und immer neue darauf abgestimmte Ziele, die Erfüllung bringen sollen. Auf die
prinzipielle Nachträglichkeit und den prinzipiellen Aufschub wird wiederholt
Bezug genommen werden.

Die phänomenologische Analyse der Zeitlichkeit kann durch einen Gedanken
von Levinas (1978) ergänzt werden, der im Hinblick auf das Transzendenzthema
von Interesse sein wird. Unsere subjektive Zeit ist ein Zusammensein, eine Syn-
chronie von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. Ihr Zusammenwirken ist
die Basis unseres Erlebens: Was wir erinnern oder als Ziele setzen, lässt sich aus
diesem zeitlichen Prozess verstehen. Nun gibt es aber auch Erfahrungen, die sich
nicht in die Synchronie von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft einordnen
lassen. Sie liegen quer dazu, sie sind – in der Sprache von Levinas – diachron, d.h.
quer zur Zeitachse und anarchisch, d.h. ohne Anfang und somit auch ohne Ein-
bettung in einen Sinnzusammenhang4. Es handelt sich um Erfahrungen, die von
außen einbrechen und sich nicht durch Vergangenheits- und Zukunftsarbeit ver-
stehen lassen. Sich dieser Grenze bewusst zu sein, befreit davon, alles aus der
eigenen Geschichte verstehen zu wollen.

1.2 Mangel – Begehren – Aufgerufensein

Differenzierung und Verzeitlichung schließen das Ganzsein aus. Nicht ganz Sein
heißt mangelhaft Sein. Die zwei besprochenen Merkmale der conditio humana
gehen einher mit einem weiteren Grundcharakteristikum des Menschen, dem
Mangel. Er wurde von verschiedenen Autoren beschrieben. In der psychoanalyti-
schen Literatur hat Lacan den Mangel als Grundlage der psychischen Funktionen
verstanden5, in der Philosophie ist bei Sartre der Mangel ein unüberwindbares
Faktum des Menschseins. Wir sind zwar immer bezogen auf uns selbst, wir sind
ein „Für-sich“, aber es bleibt uns versagt, je mit uns selbst in Übereinstimmung zu
kommen, oder in Sartres Worten: „Wir sahen, dass die menschliche Wirklichkeit
Mangel ist und dass sie als Für-sich einer bestimmten Koinzidenz mit sich selbst
ermangelt“ (1943, S. 151).

Aus dem Mangel entspringt unmittelbar das Begehren. Es gibt ein Begehren der
Natur, der Psyche und des Geistes6. Das natürliche Begehren hat auch beim
Menschen eine animalisch-instinkthafte Note. Es ist der Trieb, in der Freudschen
Begrifflichkeit die Libido. Freud ließ sich vermutlich durch Schopenhauer (1859)
inspirieren, bei dem der Kern des Menschen der Wille zum Leben ist. Aber schon

4 Diese altgriechischen Wörter bedeuten: dia = durch, chronos = Zeit, diachron somit
„durch die Zeit hindurch“. An = ohne, arche = Herrschaft oder Anfang, anarchisch
somit „ohne Herrschaft “ bzw. „ohne Anfang“.

5 Zum Mangel und dem Ganzsein schreibt Lacan: „Der Mangel ist genaugenommen der
Mangel an Sein (manque à etre). Es ist nicht der Mangel an diesem oder jenem, sondern
der Mangel an Sein, wodurch das Sein existiert“ (zit. n. Evans S. 181).

6 Vergleichbare Dreiteilungen gibt es schon lange, z.B. bei den frühen christlichen Mön-
chen im 3.–6. Jh. n.Chr., den sogenannten Wüstenvätern (vgl. dazu Hell 2002, S. 84).

1.2 Mangel – Begehren – Aufgerufensein

17 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



in früheren Zeitperioden wurde das Begehren oder Streben klar als Essenz des
Menschen erkannt. Interessant für die folgenden Ausführungen sind die Gedan-
ken von Spinoza im 17. Jahrhundert (Ethica III, Prop. VI und XI). Das Streben –
in der lateinischen Bezeichnung conatus – ist für ihn ein Streben nach Selbst-
erhaltung. Es entspricht einer produktiven Potenz, die sich fortlaufend aktua-
lisiert. In der körperlichen Ausprägung ist es der „appetitus“ (Trieb), in der
psychisch-geistigen die „voluntas“ (Wille). In der heutigen Zeit ist der psychisch-
geistige Wille als narzisstisches Begehren präsent, als Streben nach Selbstverwirk-
lichung und Anerkennung, das zur dominanten Begehrensform avanciert ist. Es
zeigt sich hier bereits ein für die Moderne typisches Phänomen, das im Folgenden
noch weiter ausgeführt wird: Begehrensziel ist nicht mehr ein Ganzes, wie zum
Beispiel Gott im Mittelalter, sondern ein Teil in betonter Abgrenzung von anderen
Teilen, nämlich das eigene Selbst in seiner Verwirklichung. Das Ganze wird dabei
in die kleinstmöglichen Einheiten partialisiert, in die Unteilbaren bzw. Individuen.
Das Fragment wird dadurch zur Schimäre des Ganzen und muss dementspre-
chend aufgebläht werden, da die Sehnsucht nach dem Ganzen nicht verschwindet.
Diese zeittypische individualistische Selbstverwirklichung vollzieht sich – zumin-
dest teilweise – auf Kosten der anderen. Macht spielt dabei eine wichtige Rolle.
Nietzsche (1887) hob denn auch den Machtaspekt hervor und nannte das grund-
legende Begehren „Wille zur Macht“7. Im Grunde genommen kann das Begehren
in alles gelegt werden, abhängig davon, wo man das Zentrum des Menschen
verortet. In der Philosophie gibt es ein „vernünftiges Begehren“ (Aristoteles zit.
n. Ricoeur, 1990, S. 252), d.h. ein Streben nach Ordnung gemäß der Vernunft, in
religiösen Traditionen das Streben nach Gott, der dadurch zum dominanten
Motivator der einzelnen Seele werden kann. In Anlehnung an Frankls Logothe-
rapie (1979; 1994) lassen sich die drei Begehrensformen, die naturhaft-libidinöse,
die psychisch-narzisstische und die geistig-noetische, in eine griffige Form brin-
gen: der Wille zur Lust, der Wille zur Macht und der Wille zum Sinn.

Das Begehren ist nur eine Seite des Mangels, die antreibende Seite, es gibt aber
ebenso die ziehende Seite, der Aufruf zum Ganzwerden. In der mystisch-religiösen
Perspektive ist damit ein umfassendes Ganzsein gemeint. In der Psychologie sind
es einzelne Aspekte, die es zu vervollkommnen gilt. Inhaltlich entsprechen sie
zuerst einmal Spiegelbildern der Begehrensformen: Im Anerkennungsstreben
sind wir aufgerufen, in den Augen der anderen möglichst gut da zu stehen, im
Sexualtrieb zu intensiver Sinnlichkeit und erfüllendem Orgasmus usw. In dieser
Funktion unterstützt der Aufruf das Begehren, indem er die Zielerreichung för-
dert. Dem Aufruf kommt wesentlich aber auch eine korrektive Funktion zu. Sie
ist notwendig, weil das dem Mangel entspringende Begehren selbst mangelhaft
ist. Es ist ihm das Risiko der Maßlosigkeit inhärent, da es ja nie eine abschlie-
ßende Befriedigung gibt. Das Begehren kann zur Gier werden. In der korrektiven
Funktion hat der Aufruf ein Wissen, das über die Begehrens- oder Triebbefriedi-
gung hinausgeht. Es ist das Ge-wissen, das zum Beispiel im Anerkennungsstreben
die Rücksichtslosigkeit anderen gegenüber als unethisch einstuft. Das Gewissen

7 Bei Nietzsche ist allerdings der Wille zur Macht nicht nur ein Kernmerkmal der indivi-
duellen Psyche, sondern des Seinsgeschehens insgesamt.

1 Voraussetzungen menschlichen Wachsens

18 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



kann allerdings selbst maßlos werden und den Willen zum Leben unnötig ein-
schränken. Es wird dann zu streng und entwickelt sich vom Partner zum Gegner
des Begehrens. Das ethische Wissen verkümmert und die korrektive Funktion
wird zum Selbstzweck.

1.3 Das Problem mit der Freiheit

Angesichts von Begehren und Gewissen stellt sich die Frage, wie weit der Mensch
seine Entwicklung selbst in der Hand hat. An sich spüren wir, dass die Freiheit zu
uns gehört, sonst wären auch psychotherapeutische Anstrengungen sinnlos. Die
Freiheit aber zu beweisen, ist ein Problem, welches sowohl für Philosophen wie
auch Psychotherapeuten eine Herausforderung bleibt. Die Determinierung nach-
zuweisen gelingt besser. Alle Formen des Begehrens imponieren als kausale, die
Formen des Aufrufs als finale Determinierung. Die bekanntesten Beispiele
menschlicher Unfreiheit sind die libidinösen und narzisstischen Antriebe. Sie kön-
nen stark fesseln und das Handeln bestimmen, ohne dass man sich dessen bewusst
ist. Auch ohne psychoanalytische Theorien heranzuziehen, um die Handlungs-
motivation zu analysieren, findet man immer bestimmende Faktoren, welche die
Freiheit in Frage stellen. In der soziologischen Perspektive zum Beispiel sind es die
gesellschaftlichen Einflüsse, denen der Einzelne ausgesetzt ist.

Die Freiheit lässt sich somit nicht aus der Analyse der Handlungsmotivation
gewinnen. Klüger ist es, sie als Faktum der menschlichen Existenz hinzunehmen.
Weil wir mehr sind als ein instinktiv handelndes Tier, gehört Freiheit zu uns. Sie
ist nicht als Handlungsmotivation zu verstehen, sondern vielmehr als ein Wesens-
merkmal unseres motivierten Handelns. Das Tier ist eindimensional instinkt-
gesteuert, wir besitzen eine Vielfalt von Antrieben, nicht nur körperlich-instinkt-
hafte, sondern auch psychische und geistige, und haben eine Wahlmöglichkeit. Es
ließe sich nun argumentieren, der stärkste Antrieb setze sich einfach durch und
das habe nichts mit freier Wahl zu tun. Denkt man so, sieht man die menschliche
Psyche als einen mechanischen Apparat, der durch Kräfte, wie wir sie aus der
Physik kennen, gesteuert wird und das Spezifikum der menschlichen Freiheit
ginge verloren. Die Freiheit kann bewahrt werden, indem man sie als das mensch-
liche Charakteristikum begreift, das im innerseelischen Wettbewerb der Moti-
vatoren zusätzlich involviert ist und den Bezug zu den Motivatoren darstellt.
Die Motivation, die sich durchsetzt, ist die freie, weil sie vom Menschen als
dem „freien Tier“ umgesetzt wird. In solcher Sicht können wir gar nicht anders
als frei handeln, wir sind, wie es Sartre (1943) ausdrückt, „condamnè à être
libre“. Bei ihm steckt die existenzialistische Idee dahinter, dass wir in die Welt
geworfen sind, ohne dabei schon ein festgesetztes Wesen zu haben. Vielmehr ist es
uns aufgetragen, dieses „frei“ zu entwerfen8. Man könnte es auch positiver for-
mulieren: Wieso auch immer, ob Gott uns so gewollt hat oder ob es aus anderen

8 Das wird mit der Sartres Formel „Existenz vor Essenz“ ausgedrückt.

1.3 Das Problem mit der Freiheit

19 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Gründen so ist, wir sind zum freien Handeln bestimmt. Mit Bestimmung wird
ausgedrückt, dass das freie Handeln nicht einfach gegeben ist, es ist kein Datum,
sondern eben ein Faktum, das zuerst und immer wieder gemacht werden muss9.
Wir sind zur Freiheit bestimmt. Wie sie ins Handeln hineinkommt, werden wir
beim Thema Ethik noch genauer untersuchen.

Mit Sartres „Verdammung zur Freiheit“ klingt eine Verknüpfung mit der Frei-
heit an, an die sich Philosophen immer wieder heran wagten, nämlich die prima
vista paradoxe Verbindung von Freiheit und Notwendigkeit. Kant (1785) hat
Freiheit und Notwendigkeit in seinem bekannten kategorischen Imperativ zusam-
mengebracht: Der Mensch verfügt über die Freiheit, vernünftig zu handeln, und
wenn er vernünftig handelt, wird sein freies Handeln notwendig so sein, wie es für
alle in der gleichen Situation angebracht wäre. Die Vernunft – handelt sie frei von
Neigungen und Trieben – kann gar nicht anders als die subjektiven Handlungs-
grundsätze auf die Allgemeingültigkeit auszurichten. Das ist unsere Autonomie,
unsere Selbstgesetzgebung10. Man sieht allerdings, dass Kant das Zusammenfal-
len von Freiheit und Notwendigkeit auf das vernünftige Handeln einschränkt. Im
Vernunfthandeln ist die Universalisierung gegeben, sie ist ein „Faktum der Ver-
nunft“ (Kant)11 und somit fallen im selbst gesetzten vernünftigen Handeln Frei-
heit und Notwendigkeit zusammen, nicht aber im Handeln aus Neigungen.
Durch die Neigungen geht uns die Autonomie verloren, sie machen uns hetero-
nom, das heißt wir handeln nicht mehr nach dem Gesetz der Vernunft, sondern
werden durch Unvernünftiges bestimmt. Wichtiger als Kants diskutable Ein-
engung auf die Vernunft ist der grundsätzliche Einbezug der ethischen Ebene
ins Freiheitsproblem. Beim Erkennen, wie es Kant in seinem Buch „Kritik der
reinen Vernunft“ analysiert hat, kann die Verknüpfung von Freiheit und Notwen-
digkeit gar kein Thema sein, denn sie gehört in die Ethik, bei Kant in die „Kritik
der praktischen Vernunft“ mit ihrer Urteilskraft. Daraus ergibt sich für die unpas-
sende Gegenüberstellung von Determination versus Freiheit eine willkommene
Korrektur: Der Begriff Determination liegt auf der Ebene des kausalen Erkennens
und der dazugehörige Begriff ist nicht Freiheit, sondern Zufall oder Kontingenz.
Freiheit und Notwendigkeit sind demgegenüber die entsprechenden Begriffe auf
der ethischen Ebene. Freiheit meint nicht das Fehlen von Determination, sie ist
kein Indeterminismus, sondern eine Autonomie im Sinne einer ethischen Selbst-
setzung, in welcher auch die Notwendigkeit mitgesetzt wird (s. Kap. 5.4.4). Mit
dieser Differenzierung lassen sich wissenschaftliche Pseudoprobleme im Zusam-
menhang mit der menschlichen Freiheit klären: Die empirischen Wissenschaften
können die Freiheitsthematik gar nicht in den Blick bekommen, sie vermögen

9 Ich nehme hier Datum und Faktum im wörtlichen Sinne, Datum kommt von dare =
geben und Faktum von facere = machen.

10 Das altgr. „autos“ heißt selbst und „nomos“ Gesetz. Das Gegenteil von „autos“ ist
„heteros“, der andere, wie es im Wort Heteronomie vorkommt, was Gesetzgebung
durch den andern bedeutet.

11 Hier von Kant nicht im oben ausgeführten lateinischen Wortsinne gemeint, sondern im
üblichen Sinne, nämlich dass die Universalisierung eine gegebene Tatsache menschlicher
Vernunft sei.

1 Voraussetzungen menschlichen Wachsens

20 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



lediglich zu untersuchen, wie weit ein Vorgang determiniert oder kontingent
erklärbar ist. Die Alternative Determination versus Freiheit hingegen ist sinnwid-
rig. Auch in der psychologischen Sphäre gilt es die Freiheit von der Empirie rein
zu halten. Psychische Zwangsphänomene sind ein beschreibbares Erleben und das
Gegenteil von Zwang ist nicht Freiheit, sondern das Fehlen von Zwang. Es kann
mit einem psychischen Freiheitsgefühl einhergehen, was aber von der ethischen
Freiheit zu unterscheiden ist.

Einen grundsätzlichen Schritt weiter geht der Religionsphilosoph Panikkar
(1991): Statt sich über Autonomie oder Heteronomie Gedanken zu machen,
spräche man besser von Ontonomie12. Damit ist das Gesetz des Seins gemeint:
Das, was ist, bestimmt, was wird. Wilber (2000, S. 216; 2006, S. 332) nennt
dieses bestimmende Grundgeschehen „Geist-in-Aktion“13. Ihr gemäß wird die
Frage von Freiheit und Notwendigkeit aufgehoben, d.h. sie werden zu einem
untergeordneten Thema, das ins Ganze einbezogen ist. Die Ontonomie liegt näm-
lich auf der transindividuellen Ebene und überdacht die ethische Frage der indi-
viduellen Freiheit. Das menschliche Handeln ist nicht nur in seinem fremd-
bestimmten unfreien, sondern ebenso in seinem selbstgesetzten freien Aspekt
ins ontonomische Seinsgeschehen eingeflochten. Die Freiheit ist ein Element im
Seinsgeschehen und hat eine ontonomische Notwendigkeit.

Für den Menschen in seinem Wachstum ergeben sich aus diesen grundsätzli-
chen philosophischen Überlegungen vorderhand zwei Einsichten: In unserer prak-
tischen Vernunft steckt etwas, das die Allgemeingültigkeit verbürgt. Lassen wir
uns von ihr leiten, so besteht eine ordentlich gute Chance, dass unser Handeln
dem entspricht, was andere Menschen in dieser Situation auch tun würden.
Zudem ist ein (ontonomisches) Vertrauen berechtigt, dass alles schon seinen
richtigen Verlauf nehmen wird. Man darf letzteres allerdings nicht als Fatalismus
oder verantwortungsloses Laisser-faire missverstehen. Unser Bemühen um die
gute Handlung ist Bestandteil des richtigen Verlaufs. Die ethische Verantwort-
lichkeit untersteht auch dem „Gesetz des Seins“ und ist in ihm „einkalkuliert“.
Man darf aber vertrauen, dass das eigene Bemühen den richtigen Weg gehen wird.

Neben der Schwierigkeit, die menschliche Freiheit in Worte zu fassen, gibt es
ein weiteres Problem mit der menschlichen Freiheit, nämlich das Faktum des
Bösen. Wenn wir frei sind, wieso gibt es dann soviel Böses in der Welt? Die
Geschichte der Kriege und ihrer Grausamkeiten löst immer wieder Erstaunen
und Erschrecken aus. Offenbar braucht es nur eine Kriegssituation, damit auch
aus dem durchschnittlichen Menschen unerwartete sadistische Seiten hervortre-
ten. Man muss zum Beweis bekanntlich nicht bis zum Holocaust zurückgehen.
Aber nicht nur in Ausnahmesituationen wie im Krieg, sondern auch im Alltag
passieren Rücksichtslosigkeiten und Entwertungen, die angesichts der mensch-
lichen Freiheit aufhorchen lassen.

12 Vom gr. on = Seiendes und nomos = Gesetz. Analog zu Ontologie = Seinslehre ist
Ontonomie = Seinsgesetz.

13 GEIST (spirit) ist zu verstehen als umfassende Wirklichkeit, man könnte auch sagen
„Wirklichkeit in Aktion“.

1.3 Das Problem mit der Freiheit

21 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Bleibt man bei diesem Kopfschütteln stehen, dann hat man ein zu naives Men-
schenbild und macht zudem aus der Freiheit vorschnell einen moralischen Begriff,
nämlich ein Sollen des Guten. Zur Natur des Menschen – das ist augenfällig –
gehören Aggression und Lust an der Aggression. So hat der Mensch auch die
Freiheit zum Bösen und will ihm nicht immer ausweichen. Es kann sich für den
Einzelnen angesichts seiner Natur sogar als notwendig erweisen, dem Bösen nach-
zugeben. Das ist keine Entschuldigung oder Rechtfertigung von bösem Handeln,
sondern schlicht eine Einsicht in das Gesetz des Seins.

Wenn das Böse Tatsache ist, so bleibt die Frage, wie es in der menschlichen
Psyche zustande kommt und was dazu antreibt. Die Antworten sind wie immer
theorieabhängig. In der psychoanalytischen Tradition sprach Freud (1920) in
seiner späteren Theorieentwicklung vom Todestrieb, der dem libidinösen Lebens-
trieb entgegenwirkt. Bei Kernberg (z.B.1975) ist markant, dass bei seinem Bor-
derline-Verständnis am Schluss die orale Aggression stehen bleibt, die auf nichts
weiter zurückgeführt wird, auch nicht auf frühkindliche Erfahrungen. Lässt sich
diese primitive Aggression nicht entschärfen und in die Gesamtperson integrieren,
kommt es zu Spaltungen im psychischen Funktionieren und die „böse“ Aggres-
sion kann sich äußern, ohne den Erhalt der guten Seelenanteile zu gefährden.

Das Spaltungsmuster als Umgangsmodus mit dem Bösen ist nicht neu, wir kennen
es bestens aus der christlichen Religion. Zur Erklärung des Bösen dient der Teufel
und er wird von Gott abgespalten. Gott bleibt so zwar gut, verliert dabei allerdings
seine Allmacht und sein Ganzsein. Statt von Trinität spräche man besser von Qua-
ternität und würde den Teufel wieder integrieren, sonst muss man ja hinter Gott
etwas annehmen, das noch umfassender ist. Das Umfassende lässt sich als „quater-
nären Gott“ personalisieren oder kann als unpersönliches Geschehen verstanden
werden, zum Beispiel als ein dekonstruktives Fließen im Sinne Derridas. In ihm ist
die Kraft des Negativen, die Destruktion, natürlich integriert. Es braucht sie beim
Differenzierungsvorgang ebenso wie die Kraft des Positiven, die Konstruktion.

Mit den bisherigen Gedanken wird immer wieder die ethischen Ebene verlas-
sen, sodass man auf die vor-ethische gelangt, wo es streng genommen nicht mehr
um das Böse geht, sondern um die negative Kraft als fester Bestandteil im ontono-
mischen Gesamtgeschehen. Diese Rückführung genügt selbstverständlich nicht, es
braucht auch noch die Analyse von Gut und Böse aus ethischer Perspektive. Da
die Ethik ein zentrales Thema der weiteren Ausführungen sein wird und sie sich
hier nicht in wenigen Worten einfügen lässt, bleibt an dieser Stelle die Einsicht,
dass das „Böse“ ein Faktum ist.

1.4 Krisen: das notwendige Übel

Krisen sind ein fester Bestandteil im Wachsen und sind einerseits aus den ange-
legten Spannungsherden zu verstehen und anderseits aus der Rhythmik allen
Geschehens. Folgende Spannungsherde haben wir unter anderem kennengelernt:
Das ständige Differenzieren und Verzeitlichen ist nicht klar vorgegeben, denn es

1 Voraussetzungen menschlichen Wachsens

22 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




