
WK_GS 8 (30608) / p. 1 / 4.5.17

Walter Kasper
Gott – der Schöpfer und Vollender



WK_GS 8 (30608) / p. 2 / 4.5.17

Walter Kasper · Gesammelte Schriften

herausgegeben von
George Augustin und Klaus Krämer

unter Mitwirkung des
Kardinal Walter Kasper Instituts

für Theologie, Ökumene und Spiritualität
an der Philosophisch-Theologischen Hochschule Vallendar

Band 8
Gott – der Schöpfer und Vollender



WK_GS 8 (30608) / p. 3 / 4.5.17

Walter Kasper

Gott – der Schöpfer
und Vollender



WK_GS 8 (30608) / p. 4 / 4.5.17

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2017
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart

Satz: SatzWeise GmbH, Trier
Herstellung: Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg

Printed in Germany
ISBN 978-3-451-30608-2



WK_GS 8 (30608) / p. 5 / 4.5.17

Inhalt

Einführung: Gott glauben, denken, danken und bezeugen . . . 15

Gottesfrage

Die Gottesfrage heute . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33

I. Zur Aktualität der Gottesfrage . . . . . . . . . . . . . . . 33

II. Das Phänomen des modernen Atheismus . . . . . . . . . 36

III. Das christliche Sprechen von Gott . . . . . . . . . . . . . 41

IV. Gesichtspunkte für die heutige Verkündigung . . . . . . 47

Die Theologie angesichts des heutigen Atheismus . . . . . . . 50

I. Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes . . . . . . . . . . 50

II. Die Notwendigkeit der Frage nach Gott . . . . . . . . . . 56

III. Die Verwandlungen der Frage nach Gott . . . . . . . . . 60

IV. Neuansatz für ein Sprechen von Gott . . . . . . . . . . . 65

V. Geschichtliches Sprechen von Gott . . . . . . . . . . . . 69

Die Gottesfrage als Problem der Verkündigung. Aspekte der
systematischen Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76

Gottesglaube im Angesicht von säkularisierter und
atheistischer Umwelt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 95

I. Die Erfahrung der Abwesenheit Gottes . . . . . . . . . . 95

II. Die neue Frage nach Gott . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100

5



WK_GS 8 (30608) / p. 6 / 4.5.17

III. Die Verwandlung der Frage nach Gott . . . . . . . . . . 102

IV. Geschichtliches Sprechen von Gott . . . . . . . . . . . . 107

Atheismus und Gottes Verborgenheit in theologischer Sicht . 111

I. Die Aporetik gegenwärtiger Theologie angesichts des
Atheismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 111

1. Krise des apologetischen Modells theologischer
Auseinandersetzung mit dem Atheismus . . . . . . . . 112

2. Das Modell dialogischer Verhältnisbestimmung und
seine Aporien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113

3. Ansatz und Problematik eines dialektischen Modells . 116

II. Tradition und Neubegründung der negativen Theologie . 120

1. Herkunft und Entwicklung der negativen Theologie
von der Antike bis zu Thomas von Aquin . . . . . . . . 120

2. Neuzeitliche Ansätze negativer Theologie und ihre
Aporien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 123

III. Die Verborgenheit Gottes in seiner Offenbarung . . . . . 126

1. Der paradoxe Charakter der göttlichen Offenbarung
im Alten und Neuen Testament . . . . . . . . . . . . . 126

2. Dreifache Bestimmung der Verborgenheit Gottes . . . 128

IV. Atheismus und Gottesglaube im Streit um den Menschen 131

Wenn Gott nicht wäre. Die Gottesfrage darf nicht
zur Ruhe kommen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134

I. Ein Gott, der zu etwas gut ist? . . . . . . . . . . . . . . . 135

II. Die Wiederkehr der Religion . . . . . . . . . . . . . . . . 136

III. Illusionslose Bilanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138

IV. Muss sich Gott rechtfertigen? . . . . . . . . . . . . . . . 139

Ökumenisch von Gott sprechen? . . . . . . . . . . . . . . . . . 141

I. Ökumenischer Grundkonsens? . . . . . . . . . . . . . . . 142

II. Konfessionelle Grunddifferenz? . . . . . . . . . . . . . . 145

III. Ein Vorschlag im Anschluss an Thomas von Aquin . . . . 149

IV. Ökumenisches Verständnis der Reformation? . . . . . . 153

Inhalt

6



WK_GS 8 (30608) / p. 7 / 4.5.17

Es ist Zeit, von Gott zu reden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

I. Gott wieder aktuell . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156

II. Der Gott Jesu Christi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162

III. Befreiende Botschaft von Gott . . . . . . . . . . . . . . . 166

IV. Der dreieinige Gott – ein sympathischer Gott . . . . . . . 170

V. Die Wahrheit Gottes – Liebe als Sinn des Seins . . . . . . 173

Von Gott reden. Theologie als Dienst am Glauben . . . . . . . 175

I. Theologie aus lebendiger Überlieferung – Narrative
Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 176

II. Denkende Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 179

III. Kirchliche Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182

IV. Weisheitliche, auf das Wesentliche bedachte Theologie . 184

V. Theologische Theologie und die mystische Dimension der
Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186

Gotteserfahrung

Unsere Gottesbeziehung angesichts der sich wandelnden
Gottesvorstellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 193

I. Diskussion über Bischof Robinsons »Honest to God« . . . 195

II. Aspekte des gegenwärtigen Atheismus . . . . . . . . . . 199

III. Glaube an die Selbstentäußerung Gottes . . . . . . . . . 207

IV. Die Rede vom persönlichen Gott . . . . . . . . . . . . . . 211

Gott in der Geschichte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215

Möglichkeiten der Gotteserfahrung heute . . . . . . . . . . . . 227

I. Das Problem der Erfahrung in der gegenwärtigen
Theologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227

II. Begriff und Formen der Erfahrung . . . . . . . . . . . . 232

III. Wandel und gegenwärtige Form der Gotteserfahrung . . 241

IV. Geschichtliche Erfahrung Gottes . . . . . . . . . . . . . . 247

Inhalt

7



WK_GS 8 (30608) / p. 8 / 4.5.17

Name und Wesen Gottes. Problem und Möglichkeit des
theologischen Sprechens von Gott . . . . . . . . . . . . . . . . 252

I. Die Begegnung von Antike und Christentum und das
Grundproblem theologischer Rede von Gott . . . . . . . . 253

II. Die Lösung des Thomas von Aquin und die Herausbil-
dung der neuzeitlichen Problemstellung . . . . . . . . . . 258

III. Die bleibende Bedeutung des Gottesnamens in der
Gegenwart . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265

Der persönliche Gott. Antwort auf das Geheimnis des
Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 269

I. Was ist der Mensch? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 269

II. Existiert Gott? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 271

III. Wer ist Gott? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273

IV. Ist Gott Person? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 276

V. Wo begegnen wir Gott? . . . . . . . . . . . . . . . . . . 278

VI. Wie ist Gott? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 280

VII. Was heißt an Gott glauben? . . . . . . . . . . . . . . . . 281

In der Liebe Gott erfahren . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 283

I. Menschliche Erfahrung der Liebe . . . . . . . . . . . . . 283

1. Schwierigkeiten mit der Liebe . . . . . . . . . . . . . 283

2. Liebe, was ist das? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 284

3. Das Glück der Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 285

4. Vom Leiden der Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . 286

5. Gott und die Liebe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 288

II. Christliche Erfahrung der Liebe . . . . . . . . . . . . . . 290

1. Begegnung mit Jesus Christus . . . . . . . . . . . . . 290

2. Begegnung mit Gott . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291

3. Begegnung mit dem Nächsten . . . . . . . . . . . . . 292

Inhalt

8



WK_GS 8 (30608) / p. 9 / 4.5.17

Offenbarung und Geheimnis. Vom christlichen
Gottesverständnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 295

I. Die natürliche Offenbarung des Geheimnisses Gottes . . 295

II. Die heilsgeschichtliche Offenbarung des Geheimnisses
Gottes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 298

III. Der personale Charakter des Geheimnisses Gottes . . . . 302

Barmherzigkeit ist der Name unseres Gottes . . . . . . . . . . 309

I. Das Zeugnis der Bibel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 310

II. Systematische Reflexion . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313

III. Spirituelle Konsequenzen – eine Spiritualität der
›offenen Augen‹ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 317

Gott der Schöpfer

Die Schöpfungslehre in der gegenwärtigen Diskussion . . . . . 323

I. Aktualität der Schöpfungslehre . . . . . . . . . . . . . . 323

II. Neuorientierungen in der Schöpfungslehre . . . . . . . . 325

III. Ansätze zu einer neuen Synthese . . . . . . . . . . . . . . 328

IV. Postulat einer erneuerten theologischen Anthropologie . 331

V. Das Problem des Bösen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337

Geheimnis Mensch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 340

I. Krise des Menschen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 340

II. Was ist der Mensch? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 342

III. Größe und Elend des Menschen . . . . . . . . . . . . . . 347

IV. Ecce homo! . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 349

Das theologische Wesen des Menschen . . . . . . . . . . . . . 352

I. Formale Grundlegung der theologischen Anthropologie . 353

1. Geschichtlicher Rückblick . . . . . . . . . . . . . . . 353

2. Die gegenwärtige Aufgabe . . . . . . . . . . . . . . . 358

Inhalt

9



WK_GS 8 (30608) / p. 10 / 4.5.17

II. Materiale Durchführung der theologischen
Anthropologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 361

1. Die ursprüngliche Berufung des Menschen . . . . . . 361

2. Die geschichtliche Entfremdung des Menschen . . . . 365

3. Die eschatologische Befreiung des Menschen . . . . . 368

III. Was ist der Mensch? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 371

Die Stellung der Frau als Problem der theologischen
Anthropologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 374

I. Die Herausforderung durch die Frauenemanzipation . . . 374

II. Gleiche personale Würde von Mann und Frau . . . . . . 376

III. Die Verschiedenheit von Frauen und Männern . . . . . . 381

IV. Partnerschaftliche Verwiesenheit von Frauen und
Männern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 385

Die Treue der Frau zu ihrer Berufung . . . . . . . . . . . . . . . 389

I. Ein anthropologisches Problem . . . . . . . . . . . . . . 389

II. Biblische Grundlegung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 391

III. Geschichtliche Entfaltung . . . . . . . . . . . . . . . . . 397

IV. Grundsätzliche Perspektiven . . . . . . . . . . . . . . . . 398

V. Perspektiven für die kirchliche Praxis . . . . . . . . . . . 403

Gibt es das christliche Menschenbild? . . . . . . . . . . . . . . 407

I. Die Frage nach dem Menschen heute . . . . . . . . . . . 407

II. Ecce homo – das christliche Bild vom Menschen . . . . . 410

Gott und das Geheimnis des Bösen

Die Lehre der Kirche vom Bösen . . . . . . . . . . . . . . . . . 423

I. Theologische Einordnung . . . . . . . . . . . . . . . . . 423

II. Biblische Begründung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 427

III. Entfaltung in der Tradition . . . . . . . . . . . . . . . . 431

Inhalt

10



WK_GS 8 (30608) / p. 11 / 4.5.17

IV. Neuzeitliche Problemstellung . . . . . . . . . . . . . . . 436

V. Zum Thema Besessenheit und Exorzismus . . . . . . . . . 439

Das theologische Problem des Bösen . . . . . . . . . . . . . . 445

I. Die Verlegenheit angesichts des Problems des Bösen . . . 445

II. Philosophische Dimensionen der Frage nach dem Bösen . 449

III. Die theologische Perspektive der Frage nach dem Bösen . 455

IV. Die bleibende Aktualität der biblischen Zeugnisse . . . . 460

V. Wesen und Unwesen des Bösen . . . . . . . . . . . . . . 466

VI. Der praktische Umgang mit dem Bösen . . . . . . . . . . 471

Theologische Gedanken zum Problem des Bösen . . . . . . . . 477

I. Das Böse als theologisches Problem . . . . . . . . . . . . 477

1. Das Problem der Theodizee . . . . . . . . . . . . . . . 477

2. Kritik der traditionellen Theodizee-Versuche . . . . . 479

3. Bleibende Aktualität des Theodizeeproblems . . . . . 482

II. Dimensionen der Frage nach dem Bösen . . . . . . . . . 483

1. Die Dimension der Erfahrung . . . . . . . . . . . . . 483

2. Die Dimension der Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . 484

3. Die metaphysische und theologische Dimension . . . 487

III. Das Böse in der Perspektive des christlichen Glaubens . . 489

1. Der Gesamthorizont der christlichen Antwort . . . . . 489

2. Das Böse im Horizont des Schöpfungsglaubens . . . . 491

3. Das Böse im Horizont des Erlösungsglaubens . . . . . 493

IV. Wesen und Unwesen des Bösen . . . . . . . . . . . . . . 496

1. Die traditionelle Wesensbestimmung des Bösen als
Mangel an Gutem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 496

2. Das Böse als das Nichtige . . . . . . . . . . . . . . . . 497

Inhalt

11



WK_GS 8 (30608) / p. 12 / 4.5.17

Gott unsere Zukunft

Politische Utopie und christliche Hoffnung . . . . . . . . . . . 503

I. Über die Utopie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 504

II. Die christliche Hoffnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 509

III. Vom Gott der Hoffnung und des Friedens . . . . . . . . 512

Gott und die Zukunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 518

I. Die Zukunftsdimension des christlichen Glaubens . . . . 521

II. Die Gegenwart der Zukunft . . . . . . . . . . . . . . . . 527

III. Das Verhältnis von absoluter und geschichtlicher Zukunft 533

Die Zukunft der Frömmigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . 540

I. Frömmigkeit als menschliche Grundhaltung . . . . . . . 540

II. Frömmigkeit aus dem christlichen Glauben . . . . . . . . 543

III. Frömmigkeit als Gabe des Heiligen Geistes . . . . . . . . 547

Zukunft aus dem Glauben . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 551

I. Herausforderungen der Zukunft . . . . . . . . . . . . . . 551

II. Die christliche Botschaft von der Zukunft . . . . . . . . . 555

III. Die Gegenwart der Zukunft . . . . . . . . . . . . . . . . 563

IV. Die Praxis der Hoffnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 567

V. Dimensionen christlicher Hoffnung . . . . . . . . . . . . 571

Die Kirche unter dem Anspruch der Zukunft . . . . . . . . . . 577

I. Die Kirche vor den Herausforderungen der Zeit . . . . . 577

II. Die christliche Zukunftshoffnung . . . . . . . . . . . . . 580

III. Die Kirche der Zukunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 583

Inhalt

12



WK_GS 8 (30608) / p. 13 / 4.5.17

Zum theologischen Verständnis der Zukunft. Die christliche
Hoffnung – Hoffnung für die Welt . . . . . . . . . . . . . . . . 588

I. Herausforderung der Zukunft? . . . . . . . . . . . . . . 588

II. Die christliche Botschaft von der Zukunft . . . . . . . . . 592

III. Die Praxis der Hoffnung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 597

Die Hoffnung auf die endgültige Ankunft Jesu Christi in
Herrlichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 603

I. Glaube der Kirche – heute verstehbar? . . . . . . . . . . 603

II. Panorama einiger gegenwärtiger Deutungen . . . . . . . 604

III. Christologische Konzentration . . . . . . . . . . . . . . . 609

IV. Zeitliche und kosmische Dimension . . . . . . . . . . . . 612

V. Theologische Reductio in mysterium . . . . . . . . . . . 615

VI. Praktische Konkretisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . 618

Das Kapitel »Eschatologie« im Erwachsenenkatechismus.
Probleme und Lösungsansätze . . . . . . . . . . . . . . . . . . 620

I. Der Zugang zu den eschatologischen Aussagen . . . . . . 620

II. Die Hermeneutik der eschatologischen Aussagen . . . . . 624

III. Individuelle und universale Eschatologie . . . . . . . . . 627

Wann darf ich kommen und Gottes Antlitz schauen? (Ps 42, 3).
Eschatologie als endgültige Gottesbegegnung . . . . . . . . . 632

I. Der Tod als Geheimnis des Lebens . . . . . . . . . . . . . 633

II. Antworten der Religions- und Philosophiegeschichte . . 636

III. Die Botschaft der Bibel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 639

IV. Eschatologische Konzentration . . . . . . . . . . . . . . . 642

V. Eschatologische Explikation . . . . . . . . . . . . . . . . 644

VI. Der offene Himmel heute . . . . . . . . . . . . . . . . . 647

VII. Die christliche Weltformel . . . . . . . . . . . . . . . . . 648

Inhalt

13



WK_GS 8 (30608) / p. 14 / 4.5.17

»Bis du kommst in Herrlichkeit«. Liturgie als Sitz im Leben der
Eschatologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 650

I. Eucharistie als Feier des kommenden Reiches Gottes . . . 651

II. Als Getaufte gemeinsam auf dem Weg zum neuen Leben. 654

III. Die Liturgie des himmlischen Jerusalem . . . . . . . . . . 657

IV. In der Gemeinschaft der Heiligen . . . . . . . . . . . . . 660

V. Erwartung des neuen Himmels und der neuen Erde . . . 662

VI. Fest und Feier neu lernen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 665

Bibliographische Nachweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 667

Namenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 673

Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 681

Inhalt

14



WK_GS 8 (30608) / p. 15 / 4.5.17

Einführung
Gott glauben, denken, danken und bezeugen

Theologie heißt wörtlich übersetzt Rede (logos) von Gott (theós).
Gott ist das eine und einende Thema der Theologie. Sie redet von Gott
und von allem anderen unter dem Gesichtspunkt Gottes.1 Die Theo-
logie ist entweder Rede von Gott, oder sie treibt Allotria und ist dann
nicht mehr Theologie. Von Gott zu reden ist ein hoher, manche wer-
den sagen: ein menschenunmöglicher Anspruch. Denn wie kann man
von Gott reden, gar wissenschaftlich von ihm reden? Einer der großen
Theologen der jüngeren Theologiegeschichte, Karl Rahner, hat kurz
vor seinem Tod gesagt, Theologe zu sein heiße, ein Leben lang die
Unbegreiflichkeit Gottes auszuhalten.

Die Unbegreiflichkeit Gottes ist nicht erst die Erfahrung vieler
heutiger Menschen. Die Aussage, dass Gott ein verborgener Gott und
unbegreiflich ist, findet sich schon in der Heiligen Schrift (Jes 45, 15;
Röm 12, 33–35; 1 Kor 2, 16; 1 Tim 6, 16); sie ist dann auch in das kirch-
liche Dogma eingegangen. Theologen dürfen also nicht den Eindruck
erwecken, als seien sie Geheimräte Gottes, die über Gott bestens Be-
scheid wissen. Doch wie sollen und wie können sie dann verantwort-
lich über Gott reden, ohne das unergründliche Geheimnis Gottes zu
zerreden? Wie ist Theologie überhaupt möglich?

Diese Fragen bewegen mich seit dem Anfang meiner theologischen
Arbeit. In der Habilitationsschrift Das Absolute in der Geschichte2

(1965) wollte ich diesen Fragen ausgehend von einem der großen neu-
zeitlichen Denker, der späten Philosophie Friedrich Wilhelm Joseph
Schellings, nachgehen. Sie ist deshalb interessant, weil sie nochmals

1 Thomas v. Aquin, S.th. I q. 1 a. 3.
2 W. Kasper, Das Absolute in der Geschichte. Philosophie und Theologie der
Geschichte in der Spätphilosophie Schellings, Mainz 1965, Neudruck: WKGS 2,
Freiburg i. Br. 2010.

15



WK_GS 8 (30608) / p. 16 / 4.5.17

das idealistische neuzeitliche Denken, das bei Hegel seinen Höhe-
punkt erreicht hatte, zusammenfasst und nochmals den platonisch-
neuplatonischen Weg des Aufstiegs zur Erkenntnis Gottes geht, um
am Ende dessen Scheitern zu erfahren. Mit seinem eigenen Versuch
einer absteigenden positiven Philosophie ist letztlich auch Schelling
selbst gescheitert oder zumindest zweideutig geblieben. Die Spät-
philosophie Schellings repräsentiert also Größe wie Krise des neuzeit-
lichen Denkens. Damit hat sie den Weg des 19. und 20. Jahrhunderts
zum Existentialismus Søren Kierkegaards wie zum Nihilismus Fried-
rich Nietzsches vorbereitet.

Der Gott Jesu Christi3 (1982) suchte in Auseinandersetzung mit dem
modernen Atheismus aufzuzeigen, dass der Theismus in der Tat schei-
tert, dass aber ausgerechnet die oft vernachlässigte und verkannte Tri-
nitätslehre die Antwort auf die Krise des Theismus sein kann. Die
Trinitätslehre ist im Grunde die Ausbuchstabierung der biblischen
Botschaft von der Offenbarung Gottes in Jesus Christus in der zusam-
menfassenden Aussage »Gott ist Liebe« (1 Joh 4, 8.16). Wenn Gott Lie-
be ist, dann ist Liebe der Sinn des Seins und auch des Menschen. Die
Trinitätslehre ist damit weit entfernt davon, eine weltfremde abstrak-
te Spekulation zu sein. Das letzte Buch Barmherzigkeit. Grundbegriff des
Evangeliums – Schlüssel christlichen Lebens4 (2012) suchte diese Erkennt-
nis angesichts der schrecklichen Katastrophenerfahrungen des 20. und
des beginnenden 21. Jahrhunderts nochmals weiterzuführen und zu
vertiefen. Denn die Liebe Gottes erweist sich konkret in seiner Barm-
herzigkeit, in seinem Erbarmen und erlösenden Mitleiden mit dem
Elend des Menschen. Das biblisch zentrale Thema der Barmherzigkeit
ist die christliche Antwort auf die bedrängenden »Zeichen der Zeit«.

Der vorliegende Band fasst die vielen kleineren Veröffentlichun-
gen, welche diesen Weg des Nachdenkens über Gott begleitet haben,
zusammen. Diese Einführung will diesen Weg nachzeichnen, ihn –
soweit dies in einem kurzen einführenden Beitrag möglich ist – in
das Ganze der Theologiegeschichte einordnen und ihn dann nochmals
etwas weiterführen.

Einführung

3 Ders., Der Gott Jesu Christi, Mainz 1982, Neudruck: WKGS 4, Freiburg i. Br.
2008.
4 Ders., Barmherzigkeit. Grundbegriff des Evangeliums – Schlüssel christlichen
Lebens, Freiburg i. Br. 2012.

16



WK_GS 8 (30608) / p. 17 / 4.5.17

Die Lehre von Gott war bei den großen geschichtlichen Gestalten der
Theologie nie nur eine abstrakte Doktrin. Auf der Grundlage der Of-
fenbarung Gottes kann sie nur jeweils kontextbezogen auf die Pro-
bleme der Zeit geschehen. Das war schon in der Antike so. Sie kannte
im Anschluss an Marcus Terentius Varro drei Formen der Theologie:
die mythische oder poetische Theologie, die physische oder natürliche
beziehungsweise philosophische Theologie und die politische Theo-
logie, die als politischer Mythos den Staatskult legitimieren sollte.5 In
allen diesen drei Formen war Gott beziehungsweise das Göttliche
nicht grundsätzlich vom Bereich des Weltlichen unterschieden, es
war vielmehr sozusagen der Tiefengrund und die Garantie der sakral
verstandenen kosmischen und politischen Ordnung.

Erst die monotheistische Revolution der prophetischen jüdisch-
christlichen Botschaft hat Gott als den Heiligen grundsätzlich von
allem Weltlichen unterschieden und als über alles Weltliche erhaben
in seiner dem Menschen verborgenen, schlechterdings transzendenten
Wirklichkeit erfahren und bezeugt (Jes 6, 1–5; 57, 15 f.). Das musste
der Antike als ein alle weltliche Ordnung auflösender Atheismus (ase-
beia) erscheinen. Der Gläubige sah sich nun nicht mehr im Kreislauf
des immer Gleichen geborgen und diesem Kreislauf zugleich sklavisch
unterworfen, sondern in die Geschichte hineingestellt, in der Gott
durch Wort und Tat frei und souverän spricht und handelt, Menschen
als seine Freunde anspricht und sie in die Verantwortung ruft. Die
Rede von Gott ist letztlich nur möglich als Antwort auf die Selbst-
offenbarung des dem Menschen unergründlichen Geheimnisses Got-
tes, die zusammenfassend in der Menschwerdung, im Leben, im Tod
und in der Auferweckung Jesu Christi geschieht. Jesus Christus ist das
offenbare Mysterium Gottes: »Wer mich gesehen hat, hat den Vater
gesehen« (Joh 14, 9).

Auf dieser Grundlage konnte das Christentum den antiken Begriff
der Theologie nur zögerlich rezipieren. An seiner Stelle waren für das
Sprechen von Gott bis ins Hochmittelalter Begriffe im Gebrauch, wel-
che den Zusammenhang der Rede von Gott mit der in der Heiligen
Schrift bezeugten souverän freien geschichtlichen Offenbarung Got-
tes signalisieren (sacra doctrina, doctrina fidei, sacra pagina). Die
heilsgeschichtliche Theologie nach dem Zweiten Vatikanischen Kon-

Einführung

5 Aug. civ. VI, 5 f.12.

17



WK_GS 8 (30608) / p. 18 / 4.5.17

zil suchte diese biblisch fundierte patristische und hochmittelalterli-
che Rede von Gott wieder zu erneuern, wie es zuvor schon die katho-
lische Tübinger Schule des 19. Jahrhunderts getan hatte, die mein ei-
genes theologisches Denken prägte.

Da die Offenbarung geschichtlich, das heißt im jeweiligen Hier
und Heute ergeht, kann sie nur wieder kontextuell vergegenwärtigt
werden. Wer eine Theologie für alle Zeiten schreiben will, wird eine
Theologie schreiben, die für keine Zeit Bedeutung hat. Darum ist der
Zeitindex für offenbarungsbezogene christliche Gottesrede wesent-
lich. Schon die griechische Übersetzung der Bibel, die Septuaginta,
musste die Selbstoffenbarung Gottes vor Mose am brennenden Dorn-
busch hellenistisch kontextualisieren. Sie hat die biblisch bezeugte
Selbstaussage Gottes: »Ich bin, der da ist« (Ex 3, 14) mit Hilfe des helle-
nistischen Begriffs übersetzte: »Ich bin, der ist«, das heißt: »Ich bin der
Seiende«.

Diese Übersetzung des biblischen Zeugnisses in hellenistisch-phi-
losophische Sprache wurde grundlegend für die gesamte Tradition
der christlichen Gottesrede, wie wir sie in Hochform etwa bei Thomas
von Aquin finden. Sie war indes keine simple Hellenisierung des bib-
lischen Gottesglaubens, sondern vielmehr Ausdruck der geschichts-
mächtigen Durchdringung und der christlichen Transformation des
hellenistischen Denkens. Sie wollte Rechenschaft (apologia) geben
von der christlichen Hoffnung (1 Petr 3, 15) und zeigen, dass der Glau-
be an den Gott der Offenbarung kein blinder Mirakel- oder Auto-
ritätsglaube, sondern logoshafter Gottesdienst (logike latreia, rationa-
bile obsequium) (Röm 12, 1) ist, der denkerisch verantwortet werden
kann und verantwortet werden muss. Im Anschluss an Augustinus hat
Anselm von Canterbury das Programm der Theologie als Glaube, der
nach dem Verstehen des Geglaubten fragt (fides quaerens intel-
lectum), formuliert.

So gehören gerade für eine heilsgeschichtliche Theologie, wie sie mir
in der Tübinger Tradition vorschwebte, das Gott glauben und das Gott
denken unlösbar zusammen. Die großen Tübinger Theologen (Johann
Sebastian Drey, Johann Adam Möhler, Johannes Evangelist Kuhn,
Franz Anton Staudenmaier) haben sich gründlich mit Georg Wilhelm
Friedrich Hegel und Friedrich Wilhelm Joseph Schelling auseinander-
gesetzt. Auf der Grundlage eines erneuerten patristischen Denkens
hat in der neueren Theologie unter anderen Joseph Ratzinger/Bene-

Einführung

18



WK_GS 8 (30608) / p. 19 / 4.5.17

dikt XVI. nachdrücklich und beharrlich auf die Nichtwidersprüch-
lichkeit und die Zusammengehörigkeit von Glauben und Denken hin-
gewiesen.

Zum Problem wurde die bisherige Gestalt der Theologie in dem
Augenblick, in dem im 19. und 20. Jahrhundert der Theismus und die
Theo-Ontologie, das heißt die Zuordnung vom Gott der Offenbarung
und der natürlichen Seinsordnung zusammenbrachen. Die Krise wur-
de in der Katastrophe des ersten Weltkriegs, mit dem das alte Europa
sozusagen Selbstmord beging, offenkundig. Es gab nun keine all-
gemein rezipierte natürliche Theologie mehr, auf die man zurückgrei-
fen konnte und an der noch die großen Vertreter der europäischen
Aufklärung des 18. Jahrhunderts festgehalten hatten. Die Situation
für ein theologisches Sprechen von Gott hatte sich damit von Grund
auf geändert.

Anders formuliert: Die modernen Menschen, die leben ›etsi Deus
non daretur‹ (als ob Gott nicht wäre) und die dennoch den Eindruck
haben, dass ihnen dabei nichts fehlt, sind keine neuen Heiden. Denn
die alten Heiden waren in ihrer Weise durch und durch religiös. Die
Ehrfurcht vor dem Heiligen (eusebeia, pietas, religio) in der kos-
mischen wie politischen Ordnung war für sie im privaten wir im öf-
fentlichen Leben grundlegend. Heute dagegen scheint vielen Zeitge-
nossen die religiöse »Antenne« und damit schon das bloße Interesse an
der Frage nach Gott und nach der Botschaft Gottes abhanden gekom-
men zu sein. Dietrich Bonhoeffer und ähnlich Alfred Delp haben in
ihren Schriften aus der Gestapo-Haft diese neue Situation eindrück-
lich beschrieben und eine religionslose Zeit vorausgesagt.

Indirekt hat das Christentum mit seiner Radikalisierung der Trans-
zendenz Gottes dazu beigetragen, Gott und Welt zu unterscheiden
und die Welt weltlich zu verstehen und weltlich in der Welt zu leben.
Die evangelische Theologie in der Gestalt der dialektischen Theologie
von Karl Barth und die katholische Theologie, wie sie etwa von Karl
Rahner repräsentiert wird, haben aus dieser Situation unterschied-
liche Konsequenzen gezogen. Karl Barth hat die natürliche Theologie
als Sündenfall der Theologie und als menschlichen Hochmut verwor-
fen, weil sie nach ihm sich eigenmächtig Gottes zu bemächtigen ver-
sucht. Er wollte seine Theologie ganz vom Wort Gottes her begrün-
den. Karl Rahner dagegen hat den Menschen als Hörer des Wortes und

Einführung

19



WK_GS 8 (30608) / p. 20 / 4.5.17

das Menschsein als offene Frage nach Gott verstanden. Die dem Men-
schen eigene Hörfähigkeit für das an ihn ergehende Wort Gottes ist
nach ihm die transzendentale Bedingung der Möglichkeit des Glau-
bens, das heißt die Voraussetzung, welche der Glaube selbst voraus-
setzt und auf die er eine existentielle Antwort gibt. Eine ähnliche
transzendentale Theologie entwickelte im englischsprachigen Raum
Bernard Lonergan.

Diese existentiale oder auch personalistische Theologie wurde im
20. Jahrhundert in unterschiedlicher Weise weitgehend zum Main-
stream der katholischen Theologie. Sie konnte zeigen: Wenn die welt-
liche Existenz des Menschen von ihrer Begründung in der Transzen-
denz Gottes losgelöst wird, sieht sich der Mensch einsam und nackt
den Rätseln, den Problemen, Katastrophen, Abgründen und der Un-
berechenbarkeit, also dem ganzen Geheimnis seiner Existenz aus-
gesetzt. Es überkommt ihn, wie es schon der späte Schelling und ihm
folgend Kierkegaard aufgezeigt haben, eine Urangst. Martin Heideg-
ger hat sie als Urexistential des Menschen analysiert. Sie kann sich
konkret an immer wieder anderen als Bedrohung empfundenen Phä-
nomenen (Atomangst, Umweltkrise, Flüchtlingskrise u. a.) fest-
machen. Letztlich ist sie Todesangst, die Erfahrung, dass wir unser
Leben nicht in der Hand haben und undurchschaubaren fremden
Mächten ausgeliefert sind. Mitten im Leben sind wir vom Tod und
von bedrohlichen Mächten des Todes umfangen.

Der Atheismus, wenn er denkerisch ernsthaft ist, ist letztlich ein
Agnostizismus, eine radikal negative Theologie, welche vom Geheim-
nis unseres Daseins nur in Negationen sprechen kann. Er weiß nicht
nur nicht, was dieses Geheimnis, das wir Gott nennen, ist; er muss
auch die Frage ob Gott ist oder ob nicht eher ein letztlich sinnloses
Nichts ist, offen lassen. Er muss sich dann freilich auch der Urfrage
des Denkens stellen: Warum ist überhaupt etwas und nicht lieber
Nichts? Diese Urfrage allen philosophischen Nachdenkens haben vor
Martin Heidegger schon Gottfried Wilhelm Leibniz und Friedrich
Wilhelm Joseph Schelling gestellt.

Die Offenbarung ist nicht gleichsam der passende Deckel auf den
dampfenden Kochtopf menschlicher Existenzfragen. Die Botschaft
von Gott kann und will die Frage nach dem Geheimnis des Daseins
nicht einfach beantworten und das Rätsel des Menschseins nicht ein-
fach auflösen. Sie ist vielmehr Offenbarung des Geheimnisses Gottes.

Einführung

20



WK_GS 8 (30608) / p. 21 / 4.5.17

In ihr offenbart sich Gott als Geheimnis einer absoluten Freiheit, die
nicht Angst machende Willkürfreiheit, sondern Freiheit in der Liebe
ist. »Gott ist Liebe«, die sich frei und das heißt gnädig mitteilt, welche
die Welt und den Menschen in ihrer Herrlichkeit teilhaben lässt, sich
des Menschen annimmt, ihn trägt und hält und ihm seine Freund-
schaft schenkt.

In diesem Sinn ist die Offenbarung eine unableitbare befreiende
und beglückende Näherbestimmung (Determination) des Geheimnis-
ses, in das wir als Menschen unabweisbar hineingestellt sind (Kuhn).
Die Antwort des Glaubens ist eine zwar nicht als notwendig ableit-
bare, wohl aber als eine etwa im Sinn der Wette von Blaise Pascal
sinnvolle Antwort, ja nach dem eigenen Selbstverständnis des Glau-
bens die letztlich einzig sinnvolle und überzeugende Antwort auf die
Grundfrage des Menschen.

Damit wurde Martin Luthers aus der Todesangst heraus gestellte
Frage nach dem gnädigen Gott und nach der Rechtfertigung des Sün-
ders im modernen Kontext ganz neu existentiell aktuell. Sie konnte
nunmehr einem grundlegenden ökumenischen Konsens zugeführt
werden. Die Rechtfertigungsbotschaft besagt: Gottes Wort ist nicht
Verurteilung zum Tod, sondern Freispruch zum Leben. Es ist das Ge-
schenk der christlichen Freiheit, zu der Christus uns frei gemacht hat
(Gal 5, 1). Gott will nicht den Tod des Sünders, sondern dass er lebt
(Ez 33, 11; vgl. Lk 15, 7.10.32). Das Evangelium ist Evangelium der
Freude, das heißt des neuen und auf Hoffnung hin endgültig erfüllten
Lebens.

Aufgrund der fürchterlichen Katastrophen-, Unrechts- und Leidens-
erfahrungen des 20. und des beginnenden 21. Jahrhunderts begegnen
die transzendental und existential argumentierende Theologie wie die
christliche Theologie allgemein inzwischen schwerwiegende Anfra-
gen. Die grundlegende monotheistische Unterscheidung von Gott
und Welt und der monotheistische Anspruch stehen unter Verdacht
und sind zum Streitfall geworden. Der Vorwurf lautet: Der monotheis-
tische Exklusivismus ist der Grund für Abgrenzung von anderen Reli-
gionen und anderen weltanschaulichen Positionen und birgt damit
ein erhebliches Gewaltpotential (Jan Assmann). Andere sprechen von
einer Tugenddiktatur der jüdisch-christlichen Tradition (Peter Sloter-
dijk). Deshalb stimmt Odo Marquard das Lob des Polytheismus an, der

Einführung

21



WK_GS 8 (30608) / p. 22 / 4.5.17

eine Vielfalt von Erzählungen, Symbolen, Gottesvorstellungen, reli-
giösen Riten kennt und damit Raum gibt für eine pluralistische tole-
rante Weltfrömmigkeit. Darum gilt es, den Glauben an den einen und
einzigen Gott, wenn schon nicht zu leugnen und zu bekämpfen, so
doch kritisch einzuhegen und einzugrenzen (Ulrich Beck). Da die mo-
notheistische Unterscheidung von Gott und Welt nicht erst eine mo-
saische, sondern eine bereits abrahamitische Unterscheidung ist, be-
trifft der Verdacht alle in unterschiedlicher Weise abrahamitischen
Religionen, Judentum, Christentum und Islam, gemeinsam.

Man wird freilich fragen, ob denn die polytheistischen Religionen
wirklich so friedlich waren und sind, wie es die Einwände gegen den
Monotheismus voraussetzen, oder ob nicht gerade die Mythen voll
sind von Götterkämpfen, in die auch die Menschenwelt verstrickt ist.
Dass vollends der moderne Atheismus friedliebender sei als der Mono-
theismus (Richard Dawkins) wird jeder, welcher die atheistischen
Ideologien des 20. Jahrhunderts kennt oder gar am eigenen Leib erfah-
ren hat, als kaum mehr entschuldbare Naivität bezeichnen. Das Phä-
nomen der Gewalt ist seit Kain und Abel ein gesamt-menschheits-
geschichtliches Phänomen und kann nicht einfach am Monotheismus
festgemacht werden. Im Übrigen ist Unterscheidung nicht nur ein
theologisches Problem, sondern seit Parmenides und dem Prinzip
vom ausgeschlossenen Dritten zwischen Sein und Nichtsein (Kontra-
diktionsprinzip) das fundamentale Prinzip des Denkens und des Seins
überhaupt.

Trotzdem kann die Theologie die Einwände gegen den Monotheis-
mus nicht leichthin von der Hand weisen. Denn es ist unabweisbar,
dass es im Alten Testament, in der Geschichte des Christentums
(Kreuzzüge, Ketzerverfolgungen u. a.) und nicht zuletzt im Islam bis
auf unsere Tage eine Gewaltgeschichte gibt. Dazu kommen die fürch-
terlichen Gewalt- und Leidenserfahrungen in der Geschichte des 20.
und des beginnenden 21. Jahrhunderts. Sie haben die alte Theodizee-
Frage neu aufgeworfen: Wie kann ein allmächtiger und allgütiger
Gott solche Gewalt zulassen? Entweder ist er allgütig, aber nicht all-
mächtig, dann ist er ohnmächtig und nicht Gott, oder er ist allmäch-
tig, aber nicht allgütig, dann ist er ein unerträglicher Tyrann, für den
es nur die eine Entschuldigung geben kann, dass er nicht existiert.

Im Blick auf diese Gewaltgeschichte muss die Theologie ihre Rede
von Gott einer erneuten tieferen Reflexion unterziehen. Die offizielle

Einführung

22


