
„Kehren wir, so lange wir leben, zurück, so kehren 
wir nie dorthin zurück, wo wir waren, und eben 
deshalb steht künftig immer was aus“ 
(Waldenfels 2002, 180)

Vorrede – Avantpropos

1.

Worum wird es in diesem Essay gehen? Vordergründig wird hier ein kompletter 
Fallbericht wiedergegeben: 25 Sitzungen mit anschließendem Katamnesebericht. 
Das Berichtswerk hebt vor allem drei Materialien heraus, die in einer Musikthera-
pie als Wirkungsanalyse immer eine wichtige Rolle spielen. Die Materialien sind: 
die gemeinsamen Klangproduktionen, die einfallenden Erzählungen und die ein-
fallenden Träume. Als eine Wirkungsanalyse will eine solche Musiktherapie zu-
nächst und zuvörderst beschaubar machen – für Fall und Berater – von welchen 
Sinnmotiven eine gelebte Lebensführung immanent organisiert wird. 

Allgemeiner: Wir stellen uns nicht vor die Frage: Was sollen wir tun, sondern 
vor die Frage: Was tun und leiden wir, wenn wir zur-Welt-sind (Merleau-Ponty)? 
Mit einer solchen Beschränkung (Goethe) auf die Analyse der Sinnordnungen und 
deren gute Gründe vollziehen wir eine Akzentverschiebung. Aus einer ‚Therapie‘, 
die helfen will, wird eine ‚Beratung‘, die beschaubar machen möchte. 

Der Leser/die Leserin mag von vornherein darauf verzichten, hier etwas zu er-
fahren über Krankheiten jedweder Art und deren Behandlung. Stattdessen kommt 
etwas anderes. Die erwähnten drei Materialien und deren Behandlung stehen 
prototypisch für ebenso viele Erfahrungsmodi: Spielerfahrungen, Hörerfahrungen 
und Erzählerfahrungen. Musiktherapie in diesem vorgestellten Konzept versteht 
sich als Kultivierung solcher Erfahrungsmodi. Das Aufsuchen und Herausstellen 
(1) solcher Erfahrungen bilden den ersten Schritt einer solchen Kultivierung, wei-
tere methodische Schritte sind die Zubereitung (2), die Zerdehnung des Materials 
(3), sowie die systematische Auslegung desselben (4). Kultivierung in vier Schrit-
ten also. Der gemeinsam mit der Klientel entwickelte Auslegungsgang (Interpreta-
tion) soll die Sinnmotivation der gelebten Alltagswirklichkeit des jeweiligen Falles 
erhellen.

Es geht also um das seelische Geschehen, so wie es zum Ausdruck kommt in 
den musikalischen gemeinsamen Klangproduktionen, in den einfallenden Alltags-
episoden und in den einfallenden Träumen. 

02_Text_Grootaers_Morphologie.indd   7 05.12.14   11:51



8 Vorrede – Avantpropos

2.

Das seelische Geschehen, wie es in der morphologischen Psychologie Wilhelm 
Salber‘s über mehrere Jahrzehnte exploriert wurde, lässt sich verdeutlichen an dem 
Begriff der Formenbildung. Da diese Nomenklatur in ihrer Neuheit relativ unbe-
kannt ist, will ich in meiner Vorrede eine erste Annäherung an dieses psychologi-
sche Konzept darstellen.

Das seelische Leben kommt zum Ausdruck in unserem Umgang mit der Wirr-
warrwirklichkeit. Dabei bilden sich Formen aus, die es ermöglichen, dass aus die-
sem Umgang etwas wird, was wir als Gestaltbildung (Goethe) bezeichnen können. 
Die seelische Gestaltbildung ist die Voraussetzung, dass daraus wiederum etwas 
anderes werden kann und muss (Gestaltumbildung). Dieses Zwei-in-Eins – Ge-
staltbildung, Gestaltumbildung – bezeichnet die morphologische Psychologie als 
Formenbildung.

Formenbildung ist aber keine feste Substanz, die man messen und berechnen 
könnte. Es ist ein Geschehen (unsichtbar) im Umgang mit Wirklichkeit (Zur-Welt-
Sein). Es ist weiter zu charakterisieren als ein Unternehmen (fr.: entreprise), als eine 
Affäre mit der Welt, als ein Lauf der Dinge, als ein Getriebe, als eine Angelegen-
heit, die uns angeht.

3.

Die seelische Formenbildung führt in diesem Getriebe ein Bild von sich selbst aus. 
In diesem Bildgefüge strebt es auf Übergänge zu anderen Bildern hin. Diese Bild-
gefüge nun sind demnach keine imaginativen Gedanken, sondern Wirkmächtigkei-
ten (siehe Grootaers 2010, 51–67).

Die seelische Formenbildung ist ein psychischer Gegenstand als ein bewegtes 
und bewegendes Ereignis. Weder ist sie eine äußere Anordnung noch ist sie schon 
im Voraus vorhanden. Indem wir Umgang haben mit der Wirklichkeit, kommt die 
Formenbildung darin zum Ausdruck. Mehr noch: Wir haben Formenbildungen 
nur indem wir reisen, lesen, kochen, Fahrrad fahren, therapieren, Politik betreiben, 
auf Beerdigungen gehen u. v. a. m. Der Umgang mit Alltag bringt diese Formen-
bildung erst hervor. Aber sie ist nicht nur interessiert an ihrer eigenen Ausdrucks-
bildung, sie will vielmehr auf Verwandlung, auf Umbildung, auf Metamorphose 
hinaus. Die seelische Formenbildung, die sich selbst versteht und organisiert, lässt 
sich wissenschaftlich erfassen, indem wir methodisch die uns begegnenden Ereig-
nisse beschreiben und rekonstruieren. Auch dieser wissenschaftliche Umgang ist 
Umgang mit Wirklichkeit und lässt sich nicht aus Büchern erlernen. Bei der Re-
konstruktion von Ereignissen – seelisch gesprochen – merken wir, dass Formenbil-
dung nicht beliebig zu Werke geht. Die morphologische Psychologie hat in dieser 
Formenbildung Gestaltfaktoren herausgearbeitet (sechs Richtige), die immanent 
die Formenbildung organisieren. Das bedeutet seltsamerweise, dass Formenbil-

02_Text_Grootaers_Morphologie.indd   8 05.12.14   11:51



9﻿ Vorrede – Avantpropos

dung, wie sie in unserem Umgang mit Wirklichkeit zum Ausdruck kommt, sich 
selbst versteht, eine eigene Logik aufbaut und diese auch befolgt. Die Formenbil-
dung kommt in der Regel ohne unser Verständnis mit sich selbst gut zu recht. Das 
Verhältnis zwischen Regelwerk und Ereignis will ich kurz an einem banalen Bei-
spiel verdeutlichen.

Das Kartenspiel wird organisiert von einer bestimmten Spielregel. Diese Regel, 
die in diesem Fall tatsächlich von außen hergestellt wird, ist aber nicht auch noch Teil 
des Spielens. Sie regelt das Spiel, indem die Spieler sich daran halten, was als Regel 
gilt. So wenig wie es die Welt gibt als gegebene Anordnung der Dinge, so wenig gibt 
es eine prästabilierte seelische Formenbildung nach der wir uns nur zu richten hätten 
oder von der wir abweichen könnten. Vielmehr generiert die seelische Formenbil-
dung ihre Ordnungen, in denen sie unseren Umgang mit Wirklichkeit als zusam-
menhängend zum Ausdruck bringt. Die Stundenwelten, in denen dies geschieht, sind 
Sinnfelder oder wie die morphologische Psychologie sich ausdrückt: Wirkungsein-
heiten, in denen unsere (kleine) Welten sich ausleben und sich als Sinnereignis selbst 
verstehen. Nichts ist als Ordnung schon vorgegeben. Das führt dazu, dass, wer so 
zu denken anfängt, sich lossagen muss von einem Denken in Substanzen oder ab-
gegrenzten Dingen, die außerhalb dieser Sinnfelder existierten. Diese Dinge mögen 
existieren, aber sie sagen uns nichts über den dramatischen seelischen Zusammen-
hang an dem uns was liegt und der uns existenziell ein Leben lang beschäftigt.

4.

Die Formenbildung ist so besehen ein Herstellungsprozess eines sich bewegenden 
Sinnzusammenhangs, der die Kategorien unseres Denkens, Fühlens und Wollens 
unterwandert. Sie hat ‚pathische‘ Züge. Deshalb wundern wir uns, wohin wir ge-
raten können bei unserem alltäglichen Tun und Leiden, bei den Therapien, die wir 
betreiben. Wir wundern uns, wohin politische Ereignisse hineinführen können. 
Wir wundern uns, wohin verbindliche Vereinbarungen uns hineinführen und wo-
von sie uns abhalten können. Weil Formenbildung auf Umbildung aus ist, bricht 
sie notwendigerweise mit unseren alltäglichen Gewohnheiten. Vor allem im Traum 
werden wir davon einiges gewahr. So ist der Traum bzw. das Träumen ein mit dem 
Alltag verbündeter ‚Tummelplatz‘ seelischer Formenbildung. Auch hier haben wir 
es mit einer unverbrüchlichen Zwei-Einheit zu tun.

Und noch etwas: die Formenbildung hat Begrenzungen, sie baut an sich ein 
Gerüst auf, an dem sie sich selbst fortbewegt (im doppelten Sinne). Sie entwirft 
einen Lauf, den sie vorübergehend selbst befolgt. Sie gliedert sich von Stunde zu 
Stunde (Stundenwelt) und breitet sich aus als Sinnfeld, als Szenario. 

In der Musik kennen wir Form-Bildung z. B. in Gestalt der Sonatenform mit 
ihren Themen, Durchführungen, Reprisen. Wenn wir aber Musik erleben (hinhö-
ren, herstellen), hören wir nicht primär diese Gerüste und Anhalte. Der erste Satz 
einer Symphonie in Sonatenform kann uns nur deswegen etwas angehen, weil ihr 

02_Text_Grootaers_Morphologie.indd   9 05.12.14   11:51



10 Vorrede – Avantpropos

Ereignis uns in seelische Ereignisse verwickelt, in denen wir uns als Andere gewahr 
werden. 

Wir werden gewahr, dass eine Gestaltbrechung stattfindet in uns. Das Fremde 
dort (Symphonie) bricht sich in das eigene ‚Hier‘ (hinhören). An solchen Brechun-
gen hat die Formenbildung bzw. das seelische Geschehen seinen Spaß. Wir erle-
ben solche Übergänge als erotisch, als bewegend. Gerade in solchen Brechungen, 
Übergängen, in einem solchen Darüberhinaus (hyperbolische Erfahrung) befin-
den wir uns inmitten eines Dramas. Dieses Drama heißt Zur-Welt-Sein (Merleau-
Ponty). Das radikale Drama seelischen Ereignens ist unser Ineinssein mit diesem 
nicht hintergehbaren ‚Zusammenhang‘ (Heidegger). Die Produktion von Zusam-
menhang ist das Drama.

An dieser Stelle könnte meine Vorrede zu Ende sein und sie ist es auch in einem 
ersten Angang. Dennoch will ich versuchen, das Ganze noch einmal anders zu for-
mulieren. In diesen anderen Formulierungen zeigen sich dann weitere Komplikati-
onen des Konzeptes der Formenbildung. 

5.

„Die Formenbildung ist die Motivation des seelischen Geschehens“ (Salber 2007³, 
158). Diese Maxime leitet den analytischen Gang des vorliegenden Essays und 
der vorliegenden Beratung. Seelische Formenbildung ist eine ‚musikalische Kom-
position‘, sie ist ihr eigener Kompositeur. Die Produktion seelischer Formen ist 
zugleich ‚zustande-kommen‘ und ‚übergehen‘ und nur in diesen Übergängen, in 
diesem Werden und Anders-Werden ist die Formenbildung zu haben. Die seelische 
Formenbildung komponiert ihr Werk im Medium der ganzen Wirklichkeit – zu-
gleich ist aber die Formenbildung das Medium der gelebten Welt. 

Das Seelische ist ein ‚Unternehmen, das im Übergang ist‘. In diesem Unterneh-
men behandelt es sich selbst. Die seelische Formenbildung als Letzterklärung ist 
nicht in einem Dahinter oder einem Darunter. Es ist ein Produktions-Indem. Eher 
ist es in einem Dazwischen, in einem Indem, in einem Darüberhinaus. In ‚bewegli-
chen Sinnordnungen‘ zeigen sich Gesetze von Gestaltung und Verwandlung. 

Aber Vorsicht, wie vorhin auch schon betont: Auch solche Gesetzmäßigkeiten 
sind nicht schon ‚im Vorhinein‘ in diesen Sinnordnungen. Auch das Sichordnen der 
Sinnordnungen ist nicht schon im Voraus in den Phänomenen. Beide – das Regel-
werk und die Ordnungsregel – bedingen sich gegenseitig. Das ist die Philosophie 
der Morphologie. Anders gewendet: Indem wir uns im Umgang mit ‚Weltlichkeit‘ 
(Heidegger) befinden, generieren wir die Ordnungen, nach denen wir uns orientie-
ren. Dieser Vorgang ist zugleich ein Suchen und Finden. Darin steckt ebenso An-
ziehung wie Verwerfung, Liebe wie Hass, Bergung wie Vernichtung. 

02_Text_Grootaers_Morphologie.indd   10 05.12.14   11:51



11Vorrede – Avantpropos �Vorrede – Avantpropos﻿

6.

Ein weiterer Gedanke: Die Wendungen der Formenbildung bringen eine Gestalt-
brechung zum Ausdruck, die sich selbst regulierende und verstehende Formen-
bildung ist kein Antreiber (Trieb). In ihrer Fabrikation – Wendung und Drehung, 
Umkehrung und Verkehrtlaufen – betreibt sie zugleich eine Brechung ähnlich ei-
ner Lichtbrechung. Formenbildung als Gestaltbildung bildet sich notwendig wei-
ter in anderen Gestalten. Der Übergang vom einen zum anderen ist ihr Prinzip. 
Das Seelische erfährt sich erst im und als Übergang. In diesem ‚Spielraum‘ wird 
Sinn hergestellt. Anders gewendet: Seelische Formenbildung ist keine Träumerei, 
keine Physis und auch keine geistige Anmutung. Sie hat sich selbst als Ereignis und 
ihr widerfährt, was sie selbst tut und leidet. Sie ist mit uns in Raum und Zeit. Hier 
tauchen jetzt zwei grundlegende Fragen auf. Die erste Frage wäre: Was ist das see-
lische Geschehen, bzw. was ist Formenbildung? Und die zweite Frage: Wer sind 
wir dabei?

7.

Die Was-Frage sowie die Wer-Frage führen traditionsgemäß zu Denkikonen, die 
aus der Definitionskultur der neuzeitlichen Philosophie herrühren. Diese sind als 
Rationalismus bekannt geworden (Descartes, Spinoza, Leibniz und Chr. Wolff). 
Ein psychologischer Gegenstand, der als ein beweglicher, polymorpher Wirkungs-
raum zu erfassen gesucht wird, braucht diesem Gegenstand gemäß eine andere 
Begrifflichkeit, eine andere Philosophie. Eine Philosophie, die lebensweltliche Phä-
nomene zunächst beschreibt und zu rekonstruieren sich bemüht (Dilthey, Husserl, 
Freud, Heidegger, Merleau-Ponty, Waldenfels, Salber). 

Das seelische Geschehen und die Formenbildung als sein Werk ist zwar un-
ser Werk und geht doch über unsere ‚Person‘ weit hinaus. Sein Anhalt ist zwar 
unser Tun und Leiden, aber wir sind psychologisch gesprochen nicht haftbar für 
seelische Produktionen. Damit sind wir mitten in einem scheinbar unlösbaren 
Problem, nämlich in einer Paradoxie. Auf Denken in Paradoxien sollte man sich 
einlassen können, wenn man an seelischen Ereignissen interessiert ist. Diese Pa-
radoxie führt an den schwer nachvollziehbaren Gedanken, dass die Sinnbildung 
unseres Tun und Leidens keiner Moralität gehorcht, sondern psych-ästhetischen 
Regeln folgt, die vorwiegend a-personale Züge haben. Diese Regeln funktionieren 
überwiegend ohne unser Wissen. Solche Ereignisse sind keine neutralen Naturvor-
kommnisse, sie werden nicht aus einer anderen Welt heraus gesteuert (Götterwelt), 
sie sind aber als solche ‚jenseits von Gut und Böse‘. Lässt sich das denken?

Eine ‚psychologische‘ Wirkungsanalyse will einen Standpunkt einnehmen und 
gegen alle Bedenken wahren, der es ihr ermöglicht, ohne einen Schuldigen auszu-
kommen (frei sein von Schuldsuche). Von einem solchen Standpunkt aus lassen sich 
die aktuellen seelischen Probleme eines Falles (das Problem ist der Fall!) nicht hin-

02_Text_Grootaers_Morphologie.indd   11 05.12.14   11:51



12 Vorrede – Avantpropos

reichend ableiten aus einer problematischen Kindheit, aus dem Verhalten haltloser 
Eltern, aus traumatischen Ereignissen, aus Partnerschaftsverwicklungen, aus Stoff-
abhängigkeiten und v. a. m. Es ist, anders gesagt, psychologisch wenig sinnvoll, 
jemanden darauf zu verweisen, er sei für seine Gefühle, seine Träume, seine Symp-
tome, sein Benehmen verantwortlich. Eine solche Moralität erweist sich letztend-
lich auch als ein Zurechtgemachtes, als eine Sonderbehandlung von Wirklichkeit 
und übersieht die dabei selbst hergestellte Borniertheit. All die eben genannten 
Argumente sind selbst noch ‚Antworten‘ auf eine sie umfassende, sie mitorgani-
sierende seelische Formenbildung. Die Aufgabe der Analyse besteht vielmehr da-
rin, den ‚eigenen‘ Beitrag in den Kontext eines übergreifenden Ganzen zu stellen. 
Es geht letztendlich nicht darum, dass man sich eingesteht, selbst an der Verkeh-
rung mitgedreht zu haben, sondern umgekehrt sollte es darum gehen, ein Gespür 
dafür zu bekommen, welche ‚Mächte der Wirklichkeit‘ uns bewogen haben, jenes 
zu tun, dieses zu lassen. Das läuft darauf hinaus einzugestehen, dass solche Mäch-
te gelten. Das hieße anzuerkennen, dass am Leben sein uns Zumutungen, Verle-
genheiten, Aporien, Niederlagen, Pannen und Pech bringen kann. Viele Menschen 
wollen entweder, dass Andere oder Anderes schuld an der verkehrten Lage hätten 
oder sie wollen partout ‚selbst‘ schuld sein. Man mag hier die Frage bedenken, ob 
man nicht auch schuldlos ‚schuldig‘ sein kann. Kultivierung heißt doch auch, sich 
an etwas zu schaffen machen, also in diesem Sinne sich an etwas ‚schuldig‘ machen. 
Indem wir kultivieren, tun wir unsere Schuldigkeit. Und weiter: Die ‚Mächte der 
Wirklichkeit‘ oder wie man heute sagen würde: die Wirkmächtigkeit einer kon-
tingenten Wirrwarrwirklichkeit, auch diese ‚Mächte‘, diese Kontingenz ist an den 
prinzipiellen Unvollkommenheiten von Kultivierung nicht schuld. Freuds Diktum 
vom ‚Unbehagen in der Kultur‘ hebt hervor, dass wir der Kultur, in die wir unge-
fragt hinein geboren werden, etwas schulden. Im leitenden Fallbeispiel bezieht sich 
das Schuldigsein nicht auf eine schuldhafte Tat, sondern auf die Schuldhaftigkeit, 
die Unruhe zeitigt, wenn wir mit einer Handlung säumen. In diesem Verabsäumen 
bleiben wir uns selbst etwas schuldig. 

8.

In der seelischen Formenbildung greifen ‚Wirkungsbedingungen ineinander‘. Wie 
in einem dramatischen ‚Räderwerk‘ wird dabei Umgang mit Wirklichkeit zusam-
mengehalten. Formenbildung und Formenumbildung werden in einem solchen 
Räderwerk produziert. Auch hier ist nicht schon im Vornherein ein funktionie-
rendes Räderwerk vorhanden – als wäre es ein Triebwerk –, sondern im Umgang 
mit Wirklichkeit werden die Wirkungsbedingungen erst miteinander ausgehandelt. 
Die ‚Faktoren‘, die wir z. B. bei der Beschreibung der Phänomene eines Falles ‚hin
eintreiben‘, sind unsere morphologischen Anhaltspunkte, die uns an ein Gesamt-
bild dessen heranführen, was wirksam ist in einer Lebensführung. Ein solches Bild 
benennt das Räderwerk als Getriebe-im-Übergang. Diese Faktoren produzieren 

02_Text_Grootaers_Morphologie.indd   12 05.12.14   11:51



13Vorrede – Avantpropos �Vorrede – Avantpropos﻿

ein Bildwerk, weil sie miteinander an einem Zusammenhang, an einer Synthesis ar-
beiten. Um einen solchen übergreifenden Zusammenhang bemüht sich das gesamte 
vorliegende Beratungswerk. 

Anders gewendet: Die Phänomene der Klangproduktion, die Phänomene der 
einfallenden Gedanken sind nicht durch Begriffe zu ersetzen. Sie werden trans-
formiert, wenn wir sie auf Begriffe bringen. Das sind zwei Momente, die bei einer 
Analyse der Phänomene jeweils auf eine unterschiedliche Handhabe hinweisen. 
Konkret: Das antwortende Mitspiel des Therapeuten ist eine andere (unverzicht-
bare) Tätigkeit als das auslegende gemeinsame Hinhören auf die Produktion, auf 
die Tonbandkassetten. Oder auch noch so: Das Einfallen der Einfälle (der bei-
den Beteiligten) ist ein tätiges Ereignis von prim-ordialer Qualität. Beide Parteien 
schaffen durch den regulierenden Arbeitsvertrag die Voraussetzung eines solchen 
Ereignisses. Der gekommene Einfall ist nicht ersetzbar durch gedankliche Arbeit. 
Die auslegenden Begriffe – im Nachhinein – transformieren den Einfall als die-
sen invasiven Moment. Diese invasiven Momente bilden den unverzichtbaren Aus-
gangspunkt für die Morpho-Analyse. 

„In der Tätigkeit der Formenbildung kommt Seelisches zu sich im Qualifizie-
ren, Erspüren, Beleben, im Machen und Erlangen, Erreichen-Wollen und Verfeh-
len, in Spannung und Erfüllung.“ (Salber 1965/1986², 30). Diese Tätigkeiten, als 
Ereignisse, dramatisieren die Formenbildung. Sie sind der uns bewegende Anhalt 
bei der Fallanalyse. Sie sind die Motivation. Dies soll anhand des leitenden Bei-
spiels nun zur Darstellung gebracht werden.1

Die Explikationen der mitgedachten Hypothesen, der methodischen Annah-
men und manche theoretischen Auffassungen habe ich in diesem Fall hintan ge-
stellt. Man kann diese Explikationen auch zur Einleitung lesen. Die Lektüre der 
gelebten Wirkungsanalyse soll aber von einem theorielastigen Vorbau nicht behin-
dert werden.

1	 Einige wichtige Bezüge zwischen konkreter Lebensführung und Märchenbild konnten während 
der Beratung hergestellt werden. Die weiteren Bezüge zum Beratungswerk wurden aber rückwir-
kend (im Nachhinein) rekonstruiert. Die ausdrückliche Behandlung des Märchens erfolgte ab der 
19. Sitzung zusammen mit der Klientin. Das lässt uns darauf aufmerken, dass die Ereignisse der 
seelischen Formenbildung grundsätzlich dem gedanklichen Durchdringen weit vorauseilen. Die 
besten Einfälle scheinen abzuwarten, bis der Fall aus der Tür ist. Diese ‚Gesetzmäßigkeit‘ musste 
ich erst einmal lernen leiden zu können. Erst wenn der Druck wegfällt, jetzt schon verstanden 
haben zu wollen, kann sich die suchende Formenbildung entlastet weiterbewegen und gewinnt auf 
diese Weise ihre Selbstregulierung zurück. Namen und Daten wurden im Sinne des Datenschutzes 
geändert.

02_Text_Grootaers_Morphologie.indd   13 05.12.14   11:51


