
1 Einführung:
Autonomie und Stellvertretung –
Medizinische Entscheidungen
in der modernen Gesellschaft

Christof Breitsameter

1.1
1.2
1.3

Motiv und Grund
Autorität und Authentizität
Die Beträge
Literatur

Während lange Zeit das Wohl des Kranken als oberste Maxime des ärztlichen
Handelns galt, tritt heute der Wille des Patienten mehr und mehr in den Vorder-
grund. Sowohl aus ethischer als auch aus juristischer Perspektive erscheint es
weitgehend unumstritten, dass erst die autonome Willensäußerung des Patienten
medizinische Maßnahmen rechtfertigt (vgl. Krones und Richter 2006, S. 94–
106). Die Vorstellung von einem informierten Patienten, der gemäß eigener Wert-
überzeugungen darüber befinden kann, was mit seinem Körper zu geschehen hat,
ist jedoch nicht selten mehr Idealbild als realistische Beschreibung der tatsäch-
lichen Umstände. Neben existierenden Restbeständen einer paternalistischen
Arzt-Patient-Beziehung führt zu Problemen bei der praktischen Umsetzung des
Respekts vor der Patientenautonomie vor allem die Tatsache, dass nur ein Teil
jener Menschen, die medizinische Hilfe benötigen, auch faktisch der Idee eines
autonom entscheidenden Gegenübers entspricht. Viele Patienten zeichnen sich
gerade dadurch aus, dass sie die Fähigkeit zur Autonomieausübung vorüber-
gehend oder dauerhaft verloren oder diese noch gar nicht erworben haben. Zu
denken ist hier an alte und demente Patienten, an Patienten, die sich aufgrund von
Drogen- oder Medikamenteneinwirkung nicht äußern können, sowie auch an
sehr junge Kinder oder geistig behinderte Patienten. Diese nicht einwilligungs-
fähigen Personen als eine Randgruppe zu betrachten, würde allein schon ihrer
rein quantitativen Relevanz nicht gerecht. Darüber hinaus sollte berücksichtigt
werden, dass eine Krankheit stets (zum Beispiel aufgrund von Symptomen wie
Schmerzen) ein unterschiedlich hohes Ausmaß an Einschränkungen der persön-
lichen Entscheidungsfähigkeit mit sich bringt. Von daher stellt sich die prinzipielle
Frage, ob an der Vorstellung eines rational und unter Bezugnahme auf die eigenen
Wertüberzeugungen entscheidenden Individuums, etwa im Falle einer schweren
Erkrankung, überhaupt festgehalten werden kann. Zudem muss pragmatisch fest-
gelegt werden, wie der klinische Entscheidungsprozess bei nicht einwilligungs-
fähigen Patienten zu strukturieren ist. Konkret muss hier gefragt werden: Wer
entscheidet auf der Grundlage welcher Kriterien? Die Spannbreite möglicher
Positionen reicht hier von einer Entscheidung allein durch den Arzt – etwa in

7 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



einer klinischen Notfallsituation – bis zu all jenen Instrumenten, die der Ermitt-
lung des mutmaßlichen Patientenwillens dienlich sein sollen.

1.1 Motiv und Grund

Um verstehen zu können, warum medizinisches Handeln, das doch dem Wohl des
Patienten zu dienen hat, überhaupt begründet werden muss und welche Rolle
dabei der Wille des Patienten spielt, ist ein Blick auf die Struktur der modernen
Gesellschaft unumgänglich. Hier sind ethische Fragen Begründungsfragen.
Anders gesagt: Wenn Ethik die Reflexion von Moral ist, dann stattet sie unser
Handeln mit Gründen aus (vgl. Breitsameter 2010, S. 7). Wenn man allerdings in
die Geschichte der Ethik blickt, sieht man in antiken und mittelalterlichen Theo-
rien weniger Begründungs- als vielmehr Haltungsdiskurse, in denen weitgehend
klar ist, was richtiges Handeln ist – nämlich tugendhaftes Handeln. Dies muss
nicht weiter begründet werden, weil eine Ordnung vorausgesetzt wird, die nicht
begründungsbedürftig ist, sondern eben gilt. Rechtfertigungsbedürftig ist allein
die Abweichung von dem, was als tugendhaft angesehen wird. Dahinter steht eine
Gesellschaft, in der der Einzelne im Regelfall weiß, was von ihm wann erwartet
wird, und in der so etwas wie ein Gesamtsinn dessen erkennbar ist, was getan
werden soll.

Die moderne Gesellschaft dagegen setzt sich, vereinfacht gesagt, aus Funktio-
nen zusammen, die sich voneinander abgekoppelt haben (vgl. Luhmann 1997,
S. 625). In der Wirtschaft gilt eine andere Logik als in der Politik, in der Wissen-
schaft eine andere als in der Medizin, um nur einige wenige Perspektiven anzu-
führen. Diese Logiken können sich autonom entfalten – und müssen es auch: Was
in der Medizin getan werden soll, darf nicht primär von wirtschaftlichen
Gesichtspunkten her diktiert werden, was in der Wissenschaft als richtig erkannt
wird, kann nicht direkt von dem beeinflusst sein, was politisch als opportun gilt
(und wenn das der Fall ist, wie beispielsweise bei Gefälligkeitsgutachten für die
Industrie, wird dies als Missbrauch wissenschaftlicher Logik gebrandmarkt). Die
gesellschaftlichen Funktionssysteme sind freilich nicht autark: Was medizinisch
sinnvoll ist, ist unter Umständen nicht zu bezahlen, und was von wissenschaft-
licher Seite empfohlen wird, politisch nicht durchsetzbar (vgl. Breitsameter 2003).
In einer solchen funktional differenzierten Gesellschaft kann die Frage nach dem
richtigen Handeln nicht mehr mit dem Hinweis auf Tugendkataloge gelöst wer-
den. Haltungsfragen werden von Begründungsfragen, wenn nicht abgelöst, so
doch dominiert. Denn die moderne, funktional differenzierte Gesellschaft ist in
normativer Hinsicht durch Uneindeutigkeit gekennzeichnet. Die Struktur der
Gesellschaft selbst lässt das Individuum in Fragen des richtigen Handelns unter-
bestimmt, damit es sich flexibel auf die unterschiedlichen und womöglich antino-
mischen Erwartungen einlassen kann, die an es herangetragen werden. Man
bezeichnet diesen Prozess auch als Individualisierung. Individualisierung meint
nicht, dass Menschen dazu in der Lage sind, über alles, was ihr Leben betrifft,

1 Einführung: Autonomie und Stellvertretung

8 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



individuell zu entscheiden. Individualisierung hebt vielmehr darauf ab, dass wir in
einer Welt leben, in der die Handlungen verschiedener Individuen strukturell
gleichzeitig voneinander unabhängig und aufeinander bezogen sind (vgl. Beck
1986, S. 205ff.). In einer solchen Welt treten Begründungsfragen auf. Weil
Begründungen sich aber nicht auf Eindeutigkeiten stützen können, die sozusagen
objektiv von außen zu lösen sind, werden sie nach innen verlegt, und zwar in die
subjektive Form des Motivs. Dabei gilt als Motiv nicht beispielsweise ein
Wunsch, der einem Menschen spontan in den Sinn kommt. Ein Motiv ist grund-
sätzlich kritisierbar, es kann immer auch ein anderes Handlungsmotiv geben, und
wir müssen – uns selbst oder anderen Personen – Gründe dafür liefern, warum
wir einem bestimmten Wunsch den Vorzug vor einem anderen geben (vgl. Gose-
path 1999, S. 19). Dadurch entsteht eine unaufhebbare Korrespondenz von Grün-
de- und Motivwelt – unaufhebbar, weil die Gründe motivbasiert bleiben und sich
nicht in einen vernünftigen Konsens aufheben lassen (vgl. Habermas 1988,
S. 185).

1.2 Autorität und Authentizität

Da die moderne Gesellschaft sich als funktional differenzierte Gesellschaft reflek-
tiert, ist es für sie selbstverständlich geworden, ein und denselben Gegenstand aus
verschiedenen Blickwinkeln unterschiedlich zu betrachten, ohne dass einer
bestimmten Perspektive ein gesellschaftsweit konzedierter Vorrang eingeräumt
wird. Eine medizinische Entscheidungslage kann auch wirtschaftlich oder poli-
tisch betrachtet werden, und unter Umständen wird man zu unterschiedlichen
Urteilen darüber gelangen, was zu tun ist. Dadurch entsteht das Paradox einer
Symmetrie von Asymmetrien, was Auswirkungen auf die klassischen Autoritäten
bzw. auf die professionelle Expertise hat. Die autoritativen Sprecherpositionen, zu
der auch der Arzt gehört, werden in der Moderne auf Augenhöhe zueinander
gebracht, ohne aufzuhören, professionelle Sprecherpositionen zu sein (vgl. Nas-
sehi 2008). Eine medizinische Entscheidung, die ehemals eine autoritative Ent-
scheidung war, kann nun angezweifelt werden, weshalb sie mit Gründen aus-
gestattet werden muss. Man kann also den Arzt fragen, warum er so gehandelt
hat, wie er gehandelt hat, oder warum er so handeln will, wie er vorhat zu
handeln, und man hebt mit der Forderung, Gründe für sein Handeln zu benennen,
auf seine Motivlage ab. Diese Möglichkeit, den Arzt nach Gründen für sein
Verhalten zu befragen, die wiederum auf seine Motive verweisen, kann so weit
gehen, dass ihm unterstellt wird, aus wirtschaftlichen, politischen, rechtlichen
oder wissenschaftlichen und eben nicht aus medizinischen Motiven heraus gehan-
delt zu haben. Aber selbst wenn man dem Arzt unterstellt, sich von rein medizi-
nischen Überlegungen leiten zu lassen, kann man die Frage stellen, ob die Ent-
scheidung für oder gegen eine bestimmte Maßnahme richtig war. Genau dadurch
ist die moralische Uneindeutigkeit der Moderne charakterisiert. Was medizinisch
getan werden soll und was der Arzt deshalb vorschlägt, kann durch den Juristen

1.2 Autorität und Authentizität

9 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



oder Psychiater bestritten oder infrage gestellt werden, mit der Folge, dass im
Grunde immer weiter diskutiert werden muss, was als richtiges Handeln anzuse-
hen ist. Und selbst dann, wenn in dieser Frage Einigkeit erzielt wäre, wenn also
ein autoritativer Konsens darüber bestünde, was dem Wohl des Patienten dient,
kann der Wille des Betroffenen von dem abweichen, was ihm als zuträglich emp-
fohlen wird. Daher stellt sich die Frage, was als authentischer Wille des Patienten
gelten kann.

Das Medium, in dem ethische Begründungen sich ereignen, ist dann jedenfalls
nicht mehr Autorität, sondern Authentizität (vgl. Taylor 1991). Ethisch ist an
dieser Praxis, dass über alles geredet werden darf und sogar geredet werden muss.
Ob sich uneindeutige medizinische Entscheidungslagen aus ethischer Sicht auf-
lösen lassen, indem einfach der Wille des Patienten befolgt wird, sei dahingestellt.
Die genannte Entwicklung führt aber, und das ist inzwischen Allgemeingut
geworden, dazu, dass die Kommunikation mit dem Patienten an Bedeutung
gewinnt. Galt es also ehedem als vernünftig, das zu tun, was der Arzt empfahl,
– hatte man sich dieser medizinischen Vernunft einfach zu unterwerfen –, wird
nun genau dies mit dem Verweis auf authentisches Entscheiden, das heißt auf
Subjektivität, infrage gestellt (vgl. Sarasin 2001, S. 24). Damit wird die Frage
nach dem Verhältnis von Autorität und Authentizität aufgeworfen (vgl. Quante
2002, S. 333–337). Gefragt wird dann etwa: Ist, was der Patient aktual wünscht,
Ausdruck personaler Autonomie? Ist, was der Patient in einer Verfügung festlegt,
noch gültig, wenn er sediert ist? Der Jurist kann vielleicht nicht anders, als diese
Frage zu bejahen, der Psychologe nicht anders, als zu zweifeln, der Mediziner
unter Umständen nicht anders, als diese Frage zu verneinen.

Der medizinethische Diskurs zielt auf eine Neubestimmung des Verhältnisses
von Asymmetrie und Symmetrie, von Authentizität und Autorität, ausgelöst
durch die Vielfalt der Perspektiven, die in der modernen Gesellschaft gegenüber
dem Patienten, aber auch vom Patienten selbst eingenommen werden können. Die
Ethik kann dabei allerdings nur ethische Probleme lösen, und sie reagiert damit
auf die Uneindeutigkeit der Moderne, die ohne – bezweifelbare – Begründung
nicht sagen kann, was sein soll (vgl. Nassehi 2006, S. 165). Daher kann die Ethik
keine Eindeutigkeit in medizinischen Entscheidungslagen schaffen, und es wäre
falsch, das von ihr zu erwarten. Sie kann nur Kommunikation anregen (vgl. van
den Daele 2001, S. 4–22). Das heißt, sie kann Sprecher sprechen lassen und von
Sprechern verlangen, dass sie sich authentisch äußern: Ärzte genauso wie Pfle-
gende, und vor allem natürlich der Patient, solange das irgendwie geht. Man kann
die Erwartungen, die in diesem Umfeld entstehen, auch so formulieren: Die mora-
lische Uneindeutigkeit, durch die die Moderne gekennzeichnet ist, soll durch
ethische Begründung geheilt werden, und zwar durch Gründe, die nicht nur ab-
strakt gelten, sondern einen Träger haben, einen Träger, der nicht nur eine Grün-
de-, sondern auch eine Motivwelt besitzt. Dieses Subjekt aber ist der authentische
Sprecher. Die Frage nach der normativen Valenz der authentischen Sprecherposi-
tion kann angesichts der Pluralisierung der klassischen Autoritäten nur durch die
Kommunikation von Motiven und damit von potenziell anderen Gründen beant-
wortet werden. Das Interessante an der Symmetrisierung von Sprecherpositionen
ist also nicht, dass sie ebenbürtige Positionen und reversible Argumente schafft,

1 Einführung: Autonomie und Stellvertretung

10 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



sondern dass es nun gute Gründe für alles gibt und gerade deshalb keinen Grund
für eine richtige Entscheidung.

Klar wird freilich auch, dass Probleme entstehen, wenn jede individuelle Äuße-
rung als der individuelle Wille einer Person gelten kann. Anders als der Wille, der
ehemals durch den Verweis auf den autoritativen Sprecher hergestellt wurde,
entsteht nun mit Blick auf authentisches Sprechen ein Wille, der einfach Wille
sein darf. Ihn mit guten Gründen zu domestizieren, macht erst auf die Kontingenz
von Gründen aufmerksam, mit der Folge, dass jeder zusätzliche Sprecher und
jeder zusätzliche Grund, der die Uneindeutigkeit der Entscheidungssituation
nährt und mehrt, als Gewinn betrachtet werden muss. Die ethische Theorie Kants
ist ganz aus dem Versuch gespeist, Wollen und Sollen, die in der Moderne aus-
einander getreten sind, durch gute Gründe zu versöhnen. In die medizinethische
Debatte übersetzt bedeutet das: Wollen ist nur wirkliches Wollen, wenn es mit
guten Gründen ausgestattet ist. Deshalb spricht Kant auch vom „guten Willen“,
der zur Maßgabe des Handelns wird. Nicht die spontane Willensäußerung ist
Ausdruck individuellen Wollens, sondern nur diejenige, die sich auch im Diskurs
bewährt, man könnte auch sagen: die qualifizierte Willensäußerung. Nur so kann
die Idee entstehen, dass ein Mehr an Auseinandersetzung und Kommunikation
auch ein Mehr an guten Entscheidungen produziert – auch wenn genau diese
Situation das Entscheiden selbst fast unmöglich macht (vgl. Nassehi 2003,
S. 72f.). Denn Entscheidungen sind ja gerade davon abhängig, auf gute Gründe
bisweilen verzichten zu können und zu tun, was zu tun ist. Allerdings wird – und
das ist die Thematik des vorliegenden Bandes – das Ideal einer eigenverantwort-
lichen Lebensplanung und -gestaltung, das als essenzielles Moment der modernen
Vorstellung vom guten Leben auch die Medizin erreicht hat, angesichts der
geschilderten Asymmetrien nicht nur bei entscheidungsfähigen, sondern auch
und erst recht bei entscheidungsunfähigen Patienten nur schwierig zu verwirk-
lichen sein, sodass sich die Frage ergibt, wie die authentische Sprecherposition in
diesen Fällen rekonstruiert werden kann (vgl. Harris 1995, S. 277).

1.3 Die Beiträge1

Der vorliegende Band soll die Frage beleuchten, wie das medizinethische Prinzip
des Respekts vor der Patientenautonomie auch bei nicht entscheidungsfähigen
Patienten Berücksichtigung finden kann. Dazu sollen zunächst medizinethische
und juristische Grundlagen des Problems dargestellt werden, um dann zu einigen
Anwendungsfeldern überzugehen und die jeweils spezifischen Anforderungen in
den Blick zu nehmen.

1 Für eine bessere Lesbarkeit wird für Geschlechterbezeichnungen im gesamten Werk vor-
wiegend die männliche Form verwendet. Selbstverständlich sind jedoch immer beide
Formen gemeint.

1.3 Die Beiträge

11 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Die Klärung des Problems, wie in medizinischen Entscheidungen die Selbst-
bestimmung einwilligungsunfähiger Patienten respektiert werden kann, geht
Georg Marckmann mit der Frage an, wie dies bei einwilligungsfähigen Patienten
in einer ethisch angemessenen Weise erfolgen soll. Grundgedanken des Modells
des „informed consent“ lassen sich nämlich auch auf die Situation des nicht mehr
äußerungsfähigen Patienten übertragen. Es wird daher erläutert, an welchen Stan-
dards sich die stellvertretende Entscheidung für einen einwilligungsunfähigen
Patienten orientieren sollte. Besondere Bedeutung kommt in diesem Kontext
vorausverfügten Behandlungswünschen zu. Hier wird die These vertreten, dass
die Patientenverfügung zwar eine notwendige, aber nicht hinreichende Voraus-
setzung für die Wahrung der Selbstbestimmung bei nicht mehr entscheidungs-
fähigen Patienten ist, weil wesentliche Elemente des „informed consent“ fehlen.
Erforderlich ist vielmehr ein kommunikativer Prozess der gesundheitlichen Vor-
sorgeplanung, der den Anforderungen eines „informed consent“ genügt. Mit dem
„Advance Care Planning“ wurde in den USA ein Konzept der gesundheitlichen
Vorsorgeplanung entwickelt, das die Erstellung einer Patientenverfügung in einen
mehrzeitigen Gesprächsprozess einbaut, bei dem die Betroffenen von eigens hier-
für ausgebildetem nicht-ärztlichem Personal mit Informationen versorgt und bei
ihren Entscheidungen unterstützt werden. Am Ende resultieren Festlegungen, die
auch einem anspruchsvollen Konzept des „informed consent“ entsprechen und
aufgrund einer ärztlichen Anordnung über lebensverlängernde Maßnahmen in die
Praxis umgesetzt werden. Mittels der Entwicklung entsprechender Routinen im
Umgang mit Patientenverfügungen und ärztlichen Anordnungen für den Notfall
einschließlich einer Schulung des Gesundheitspersonals kann – wie jüngste Daten
belegen – erreicht werden, dass annähernd 100% der Versterbenden über eine
Vorausplanung verfügen, die in der Praxis fast ausnahmslos bei Entscheidungen
über den Einsatz lebensverlängernder Maßnahmen berücksichtigt wird.

Der Beitrag von Gunnar Duttge diskutiert die Frage der Selbstbestimmung bei
einwilligungsunfähigen Patienten aus rechtlicher Sicht. Auch wenn die authenti-
sche Erklärung eines bestmöglich aufgeklärten, von störenden äußeren und inne-
ren Zwängen gänzlich unbelasteten Patienten unmittelbar zum relevanten Ent-
scheidungszeitpunkt – rechtlich wie ethisch – das Ideal einer selbstbestimmten
Entscheidung und entsprechend einer patientenseitigen Legitimation des ärzt-
lichen Eingriffs darstellt, so geht mit dem Verlust der Einwilligungsfähigkeit die
Stellung als Rechtssubjekt mitsamt dem daraus fließenden Anspruch auf Achtung
– auch hinsichtlich des individuell Gewollten – nicht verloren. Es bedarf nur
wegen der Unmöglichkeit einer rechtlich wirksamen höchstpersönlichen Willens-
bekundung anderer Ausdrucksformen des Selbstbestimmungsrechts. Verglichen
mit höchstpersönlichen Entscheidungen informierter Patienten in der Akutsitua-
tion sind die ersatzweise in den Blick tretenden Ausdrucksformen mit Zweifeln
darüber belastet, ob sie dem Patientenwillen wirklich und verlässlich Rechnung
tragen. Dabei kommt der Patientenverfügung allerdings generell noch immer eine
vergleichsweise hohe Wertigkeit insofern zu, als sie immerhin eine authentische,
substanzielle Willensbekundung des tatsächlich Betroffenen enthält. Der ihr
immanente „Zeitsprung“ lässt freilich die Aktualität des Verfügten notwendiger-
weise fraglich erscheinen, und dies nicht etwa nur wegen eventuell nicht voraus-

1 Einführung: Autonomie und Stellvertretung

12 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



sehbarer neuer Entwicklungen der Medizin, sondern nicht minder im Hinblick
auf einen möglichen Wandel der eigenen Haltung im Laufe neuer Lebenserfah-
rungen und veränderter (insbesondere eingeschränkter) Lebensperspektiven.
Daher ist die Frage zu stellen, ob mit dem Instrument der Patientenverfügung
in seiner geltenden Ausgestaltung eher eine Gefahr droht denn ein Schritt in die
richtige Richtung getan wurde.

Häufig wird deshalb gefordert, dass die Entscheidung über Diagnose bzw.
Therapie auf der Basis einer Interaktion zwischen Arzt und Patient gefällt werden
soll, gerade auch für Situationen, in denen der Betroffene sich nicht mehr selbst
äußern kann und in denen deshalb stellvertretend entschieden werden muss. Dies
wirft allerdings die Frage auf, was der Arzt und was der Patient zu einer gemein-
sam getroffenen Entscheidung beitragen soll. Grundsätzlicher formuliert: Welcher
Stellenwert bleibt der Patientenautonomie im Angesicht ärztlicher Fürsorge? Das
klassische Modell der Beziehung zwischen Arzt und Patient ist dadurch gekenn-
zeichnet, dass der Arzt aufgrund seines Expertenwissens dem Patienten bei der
Festlegung von Diagnose bzw. Therapie eine passive Rolle zuschreibt. Dahinter
steht die Haltung, der Arzt wisse aufgrund seiner fachlichen Qualifikation am
besten, was für den Patienten richtig ist. Er habe den Patienten geradezu zu
schützen, indem er ihm Informationen, die ihn beunruhigen oder überfordern
könnten, vorenthalte und wichtige Entscheidungen stellvertretend für ihn treffe.
Die Beziehung zwischen Arzt und Patient ist in diesem Modell asymmetrisch
gestaltet, das Moment der Fürsorge gegenüber dem Moment der Selbstbestim-
mung deutlicher ausgeprägt. Eine mildere Form der paternalistischen Arzt-Pa-
tient-Beziehung besteht dort, wo der Patient einer vorgeschlagenen Diagnose
zustimmen bzw. nicht zustimmen oder in eine Therapie einwilligen bzw. nicht
einwilligen kann. Hier fehlt allerdings das Moment der Wahlfreiheit, weil dem
Patienten keine alternativen Behandlungsoptionen vorgeschlagen werden. Diese
Art der Fürsorge wird als informierte Einwilligung oder informierte Zustimmung
(„informed consent“) bezeichnet. Aus ethischer und rechtlicher Perspektive bildet
die informierte Einwilligung das Minimum an Patientenautonomie. Viel spricht
allerdings dafür, sich an einem Modell zu orientieren, das der Autonomie des
Patienten einen höheren Rang einräumt. Das bedeutet, dass Arzt und Patient
unterschiedliche Kenntnisse in die Entscheidung einbringen: Der Arzt weiß über
diagnostische Methoden und Möglichkeiten der Therapie Bescheid, während der
Patient seine Ziele und Wertvorstellungen kennt. In der Konsequenz bedeutet
dies, dass Patienten über die Vor- und Nachteile einer Behandlung und deren
Alternativen informiert werden und dann auf der Grundlage dieser Informationen
darüber entscheiden, welche Behandlung sie vornehmen lassen bzw. ob sie auf
eine Behandlung verzichten wollen. Von daher stellt Christof Breitsameter die
Frage, ob Autonomie und Fürsorge einen Gegensatz bilden oder nicht vielmehr
als komplementäre Prinzipien konzeptualisiert werden können.

Der Beitrag von Lara Huber befasst sich mit der Reichweite von Autonomie-
modellen bei der Ermittlung des mutmaßlichen Willens. Hier zeigt sich, dass die
ethische Auseinandersetzung um den Respekt vor der Patientenautonomie durch
die dichotome Lesart zwischen der aktualen Fähigkeit eines Individuums und dem
Ideal der Selbstbestimmung andererseits geprägt ist. Zudem weist der Begriff der

1.3 Die Beiträge

13 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Patientenautonomie einen präskriptiven wie einen deskriptiven Gehalt auf:
Gemeint ist die konzeptuelle Doppelgestalt der Autonomie als Rechtsanspruch
sowie als Fähigkeit zur rationalen Entscheidungsfindung einer Person. Daran
angeschlossen ist die empirisch angelegte Frage, ob die Evaluierung der individu-
ellen Fähigkeit zur autonomen Entscheidung im medizinischen Bereich grund-
sätzlich einen besonderen Status besitzt, der von anderen Entscheidungssituatio-
nen zu unterscheiden ist. Normative Gesichtspunkte schließen die Frage ein, ob
Patienten aufgrund einer Erkrankung bzw. der damit einhergehenden psychischen
Belastung bzw. kognitiven Beeinträchtigung die Kompetenz zur rationalen Ent-
scheidungsfindung abgesprochen werden darf sowie ferner, inwiefern die Vulne-
rabilität bestimmter Patientengruppen dies in ethischer Hinsicht gerade gebietet.
Von hier aus ist zu prüfen, ob sich aus einer nicht existenten oder erheblich
eingeschränkten Krankheitseinsicht auch die Unfähigkeit zur autonomen Ent-
scheidungsfindung ableiten lässt, und zudem, wie sich Einsichtsfähigkeit einer-
seits und Einwilligungsfähigkeit andererseits zum Prinzip der Patientenautonomie
verhalten.

Eine theoretische Rekonstruktion des medizinethischen Autonomiebegriffs
bleibt schwierig. Weder darf er mit zu stark normativen („idealisierenden“)
Anforderungen an den Patienten verknüpft sein, noch kann er von jeglichem
normativen Anspruch entleert werden, um nicht einer „Wunsch-Medizin“ Vor-
schub zu leisten, im Rahmen derer die kritische Frage nach der medizinischen
Sinnhaftigkeit eines Eingriffs vernachlässigt wird. Die ärztliche Indikation bietet
hier, so zeigt Sabine Salloch, die Möglichkeit eines normativen Korrektivs, wel-
ches neben dem wissenschaftlich-sachlichen Aspekt auch den Patienten als Person
berücksichtigt. Über diese theoretischen Schwierigkeiten, welche mit dem Begriff
der Patientenautonomie in Verbindung stehen, sollte jedoch nicht vergessen wer-
den, welches Interesse der medizinethischen Diskussion eigentlich zugrunde liegt.
Es ist dies die Stärkung der Interessen des Patienten und seiner Selbstbestimmung
im medizinischen Umfeld, in welchem er lange Zeit überwiegend als Objekt ärzt-
lichen Handelns gesehen wurde. Auch heute noch wird das Krankenhaus nicht
selten als eine übermächtig agierende Institution erlebt, innerhalb derer die Rech-
te und die Individualität des Patienten wenig Beachtung finden. Das Interesse
sollte daher auf eine praktische Verbesserung von Möglichkeiten der Selbst-
bestimmung im klinischen Alltag gerichtet sein.

Innerhalb einzelner konkreter Anwendungsfelder befasst sich Ralf Jox mit dem
Verhältnis von Autonomie und Stellvertretung bei Wachkomapatienten. Auch
wenn diese Patienten aufgrund ihrer vergleichsweise geringen Gesamtzahl nicht
repräsentativ für die Gruppe der Patienten insgesamt sind, stellt der Umgang mit
Wachkomapatienten vor allem angesichts des gesellschaftlichen Trends, der
Patientenselbstbestimmung gerade am Lebensende mehr und mehr Raum zu
geben, eine wichtige medizinethische Herausforderung dar. Bevor jedoch Krite-
rien des Umgangs mit Wachkomapatienten entwickelt werden, müssen die medi-
zinischen und neurowissenschaftlichen Grundlagen nach aktueller Evidenzlage
resümiert werden. In einem ersten deskriptiven Teil geht der Beitrag deshalb
der Frage nach der Definition des Wachkomas und der Abgrenzung von verwand-
ten und verwechselbaren Zuständen nach, erläutert, welche pathologischen

1 Einführung: Autonomie und Stellvertretung

14 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Mechanismen zum Wachkoma führen und wie die Diagnose gestellt werden
kann, beschreibt, in welchem mentalen Zustand sich ein Wachkomapatient befin-
det, was er wahrnimmt und empfindet, und geht schließlich auf Prognose und
Therapiemöglichkeiten ein. Der zweite Teil ist einer Ethik der Therapieentschei-
dungen gewidmet. Hier wird zunächst diskutiert, was es bedeutet, die Autonomie
von Wachkomapatienten anhand einer gezielten Vorausverfügung oder durch die
Ermittlung ihres mutmaßlichen Willens zu wahren. Aufgrund der Schwierigkei-
ten, bei Wachkomapatienten nach dem Kriterium der Patientenautonomie zu
handeln, wird in einem weiteren Schritt das Verhältnis von Patientenwohl und
Indikation beleuchtet. Abschließend wird die Rolle weiterer ethischer Entschei-
dungskriterien – vor allem das Prinzip der Gerechtigkeit – in Erwägung gezogen.

Von Monika Bobbert wird die Frage nach der Reichweite des Autonomiekon-
zepts angesichts der Pflege entscheidungsunfähiger Patienten gestellt. Weil Pflege
in die physische wie psychische Integrität des Patienten sowie seine Alltagsgestal-
tung und Lebensführung eingreift, muss die Ambivalenz des Helfens, das unter-
stützend, aber auch bis zur Entmündigung einschränkend sein kann, zentraler
Gegenstand ethischer Reflexion sein. Den Ausgangspunkt bildet das Recht auf
Selbstbestimmung, das sich in vier konkrete moralische Rechte ausdifferenzieren
lässt: das Recht auf informierte Zustimmung oder Ablehnung, das Recht auf
Festlegung des eigenen Wohls, das Recht auf Wahl zwischen möglichen Alterna-
tiven und das Recht auf eine möglichst geringe Einschränkung des Handlungs-
spielraums. Diesen Forderungen nach dem Respekt vor der Autonomie der
Patienten stehen die faktischen Bedingungen gegenüber. Vier Asymmetrien prägen
dabei die Beziehung zwischen pflegebedürftigen Menschen und professionellen
Pflegekräften: der fachliche Wissensvorsprung professioneller Helfer gegenüber
den betroffenen Laien, die Vertrautheit von Rollen und Regeln, innerhalb derer
sich die Pflegekräfte bewegen, die Pflegebedürftigen, die aufgrund ihrer gesund-
heitlichen Beeinträchtigung in der Ausübung ihrer Autonomie eingeschränkt sind,
und schließlich die Standardabläufe in den Institutionen des Gesundheitswesens
und der Altersversorgung, die primär auf entscheidungsfähige Patienten aus-
gerichtet sind. Deshalb ist es gerade bei kognitiv stark eingeschränkten Pflege-
bedürftigen notwendig, ihren Willen zu erkunden, was am Beispiel Demenz näher
ausgeführt wird. Wo dies nicht mehr oder nur noch eingeschränkt möglich ist, gilt
es, das „Eigenwohl“ des Betroffenen zu bestimmen. Dabei müssen von außen an
den Pflegebedürftigen herangetragene Vorstellungen vom guten Leben individua-
lisiert werden und es gilt, jederzeit Korrekturen gegenüber aufgeschlossen zu
bleiben. Damit sind die vonseiten der Pflege eingebrachten Handlungsziele, die
letztlich Vorannahmen in Bezug auf das „objektive Wohl“ eines Patienten dar-
stellen, von Bedeutung. Der Beitrag erläutert die in der professionellen Pflege
implizit und explizit verfolgten Ziele und hinterfragt sie auf ihre Berechtigung
hin.

Für die Mitarbeit bei der Publikation des vorliegenden Bandes danke ich herz-
lich Frau Monika Konik, Frau Simone Horstmann, Herrn Christian Berkenkopf
sowie Herrn Kai Kämper, für die Betreuung der Drucklegung Frau Dagmar
Kühnle.

1.3 Die Beiträge

15 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Literatur

Beck U (1986): Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Breitsameter C (2010): Handeln verantworten. In: Baranzke H, Breitsameter C, Feeser-
Lichterfeld U, Heyer M, Kowalski B (Hrsg.): Handeln verantworten. Freiburg i. Br.:
Herder. S. 7–41.

Breitsameter C (2003): Identität und Moral in der modernen Gesellschaft. Sozialwissen-
schaften und theologische Ethik im interdisziplinären Gespräch. Paderborn u.a.: Schö-
ningh.

van den Daele W (2001): Von moralischer Kommunikation zur Kommunikation über
Moral. Reflexive Distanz im diskursiven Verfahren. Zeitschrift für Soziologie 30: 4–22.

Gosepath S (Hrsg.) (1999): Motive, Gründe, Zwecke. Theorien praktischer Rationalität.
Frankfurt am Main: Fischer.

Habermas J (1988): Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze. Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

Harris J (1995): Der Wert des Lebens. Eine Einführung in die medizinische Ethik. Berlin:
Akademie Verlag.

Krones T, Richter G (2006): Die Arzt-Patient-Beziehung. In: Schulz S, Steigleder K, Fan-
gerau H, Paul NW (Hrsg.): Geschichte, Theorie und Ethik der Medizin. Eine Einführung.
Frankfurt am Main: Suhrkamp. S. 94–106.

Luhmann N (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Nassehi A (2008): Organisation, Macht, Medizin. Diskontinuitäten in einer Gesellschaft

der Gegenwarten. In: Saake I, Vogd W (Hrsg.): Moderne Mythen der Medizin. Studien
zur organisierten Krankenbehandlung. Wiesbaden: VS-Verlag. S. 379–397.

Nassehi A (2006): Der soziologische Diskurs der Moderne. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Nassehi A (2003): Geschlossenheit und Offenheit. Studien zur Theorie der modernen

Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Quante M (2002): Personales Leben und menschlicher Tod. Personale Identität als Prinzip

der biomedizinischen Ethik. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Sarasin P (2001): Reizbare Maschinen. Eine Geschichte des Körpers 1765–1914. Frankfurt

am Main: Suhrkamp.
Taylor C (1991): The ethics of authenticity. Cambridge: University Press.

1 Einführung: Autonomie und Stellvertretung

16 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




