
Obliegenheiten. Zur Einführung

Thomas Klie/Jakob Kühn

1.	 Sublime Dienstleistungsverhältnisse

Wenn gestorben wird, dann setzt dieser Todesfall ein kompliziertes Zusam-
menspiel verschiedener Akteure in Gang. Das Altenheim oder das Kran-
kenhaus bahrt den Verstorbenen im Abschiedsraum auf. Ein Arzt stellt den 
Totenschein aus.1 Das Bestattungsunternehmen, oft die erste Adresse, an die 
sich die Angehörigen wenden, regelt gegen Bezahlung die organisatorischen 
und behördlichen Angelegenheiten rund um die Beisetzung. Dazu gehört 
auch der Kontakt zum Pfarramt, wenn eine kirchliche Bestattung gewünscht 
wird, bzw. zum weltlichen Redner.2 Und schließlich muss für den Friedhof 
die Bestattungsart bestimmt bzw. ein Termin für die Kremierung gefunden 
werden.3 Jede Bestattung sorgt für eine ganze Fülle unmittelbarer Dienstleis-
tungen.4 Es werden immaterielle, zumeist personenbezogene Güter angeboten 
und erworben, bei denen Produktion und Verbrauch in eins fallen. Die Be-
triebswirtschaft spricht hier vom Uno-actu-Prinzip. Die einzige Dienstleistung 
im Rahmen der Bestattung, die nicht direkt entlohnt wird und somit – rein 
ökonomisch betrachtet – gar nicht als Dienstleistung in Erscheinung tritt, ist 
der rituelle Dienst der Pfarrpersonen. Dass viele Angehörige nach einer Trau-
erfeier eine Spende geben, ist allerdings ein wichtiges Indiz dafür, dass die 
kostenfreie Religionspraxis offenbar ein Schuldvakuum hinterlässt, das gefüllt 
werden will.5 Man ist der Pfarrerin „irgendwie“ noch etwas schuldig; die (re-

1	 Der Totenschein ist eine öffentliche Urkunde, mit der ein Arzt nach der Untersuchung 
des Leichnams den Tod bescheinigt. Darin gibt er die Todesursache an und vermerkt, 
ob es sich um einen natürlichen oder nicht natürlichen Tod handelte. Die ärztlichen 
Gebühren für das Ausstellen des Totenscheins werden von den Bestattungsinstituten 
verauslagt und dann den Angehörigen in Rechnung gestellt.

2	 Die Honorare für weltliche Trauerredner liegen je nach Region zwischen 120 und 400 EUR.
3	 Für eine Kremierung fallen je nach Ort zwischen 200 und 500 EUR an.
4	 Vgl. die Beiträge von Folkert Fendler „Bestattung als Dienstleistung“ und Christi-

an Brock/Maxi Bergel/Christopher Kaatz „Was ist eigentlich eine Dienstleistung?“ 
in diesem Band. Zudem: Selbstverständlich werden neben den unmittelbaren Dienst-
leistungen aus Anlass von Bestattungen auch mittelbar funerale Dienstleister in An-
spruch genommen: z. B. (Friedhofs-)Gärtner, Sargtischler, Steinmetze, Organisten und 
schließlich auch Gastronomen.

5	 In den evangelischen Kirchen in Deutschland wurden die bis dato allgemein üblichen 
Stolgebühren 1875 durch ein Festgehalt abgelöst. In der evangelischen Kirche in Ös-
terreich werden sie aber bis heute noch erhoben.

Thomas Klie/Jakob Kühn
Obliegenheiten. Zur Einführung



8 Thomas Klie/Jakob Kühn

ligiöse) Gabe verlangt ganz intuitiv eine (pekuniäre) Gegengabe.6 Dieser für 
das Gros der Trauergemeinde ganz selbstverständliche Tausch – schließlich 
müssen alle anderen funeralen Dienstleistungen auch beglichen werden – ist 
aus kirchengeschichtlichen Gründen für evangelische Pfarrpersonen natürlich 
völlig inakzeptabel. Schließlich zählt die Bestreitung des Zusammenhangs 
von Geldgabe und Seelenheil im Ablassstreit zur Gründungsgeschichte des 
Protestantismus.

Nichtsdestoweniger leisten Pastorinnen und Pastoren mit der Gestaltung 
von Trauerfeiern eine dienstliche Aufgabe. Die Confessio Augustana beschreibt 
das pastorale Handeln als ministerium, also als einen funktionalen Dienst (CA 
5). Ohne dabei schon ein kirchenrechtlich verfasstes Pfarramt im Blick zu 
haben, wird hier 1530 mit dem zu leistenden Dienst klar zwischen dem, was 
dem kirchlichen Akteur grundsätzlich aufgegeben ist und den institutionel-
len Vollzugsformen (den sog. „Amtshandlungen“) unterschieden. Ernst Lange 
spricht im Zusammenhang mit der grundsätzlichen Aufgabe von „Dienst am 
Wort“: „Der Dienst am Wort zielt auf zwischenmenschliche Kommunikation. 
Kommunikation ist […] immer Einverständnis durch Verständigung.“7 Diese 
dienstliche Verständigungsbemühung äußert sich im Vollzug als eine religiös-
kommunikative Deutungsaufgabe „für die hic et nunc versammelte Hörerge-
meinde“8. Die Grundbedingung eines solchen verantwortlichen Dienstes ist 
„die Partizipation des Redenden an der Lage des Hörenden, das Interesse, das 
Drinsein der Kirche in der Situation, die die Predigt herausfordert.“9 Für Lan-
ge bildet „das Zusammenspiel von Prediger und Hörer“10 einen unabdingbaren 
Bestandteil der rhetorischen Dienstleistung. 

Damit sind in theologischer Perspektive die wichtigsten Teilaspekte pasto-
ral realisierter Dienstleistungen benannt: Es geht um ein performatives Zu-
sammenspiel zwischen Produzenten und Rezipienten (uno actu) mit dem Ziel, 
eine verständliche Deutung dessen zu geben, was situativ gegeben ist. Offen 
bleibt hier nur der Aspekt der Bezahlung, die bei den Pfarrpersonen in Ana-
logie zum „öffentlichen Dienst“ pauschal und vorab mit dem Beamtengehalt 
abgegolten ist. Das Alimentationsprinzip verschleiert also in gewisser Weise 
das im Kasus entstehende Dienstleistungsverhältnis. Diese Verschleierung ist 
sogar eine zweifache: Wie die Pfarrperson pauschal alimentiert wird und da
mit der direkte Zusammenhang von kasuellem Auftrag, Auftragserfüllung und 
Entlohnung entkoppelt und invisibilisiert wird, erwerben Kirchenmitglieder 
mit ihrer Kirchensteuer eine Art religiöser flatrate.11 Sie entrichten einen mo-

6	 Immer noch instruktiv ist hier die klassische Abhandlung von Marcel Mauss (vgl. 
Mauss, Die Gabe).

7	 Lange, Der Pfarrer, S. 111 (Hervorhebung im Original).
8	 Ebd., S. 111.
9	 Ebd., S. 113.
10	 Ebd., S. 116.
11	 Vgl. Klie et. al., On demand, S. 7–24.



9Obliegenheiten. Zur Einführung

natlichen Pauschaltarif, der sie berechtigt, Kirche beliebig oft und von „Fall 
zu Fall“12 für sich in Anspruch zu nehmen. Aus der Sicht der Kasualchristen 
ist das „Produkt“ kirchliche Religion in Form kasueller Dienstleistungen un-
abhängig von der Abnahmemenge zu einem Pauschalpreis verfügbar. Das 
Phänomen der Kasualspenden zeigt jedoch an, dass für nicht wenige Kirchen-
christen sehr wohl jede einzelne „Abnahme“ auch bezahlt werden will.13 Mehr 
noch: Viele Kasualchristen geben sich mit ihrer von der Kirche zugedachten 
Rolle von Gemeindegliedern, die dankbar und anspruchslos an der Amtshand-
lung partizipieren, nicht mehr zufrieden. Sie verstehen sich zunehmend als 
Kunden. Sie erwarten vielfach mit großer Selbstverständlichkeit, dass sich 
„die Kirche“ in ihrem Fall wie eine ganz normale Dienstleisterin verhält und 
natürlich ihren individuellen Wünschen im Blick auf Ort und Zeit, Musik und 
„Rituale“, Predigtinhalte und Ästhetik nachkommt.

2.	 Dienstleistungskonkurrenzen 
und Anpassungsprozesse

Vor allem in Ostdeutschland, vermehrt aber auch in Westdeutschland, steht 
die traditionelle kirchliche Trauerfeier in einem Konkurrenzverhältnis mit 
nicht-kirchlichen Anbietern. Der Anteil kirchlicher Bestattungen in Deutsch-
land ist auf unter 60 Prozent gesunken. Hatte er im Jahre 2000 laut kirchlicher 
Statistik noch bei über 70 Prozent gelegen, verzeichneten die Kirchen – wie 
schon in den Vorjahren – 2016 einen leichten Rückgang um 1,6 Prozentpunkte 
auf 56,5 Prozent. Von 911.000 Verstorbenen in Deutschland wurden 2016 rund 
243.300 katholisch und 271.700 evangelisch bestattet.14 Insgesamt wird also 
nur noch gut die Hälfte der Verstorbenen kirchlich bestattet. Der Anteil katho-
lischer und evangelischer Bestattungen nimmt seit Jahren kontinuierlich ab.

Diese Zahlen sind nun keineswegs so zu lesen, als ginge der Rückgang 
kirchlicher Bestattungen – neben der demographischen Entwicklung – allein 
auf das Konto der Säkularisierung. Vielfach werden auch Protestanten von 

12	 Kristian Fechtner titelt mit dieser idiomatischen Wendung seine Kasualtheorie (vgl. 
Fechtner, Kirche). 

13	 Sehr viel sublimer kommt die gefühlt offene Schuld bzw. der Tauschcharakter der ka-
suellen Dienstleistung im Händedruck beim Ausgang zum Ausdruck. Man bedankt 
sich für einen individuell zugeeigneten Dienst, obwohl dieser grundsätzlich gratis ge-
währt wird.

14	 Diese Daten wurden von der Verbraucherinitiative Aeternitas e. V., Königswinter 
auf der Datenbasis des Statistischen Bundesamtes, der Katholischen Bischofskonfe-
renz und der EKD zusammengestellt; http://www.aeternitas.de/inhalt/aktuelles/mel-
dungen/20160726083214-Immer-weniger-Bestattungen-werden-kirchlich-begleitet/
kirchlichebestattungen.pdf; Zugriff 14.1.2017.



10 Thomas Klie/Jakob Kühn

weltlichen Trauerrednern bestattet, wenn dies der Wunsch des Verstorbenen 
bzw. der Angehörigen war. (Allerdings wurden 2016 laut EKD-Statistik im-
merhin auch 12.787 Nicht-Evangelische evangelisch bestattet. Es ist davon 
auszugehen, dass es sich hierbei in der Mehrheit um Konfessionslose bzw. 
Ausgetretene handelte.) Hinzu kommt dann aber immer auch noch das finanzi­
elle Eigeninteresse der Bestattungsunternehmen, die die rhetorische Dienst
leistung gegen Bezahlung gern selbst übernehmen oder einen vertraglich 
gebundenen Redner engagieren. Oft werden von den Angehörigen aber auch 
schlechte Erreichbarkeit und Terminengpässe bei den Pastoren als Gründe für 
das Nichtzustandekommen einer kirchlichen Bestattung genannt.15

Waren die „weltlichen Redner“ der ersten Generation in aller Regel 
mehr oder weniger rhetorisch ambitionierte Autodidakten und in der Folge 
dann auch Theologen, die von ihrer Kirche aus den verschiedensten Grün-
den nicht in den Dienst übernommen wurden, so hat sich 1996 eine „Bun-
desarbeitsgemeinschaft Trauerfeier“ (BATF e. V.) gegründet, die klare Kom
petenzanforderungen für ihre Mitglieder formuliert.16 Es gibt noch kaum 
empirische Untersuchung hierzu, aber es hat den Anschein, als begegneten 
sich Theologen und weltliche Redner – zumindest rhetorisch – bei ihren Trau-
erreden je länger je mehr auf Augenhöhe: einmal mit Gott, einmal ohne.17

Unter „Berufsbild“ ist für den Trauerredner auf der Homepage der BATF 
zu lesen: „Der Trauerredner erfasst das vergangene Leben in seiner Daseins-
geschichte. Den ihm von den Hinterbleibenden oft ungeordnet erzählten Er-
innerungen und Anekdoten gibt er mit eigenen Worten eine Form, die den 
gestorbenen Menschen noch einmal ‚greifbar‘, ‚sichtbar‘ und ‚lebendig‘ wer-
den lässt. Der Trauerredner publiziert somit Gedanken, die sensibel Einblick 
gewähren in persönliche Verhältnisse, eine Würdigung des Gestorbenen dar-
stellen und zum Abschied gesprochen werden. […] Der Trauerredner beach-
tet als ‚Schwellenhüter‘ in der Zeit zwischen dem Eintritt des Todes und der 
Beisetzung in Zusammenarbeit mit Bestattungsinstitut und Friedhofspersonal 
sowohl die Bedürfnisse der unmittelbar Hinterbleibenden als auch die des Ge-
storbenen und der Trauergesellschaft. Um diese Aufgabe zu erfüllen, benö-
tigen Trauerredner neben persönlichen auch umfangreiche Kompetenzen im 
fachspezifischen, sozialen und psychologischen Bereich.“18 

15	 Vgl. Klie, Deutungsmachtkonflikte, S. 525–538.
16	 Vgl. die Beiträge von Dirk Battermann „Die weltliche Trauerfeier als Dienst für die 

Hinterbleibenden“ und Martin Schulz „Kirchliche Aufgaben ohne Kirche? Palliative 
Care und Bestattung aus Sicht eines freien Theologen“ in diesem Band. Eine ausführli-
che Reflektion und Einordnung dazu bietet Thomas Klie „Bestattungsredner zwischen 
Beruf und Berufung“ in diesem Band.

17	 Vgl. Reuter, Totenrede, S. 159–175. Vgl. hierzu auch den Beitrag von Elina Bernitt 
„Trost in weltlichen Bestattungsreden?“ in diesem Band.

18	 https://www.batf.de/index.php/berufsbild; Zugriff 7.10.2018. – Es ist ein Indiz für die 
amtskirchliche Nachlässigkeit, dass nur auf wenigen gemeindlichen Homepages Ka-
sualien/Amtshandlungen überhaupt aufgeführt werden. Und wenn, dann erscheinen 



11Obliegenheiten. Zur Einführung

Bemerkenswert ist bei dieser ebenso komplexen wie vollmundigen Be-
schreibung, dass im Grunde genommen die Qualitätsansprüche formal an 
jede evangelische Bestattung zu stellen sind. Individuelle Würdigung des Ein
zelfalls, Sensibilität in den zentralen ästhetischen und seelsorgerlichen Belan-
gen, hermeneutische und seelsorgliche Kompetenzen werden hier umstands
los für die nicht-christliche Konkurrenzkasualie reklamiert und damit implizit 
den kirchlichen Akteuren abgesprochen. Die real gegebene Gestaltqualität 
mag sowohl bei kirchlichen19 wie in weltlichen Trauerfeiern sicher deutlich 
ernüchternder ausfallen, wenngleich die jeweiligen normativen Ansprüche 
sich in nichts nachstehen. Wäre es allerdings wirklich so, dass sich christli-
che Bestattungen durch unzuverlässige Absprachen, mangelnde Flexibilität, 
zwanghafte Formenfixiertheit oder Nichtachtung individueller Bedürfnisse 
auszeichnen, dann wären dies natürlich signifikante Symptome für eine Krise 
der kirchlichen Kasualkultur. Zumindest wäre die Frage zu diskutieren, ob alle 
Pfarrpersonen in dem Bewusstsein agieren, dass sie in der Wahrnehmung der 
meisten Kasualbegehrenden (Gemeindeglieder bzw. „Kunden“) nolens volens 
längst schon in der Rolle eines Dienstleisters gesehen werden und dass nach-
lässig ausgeführte Bestattungen für nicht wenige ein Austrittsgrund sind.

Es ist natürlich auch nicht von der Hand zu weisen, dass sich für einen 
professionellen Einmannbetrieb wie den selbstständigen Trauerredner ethi-
sche und ästhetische Skrupel eher geschäftsschädigend auswirken.20 Wenn 
also die Trauernden gelbe Luftballons bestellen, dann bekommen sie diese 
in der Regel auch. Und wenn „Highway to hell“ erklingen soll, dann haben 
AC/DC eben auch bei der Trauerfeier ihren Auftritt. Ein wichtiger Aspekt 
im Blick auf Qualitätssicherung und Professionalisierung ist über die rituelle 
Kulanz hinaus, dass die weltliche Trauerrede für die meisten Freiberufler das 
Kerngeschäft darstellt. Allenfalls in Großstädten werden auch nicht-kirchli-
che Trauzeremonien oder Willkommensfeiern nennenswert nachgefragt. Für 
Pfarrpersonen sind Beerdigungen dagegen nur eine, wenn auch wichtige An-
gelegenheit im Aufgabenspektrum des pastoralen Arbeitsalltags. Manfred Jo-
suttis folgert: „Das pastorale Handeln ist nicht einfacher geworden, seitdem 
man die Situation nicht mehr eschatologisch, sondern marktwirtschaftlich 
definiert. Die Hörerschaft muss jetzt nicht mehr in ihrer Bedrohlichkeit, son-
dern in ihrer Bedürfnislage wahrgenommen werden. Ihre Erwartungen sol-
len nicht mehr abgewehrt, sondern soweit es möglich ist, erfüllt werden. […] 
Nicht mehr die Verfälschung des göttlichen Wortes, sondern die Enttäuschung 
menschlicher Ansprüche ist jetzt das Problem. Und zunehmend lauert an vie-

oft nur sehr uninspirierte oder dogmatisch aufgeladene Richtigkeiten, die weder Aus-
kunft über die abrufbaren Kompetenzen noch über die Spannweite ritueller Optionen 
geben.

19	 Vgl. Weyel und Weimar, Biographie, S. 122–128.
20	 Vgl. den Beitrag von Jens Schlamelcher „Bestattung zwischen Pietät und Penunsen“ in 

diesem Band.



12 Thomas Klie/Jakob Kühn

len Orten inzwischen die Konkurrenz freier Redner, deren Angebotspalette 
zahlreiche Varianten hochreligiöser oder ästhetisch profaner Gestaltungsfor-
men der Beerdigungshandlung bereithält.“21 Die pastoraltheologische Frage, 
die sich unmittelbar hieraus ergibt, ist die Marge der bei kirchlichen Trauer-
feiern zu berücksichtigenden Erwartungen. Ist kirchlich alles erlaubt, was reli-
giös gefällt? Erfahrungsgemäß gehen hier die Meinungen nicht nur bezüglich 
der Kasualien, sondern auch im Hinblick auf den Sonntagsgottesdienst schon 
innerhalb ein und desselben Pfarrkonvents deutlich auseinander.22 Während 
viele streng auf der agendarischen Formatvorlage beharren (incl. kirchlicher 
Gesänge23), zeigen sich andere Pfarrerinnen und Pfarrer – vor allem in den 
urbanen Ballungszentren – durchaus kompromissbereiter im Blick auf ihre 
liturgische bzw. hymnologische Observanz. Die theologischen Reizlinien zwi-
schen „Amtshandlung“ und „Kasualie“ verlaufen dabei oft genug parallel zu 
den jeweiligen Geschmacksgrenzen.

Spätmoderne Verschiebungen in der Bestattungskultur unter dem Ge-
sichtspunkt des Dienstleistungsparadigmas lassen sich mit Hilfe des Kon-
kurrenz-Begriffs besonders in rhetorischer und liturgischer Hinsicht kenn-
zeichnen. Im Hinblick auf Trauer und die professionelle Begleitung trauender 
Menschen scheinen die Adaptionen aus dem Bereich der freien Marktwirt-
schaft nur in Ansätzen zu bestehen. Angesichts der Bedeutung der Bestat-
ter für die Gestaltung der konkreten Abläufe im Falle eines Todes stellt das 
durchaus ein Manko dar, wenn bspw. die Einsichten einer perimortalen Trau-
erbegleitung ernst genommen werden sollen.24 Für kirchliches Handeln öffnet 
sich hier das weite Feld der Seelsorge, die sich in zunehmendem Maße am 
Dienstleistungsgedanken auszurichten hat. Anpassungen sind möglich, soll 
professionelle kirchliche Begleitung für Menschen in Trauersituationen ver-
fügbar sein. Neben gemeindlichen (z. B. Pastoren), institutionellen (z. B. im 
Krankenhaus) oder situativen (z. B. Notfall) orientierten Seelsorgestrukturen 
kann auch die übergemeindliche, auf Abruf verfügbare Trauerbegleitung ein 
Teil eines umfassenden kirchlichen Seelsorgeangebots sein.25

21	 Josuttis, Die Toten, S. 256.
22	 Vgl. den Beitrag von Hilmar Gattwinkel „GottesDienstLeistungen“ in diesem Band.
23	 Vgl. Reinke, Musik; vgl. Blume, Populäre Musik.
24	 Vgl. Lammer, Den Tod begreifen. Sie stellt fest: „Trauerbegleitung sollte schon dann 

und dort ansetzen, wo die erste Aufgabe, die Trauernde bewältigen müssen, körperlich 
angegangen werden kann: die Realisierung des Todes. Trauerbegleitung sollte dann 
und dort beginnen, wo der Tod wirklich eintritt und wo ich ihn sehen, hören, riechen 
und be-greifen kann: in der Todesstunde, am Sterbe- und Totenbett.“ (Ebd., S. 14).

25	 Vgl. den Beitrag von Anna Ziegenhagen „Trauerbegleitung im Kirchenkreis Tempel-
hof-Schöneberg“ in diesem Band.



13Obliegenheiten. Zur Einführung

3.	 Dienstleistung Friedhof

Die Kirche ist mit ihren etwa 20.000 Friedhöfen und ca. 2.500 kircheneigenen 
Friedhofskapellen (evang.) immer noch der größte Akteur auf dem Gebiet der 
Bestattungskultur. In dem Maße, wie auch Konfessionslose und Angehörige 
anderer Konfessionen auf kirchlichen Friedhöfen ihre letzte Ruhe finden, wer-
den auch sie als eine öffentliche Dienstleistung der Kirche am Gemeinwesen 
angesehen.26 Tote werden traditionell im öffentlichen Nahraum beigesetzt. 
Kann bei einer christlichen Bestattung der Verbleib des Verstorbenen nur mit 
einer im Glauben fassbaren Fern-Nähe („bei Gott“) angegeben werden, so 
zeugen Gräber und Grabmale von dem (allzu) menschlichen Bemühen, dieses 
uneinholbare Getrennt-Sein in eine erträgliche, weil zugängliche Distanz um-
zuwandeln. Dies kommt schon rein äußerlich durch die Lage und die Anlage 
eines Friedhofes zum Ausdruck. 

Friedhöfe heben sich deutlich wahrnehmbar von ihrer Umgebung ab. Die 
Umfriedung (Mauern, Zäune oder Hecken) markiert den Geltungsbereich der 
hier geltenden Verhaltensregeln – sie trennt gewissermaßen die Totenstätte 
von den Lebensräumen. Innerhalb der Umfriedung bildet sie einen wohlge-
ordneten Umraum für Trauer- und Erinnerungsprozesse. In dieses Areal kön-
nen sich die Trauernden hineinbegeben und es auf sich wirken lassen. Für 
die hier von den Kirchen auf ihren Friedhöfen erwartete Dienstleistung ist 
es mittlerweile nicht mehr selbstverständlich, wie dieses Arreal gestaltet ist. 
Es zeigt sich, dass trotz der Ausdifferenzierung der Bestattungskultur und der 
anhaltenden Attraktivität von Friedwäldern bzw. Ruheforsten umweltsensib-
le Umgestaltungen27 und ein angemessenes Marketing28 klassische Friedhöfe 
durchaus wettbewerbsfähig halten. Ihre Vorteile sind die relative Nähe zum 
Wohnraum und das kultivierte Ambiente. Leistungsstarke Friedhöfe haben 
gute Erfahrungen damit gemacht, ihr Areal intern zu diversifizieren, also mit 
entsprechendem Baumbestand auch Baumbestattungen vorzuhalten oder Ko-
lumbarien – beides mit geringem Pflegeaufwand.

Am deutlichsten kommt die kirchliche Handschrift der räumlich-fune-
ralen Dienstleistung bei den sog. Kirchenkolumbarien zum Ausdruck.29 Seit 
2004 bieten die beiden Großkirchen in ihren Sakralräumen die Möglichkeit 
zur Urnenbeisetzung an. In (zumeist) nicht mehr liturgisch genutzten Kirchen 
werden Friedhöfe bzw. Gedenkorte für Urnen eingerichtet.30 Der Einbau eines 

26	 Zur Funktion der Friedhöfe als kulturelles Gedächtnis vgl. Klie und Sparre, Erinne-
rungslandschaften.

27	 Vgl. den Beitrag von Susanne Zingel „Friedhof am Meer“ in diesem Band.
28	 Vgl. den Beitrag von Thies Jarecki und Annedore Lemke „Friedhofsfest auf dem Dorf“ 

in diesem Band.
29	 Vgl. den Beitrag von Thomas Klie „Rostocker Rezeptionsstudie zu Kirchenkolumba-

rien in Niedersachsen“ in diesem Band.
30	 Vgl. Klie et. al., Letzte Heimat Kirche; vgl. Sparre, Bestatten in Kirchen.



14 Thomas Klie/Jakob Kühn

Kolumbariums in ein Gotteshaus schließt dessen gottesdienstliche Funktion 
jedoch nicht grundsätzlich aus, denn ein Kirchenkolumbarium bietet oft eine 
Syntopie aus Gottesdienstraum und Friedhof. In der Regel werden in Kirchen-
kolumbarien auch noch gemeindliche Gottesdienste gefeiert. Für die komplet-
te (oder partielle) Nutzung werden Wände, Stelen und Podeste zur Aufnahme 
von Urnen in Seitenkapellen oder Krypten, Kirchtürmen und Kirchenschiffen 
aufgestellt.

Indem Kirchenkolumbarien die namentliche Bestattung bei entfallender 
Grabpflege ermöglichen, stellen sie eine Alternative zur anonymen Beisetzung 
auf Friedhöfen dar. In den letzten Jahren sind mehr als 30 Kirchenkolumbarien 
im bundesdeutschen Raum entstanden – Tendenz steigend. Denn sie haben 
sich als ein kirchennahes Umnutzungs- bzw. Nutzungserweiterungskonzept 
erwiesen und werden von einer bestimmten Klientel durchaus nachgefragt. 
Kirchenkolumbarien sind Musterbeispiele für eine sakrale Kompromissarchi-
tektur, bei der Geld und Religion in unmittelbaren Kontakt kommen. Ökono-
mie und menschenfreundliche Zuwendung müssen hier dahingehend neu aus-
tariert werden, dass die finanzielle Basis die sepulkralen Zuwendungsformen 
ermöglicht und nicht deckelt.

4.	 Dienstleistung? – Dienstleistung!

Bei der Frage nach dem Dienstleistungscharakter von kirchlichen Bestattun-
gen geht es weniger darum, ob eine Beisetzung eine Dienstleistung ist, son-
dern vielmehr darum, ob man sie möglicherweise besser versteht, wenn man 
sie als eine Dienstleistung betrachtet. Wählt man diese Perspektive und blen-
det sie nicht sofort als theologisch abwegig aus, dann treten die religionsöko-
nomischen Konturen gerade dieser Kasualie allerdings sehr deutlich zutage. 

1. Dienstleistungen kommen auf der Basis eines hohen Anteils von Ver
trauensfaktoren zustande. – Man muss der (Pfarr-)Person zutrauen, dass sie 
auch kann, was ihre Profession verspricht. Fehlt das Vertrauen, werden ver-
fügbare Alternativen auf dem Bestattungsmarkt gewählt.

2. Dienstleistungen sind auf die Kooperation mit dem Auftraggeber an
gewiesen. – Jede Dienstleistung kann nur als eine „Co-creation“ gelingen31, 
wie es in der Betriebswirtschaftslehre heißt. Pfarrer und Kasualbegehrende 
komponieren – im gelingenden Fall gemeinsam und auf Augenhöhe – im Ka-

31	 In der Betriebswirtschaft meint „Customer Co-creation“ den Einbezug von Kunden 
und Konsumenten in Entwicklungsprozesse. Statt passiver Abnehmer zu sein, leistet 
der Kunde einen aktiven Beitrag vor, während und nach dem Austauschprozess. Die 
Kunden treten als Wertschöpfungspartner auf, indem sie Dienstleistungen mitgestalten 
und deren Entwicklung mitbestimmen oder gar übernehmen (vgl. Walcher und Leu-
be, Kreislaufwirtschaft).



15Obliegenheiten. Zur Einführung

sualgespräch den Verlauf auf der Basis des biographischen Materials und der 
darauf bezogenen biblisch-theologischen Deutungsressourcen. Der Dienst der 
Pfarrperson bei der Kasualie ist also ein interaktiver Kommunikations- und 
Gestaltungsprozess. Streng genommen kommt sie überhaupt erst zustande, 
wenn die Hinterbliebenen am gewünschten Dienst maßgeblich beteiligt sind.

3. Bei Dienstleistungen wird die gewünschte Leistung in dem Moment 
konsumiert, in dem sie produziert wird. – Rede und Ritus als Hauptbestand-
teile der kirchlichen Bestattung sind performativ verfasst. Sie bewirken, was 
sie sagen, indem sie es sagen. Wie trostreich eine Trauerpredigt ist, weiß man 
erst, wenn man sie hört, also im zeitgleichen Vollzug.32 Und weil Kasualien – 
wie jeder andere Gottesdienst auch – performativ verfasst sind, sind sie auch 
irreversibel. 

4. Dienstleistungen sind ein riskantes Unterfangen. – Dienstleistungen, 
auch in ihrer religiösen Spielform sind zunächst nicht vorhersehbar. Man kann 
sie nicht beurteilen, bevor der Dienst geleistet ist. Erst nach einer Trauerpre-
digt kann Trost empfunden, am Ende einer liturgischen Gestaltung kann deren 
Angemessenheit und Sorgfalt beurteilt werden. Denn wie alle Kasualien läuft 
auch und gerade eine Bestattung immer auch Gefahr zu misslingen. Es kön-
nen einfach nicht alle Einflussfaktoren vorher eingeschätzt und mitbedacht 
werden. Nicht selten hängt das Gelingen eines Ritus von vordergründig nicht 
fassbaren Phänomenen ab. Das Neue Testament bietet hier die Deutungsopti-
on vom kairos. Unter kairologischem Vorbehalt ist jede Kasualie mit einem 
Wagnis und damit einer Chance verbunden – und zwar für beide Seiten.

Betrachtet man diese vier Faktoren in theologischer Perspektive, dann 
wird die Rede von der Bestattung als religiöser Dienstleistung noch einmal 
ganz anders relevant. 

In jedem Gottesdienst, in dem Menschen zusammenkommen und sich 
Gott namhaft präsent macht, wird das Evangelium, indem es zur Sprache 
kommt, öffentlich aufs Spiel gesetzt.33 Jeder Liturg gestaltet bei einer Bestat-
tung immer auch etwas, über dessen Wirkung er nicht verfügen kann und des-
sen Rezeption sich allenfalls erahnen lässt. Rede und Ritus erschließen sich 
den Beteiligenden immer auch vor dem Hintergrund verschiedener lebensge-
schichtlicher Erfahrungsmuster oder aktueller Gestimmtheiten. Die religiöse 
Routine, von der das gottesdienstliche Szenario lebt, steht in jeder immer wie-
der neuen Aufführung in Frage; was scheinbar vertraut ist, kann aus aktuel-

32	 Viele freie Trauerredner berichten davon, dass seitens der Hinterbliebenen der Wunsch 
an sie herangetragen wird, die fertige Rede vorab zu lesen zu bekommen, um ggf. 
noch Änderungen vornehmen zu können. Pfarrpersonen reagieren auf solche Wünsche 
in der Regel abweisend. Positiv gewertet haben sie eine Ahnung von der performa-
tiven Kraft ihres funeralen Handelns (vgl. Fechtner und Klie, Riskante Liturgien, 
S. 8–10).

33	 Zum liturgischen Risiko ausführlich vgl. Fechtner und Klie, Riskante Liturgien, 
S. 8–10.



16 Thomas Klie/Jakob Kühn

lem Anlass unerwartet fremd erscheinen. Aber es könnte eben auch sein, dass 
in, mit und unter konventionalisierten Worten und Gesten die Trauerfeier so 
wirksam wird, dass die Trauernden anders den Gottesdienst verlassen, als sie 
hineingegangen sind. Aus Gottesdienstbesuchern werden Getröstete.

Wird Kooperation mit Dialog und Teilhabe übersetzt, dann sind damit li-
turgische Kernkategorien benannt.34 In einem christlichen Kasualgottesdienst 
wird nicht einfach eine Botschaft verkündigt, sondern eine durchweg mündige 
Gemeinde35 eignet sich gemeinsam an, was der Fall ist und wie dieser Fall 
ggf. religiös zu verstehen ist.36 Der „Fall“ konstituiert sich also bestenfalls 
erst in der Kasualie. Zuvor zeichnet er sich ab in den Narrationen der Ka-
sualbegehrenden im Kasualgespräch. Die Kasualie wächst gewissermaßen im 
Zusammenspiel von pastoraler Mäeutik und biographischer Erinnerung der 
Kasualpartner, von daseinshermeneutischer Kompetenz und lebensweltlichem 
Erzählen. Kasualien, allen voran Bestattungen, haben also immer eine Ge-
schichte, die auf Geschichten beruht. Die gottesdienstliche Situation ist da-
durch gekennzeichnet, dass in ihr empirisch situierte, narrativ konstruierte Ge-
schichten zum Ausdruck und zur Deutung gebracht werden. Eine gelungene 
Kasualie ist eine inszenatorische Co-Creation in nuce.

Wird Dienstleistung als performativer Akt verstanden, bewegt man sich 
liturgisch unmittelbar in der Ritualtheorie. Gesegnet ist gesegnet – bestattet 
ist bestattet. Über das Konglomerat Wirklichkeit setzender Akte (Lesungen, 
Predigt, vor allem aber Abschied/Geleit und der dreimalige Erdwurf) kann das 
kasuelle Handeln die soziale Wirklichkeit aller an der Trauerfeier Beteiligten 
verändern. All dem eignet die rituelle Kraft, die hervorgebrachten liturgischen 
Rubriken aus sich selbst heraus wirkmächtig zu machen. 

Bemerkenswert ist darüber hinaus eine Strukturanalogie zwischen der 
Dienstleistungsperspektive und einer theologischen Deutung des Kasualge-
schehens. Indem das Zustandekommen von Dienstleistungen bedingt ist durch 
den beiderseitigen Vertrauensvorschuss der handelnden Personen, verweist 
dieser Umstand auf einen Kerngedanken evangelischer Theologie. Gemeint 
ist der Zusammenhang von Verheißung und Glauben, von promissio und fides. 
Die Verheißung, von Gott geliebt zu werden, stößt völlig ins Leere, wenn sie 
nicht geglaubt wird. Ohne Glauben funktioniert die Verheißung nicht. Luther 

34	 Im Evangelischen Gottesdienstbuch heißt es: „Die Reformation hat das Priestertum 
aller Getauften neu zur Geltung gebracht. Daher ist die ganze Gemeinde für den Got-
tesdienst verantwortlich. Die Gemeinde, die von Gott mit der Vielfalt von Geistesga-
ben beschenkt wird, soll sich mit all diesen Gaben, Fähigkeiten und Erkenntnissen am 
Gottesdienst beteiligen. Gottesdienstordnungen sollen hierfür immer neu Wege ebnen 
und Möglichkeiten erschließen.“ (VELKD und EKU, Evangelisches Gottesdienst-
buch, S. 18).

35	 Unter den Bedingungen der späten Moderne ist eine Kasualgemeinde durchweg als 
corpus permixtum zu verstehen (CA 8), als eine Mischung aus Getauften und Unge-
tauften, aus Ausgetretenen und Konfessionslosen.

36	 Vgl. Meyer-Blanck, Gottesdienstlehre, S. 25.




