
Einleitung

„Musik ist die beste Medizin für mich, besser als alle Medikamente.“ Das 
meint eine 89-jährige Frau. Sie erklärt: „Ein Schmerzmittel kann schon 
auch helfen, aber Musik bereichert mich, stärkt mich und ist für mich 
Seelennahrung.“ Bei meiner musiktherapeutischen Arbeit mit alten Men-
schen höre ich solche und ähnliche Aussagen immer wieder. 

Der Anteil alter Menschen an der Gesamtbevölkerung wächst in den In-
dustriestaaten am schnellsten. Dies hat Auswirkungen auf die ganze Ge-
sellschaft. Neue Fragen stellen sich: 
–	 Welche Themen beschäftigen alte Menschen? Wie ist ihr Befinden? 

Welche Bedürfnisse und Ressourcenmöglichkeiten haben sie? 
–	 Wie können Musik und Musiktherapie zu Ressourcen werden und Fä-

higkeiten des alten Menschen aktivieren? 
Auf diese Fragen gehe ich in diesem Buch ein.

Nach der Lebensmitte, wenn die eigene Endlichkeit immer deutlicher 
wird, beansprucht das Altern den Menschen noch einmal neu. Es geht nicht 
mehr um Expansion und Aufbau wie in jüngeren Jahren, sondern um eine ge-
genläufige Bewegung. Der äußere Einfluss schwindet, der alte Mensch muss 
frühere Möglichkeiten verabschieden und sich mit dem auseinandersetzen, 
was er im Leben erschaffen hat. Im Alter geht es um das innere Ordnen des-
sen, was im eigenen Leben möglich oder nicht möglich war, und um einen 
Prozess des Bejahens, was erreicht oder nicht erreicht werden konnte. Es ist 
ein Prozess des Zu-sich-findens und des Annehmens des eigenen Lebens. 

Im Alter hat man wieder mehr Zeit, über die man frei verfügen kann. 
Das Leben von Moment zu Moment zu gestalten und dem Hier und Jetzt 
Sinn geben zu können, ist für Seniorinnen und Senioren Chance und He-
rausforderung zugleich. Sie können sich vermehrt mit ihren Fragen und 
Themen beschäftigen und ihre Bedürfnisse wahrnehmen. Älterwerden be-
deutet nicht Stagnation, sondern Transformation. Dazu ist die Erweiterung 
und Entwicklung von Fertigkeiten und Fähigkeiten gefragt; Stufe um Stufe 
müssen neue Anforderungen bewältigt werden. Das Altwerden stellt in der 
technologisierten modernen Welt neue und manchmal hohe Anforderun-
gen an die Seniorinnen und Senioren. 



12 Einleitung

Viele Lebensveränderungen sind zu verkraften, manches hat man nicht 
mehr selbst im Griff, erst recht nicht, wenn man auf fremde Hilfe angewie-
sen ist. Anforderungen und Ressourcen im Alter stehen oft in einem Span-
nungsverhältnis. 

Die spannungsreichen und auch widersprüchlichen Aspekte des Alterns 
werden hier mit Hilfe des dialogischen Konzeptes beschrieben und als dy-
namische und belebende Verhältnisse verstanden. Dabei beziehe ich mich 
auf Hermann Levin Goldschmidt, der ausgehend von Martin Bubers 
(2009) Hauptwerk „Das dialogische Prinzip“ die Methodik der Dialogik 
entwickelte. Für Goldschmidt (1976) bedeutet Dialogik, widersprüchliche 
Wirklichkeiten, die je für sich als Ganzheit stehen, in ihrer Ebenbürtigkeit 
anzuerkennen und sie schöpferisch in einen Zusammenhang zu bringen. 
Den Widerspruch achtet er als grundlegende und fruchtbare Spannung, 
die durch keine höhere Synthese aufzuheben sei. Dialogik postuliert so ein 
Miteinander von zwei gleichwertigen Wirklichkeiten, die sich gegensei-
tig ausschließen und dennoch dabei ein Ganzes bilden (vgl. Herzka 1999a, 
246 ff.), wie z. B.: Körper – Geist; Gesundheit – Krankheit; Schmerz  – 
Lust; Geist – Materie; Individualität – Gemeinschaft.

Auch die Musik lebt von Gegensätzlichkeiten. Erst wenn bewegtes 
Wasser auf unbewegte Steine trifft, entsteht ein Gurgeln und Plätschern. 
Wenn der unfassbare Wind über eine Rohrkante bläst, ertönt ein Pfeifen. 
Der schönste Vogelgesang ist am Waldrand zu hören, dort wo das offe-
ne Wiesengelände und der dunkle Wald zusammenkommen. Komponisten 
brauchen die Neuschöpfung durch den Interpreten, die Spieler die Reso-
nanz bei den Zuhörern. Wenn der Musiker und der Zuhörer, jeder auf seine 
eigene Weise, schöpferisch tätig werden, können sie die Musik als verwan-
delnde Kraft erleben. So ist es auch in Beziehungen. Der Mensch braucht 
das DU zur Ich-Werdung.

In meiner praktischen Tätigkeit wende ich Methoden und Theorien so-
wohl aus der psychodynamisch orientierten als auch aus der anthroposo-
phischen Musiktherapie an. Im Laufe meiner Arbeit vermischten sich beide 
Methoden mehr und mehr. Dadurch entwickelte sich mit der Zeit ein per-
sönlicher Stil mit eigenen Vorgehensweisen. Ich habe gemerkt, dass beide 
Methoden heilsam wirken können, obwohl sie sich in wichtigen Punkten 
widersprechen. Auch hier gilt das dialogische Prinzip. 

Vor diesem methodischen Hintergrund soll im ersten Kapitel das Altern 
als Prozess im Gesamtzusammenhang des Menschenlebens beschrieben wer-



13﻿ Einleitung

den. Alt werden die meisten Menschen, aber die unterschiedlichsten Erfah-
rungen, in Jahrzehnten gemacht, bilden sehr individuelle Lebensgeschichten

Im zweiten Kapitel wird das Leben alter Menschen ins Zentrum ge-
stellt. Bei über achtzigjährigen Menschen steht das Thema Gesundheit an 
erster Stelle (Heuft, Schneider 2007). Aus diesem Grund wird der Vitalität 
und Gesundheit im Alter sowie dem Thema Abbau und Krankheit im Alter 
ein je eigenes Unterkapitel gewidmet. Im Weiteren werden spezifische Le-
bensthemen und Befindlichkeiten von Seniorinnen und Senioren dialogisch 
beschrieben. Mit der Darstellung der Bedürfnisse und Ressourcen im Alter 
wird dieses Kapitel abgeschlossen.

Im dritten Kapitel „Psychosoziale Begleitung von alten Menschen mit 
Musik“ werden die verschiedenen Aspekte der Musiktherapie wie Musik-
verständnis, Instrumentarium, therapeutische Beziehung und Haltung, das 
therapeutische Handeln und die Therapieziele ausführlich erläutert. Die 
psychodynamisch orientierte und die anthroposophische Musiktherapie 
werden beschrieben und einander gegenübergestellt. 

Je länger ich therapeutisch arbeite, umso mehr zeigt sich, wie wichtig 
eine tragfähige und stabile Beziehung zu den Patienten ist. Im Alter gilt dies 
in besonderem Maß, denn alte Menschen sind auf einen wohlwollenden 
und respektvollen Umgang angewiesen. Das heißt für mich: Zuhören und 
warten können, mich auf das Tempo des Gegenübers einstellen, Anschluss 
an seine Welt suchen, achtsam auf seine Bedürfnisse eingehen. Im ausführ-
lichen Beispiel mit Herrn Peter (S. 75) wird ein ganzer therapeutischer Pro-
zess, von der Isolation zur Kommunikation, geschildert. Wichtig ist mir im 
Weiteren die Arbeit mit Angehörigen von kranken oder dementen Men-
schen. Mit einfachen musikalischen Mitteln können Angehörige sehr un-
terstützend wirken und selbst durch Musik Unterstützung erleben. Wie das 
geschehen kann, wird am Schluss des dritten Kapitels beschrieben. 

Im vierten Kapitel werden mehrere musiktherapeutische Methoden 
und therapeutische Funktionen der Musik beschrieben. Anhand von The-
rapiebeispielen werden ihre Anwendungen geschildert und reflektiert. 

Manche Personen kommen in mehreren Beispielen vor. Dadurch kann ge-
zeigt werden, wie verschieden die Interventionen mit ein und derselben Per-
son sein können. Die Beispiele sind der Übersichtlichkeit halber grau unter-
legt und konnten dank der Erlaubnis der Seniorinnen und Senioren mit Fo-
tos bereichert werden. Die Namen und einige weitere Details wurden zum 
Schutz der Personen geändert. Um der Lesefreundlichkeit willen wurde ab-
wechslungsweise die weibliche und die männliche Form verwendet. 



1. Das Alter(n) im Gesamtzusammenhang des Lebens

„[…] Wir sollen heiter Raum um Raum durchschreiten  
an keinem wie an einer Heimat hängen,  
der Weltgeist will nicht fesseln uns und engen,  
er will uns Stuf’ um Stufe weiten […].“

Hermann Hesse

Für den kleinen Jungen der sagt: „Ich bin schon vier!“, bedeutet sein Al-
ter, dass er groß ist im Vergleich zu seiner Schwester, die noch im Kinder-
wagen sitzt. Dem zehnjährigen Schulkind scheint der Student, der im glei-
chen Haus wohnt, alt zu sein. „Sie sind noch jung!“, sagt die achtzigjährige 
Frau zur grauhaarigen Musiktherapeutin. Alt sein ist ein relativer Begriff. 
„So gehört ein Sechzigjähriger am Arbeitsplatz zu den Alten, wechselt als 
Rentner in eine nachberufliche Phase und wird dann zu einem ‚jungen Al-
ten‘, der zwanzig, vielleicht sogar dreißig Jahre zu gestalten hat“ (Kuhl-
mey, Mollenkopf, Wahl 2007, 266). Neben der jeweiligen Perspektive kann 
das Alter auch nach verschiedenen Kriterien bestimmt werden: z. B. nach 
dem kalendarischen Alter, das heißt nach den tatsächlichen Lebensjahren, 
nach dem biologischen Alter, welches den Zustand der Lebensfunktionen 
berücksichtigt, nach dem entwicklungspsychologischen Alter, bei dem die 
persönliche Entfaltung eine Rolle spielt oder dem soziologischen Alter, bei 
dem die Gesellschaft bestimmt, wann jemand erwachsen oder alt ist (vgl. 
Theune 2009, 21; Heuft, Schneider 2007). 

Die Weltgesundheitsorganisation (WHO) unterteilt die große und sehr 
heterogene Altersgruppe kalendarisch folgendermaßen: 

51–60 Jahre: alternde Menschen
61–75 Jahre: ältere Menschen
76–90 Jahre: alte Menschen
91–100 Jahre: sehr alte Menschen
In Anlehnung an diese Einteilung wird in diesem Buch vom alten Men-

schen gesprochen, da es um eine Reflexion in der therapeutischen Tätigkeit 
mit Menschen geht, die über 75 sind.



16 Das Alter(n) im Gesamtzusammenhang des Lebens

Jedes Kind ist zunächst ein Fremdling in der Welt der Erwachsenen, in die 
es hineingeboren wird. Mit zunehmendem Alter tritt es mehr und mehr 
in diese Welt ein und geht in ihr auf. „Die Differenz zwischen Kindheit 
und Erwachsenheit bestimmt ihre wechselseitige Andersartigkeit. Die Er-
wachsenenwelt bildet die Mehrheitskultur, auf die der Fremdling Kind in 
jeder Beziehung angewiesen ist, die es aber auch stört. Unter den Erwach-
senen herrscht der Normalismus, die Ideologie, nach der die Kinder mor-
gen so zu sein haben, wie Erwachsene heute sind. Erwachsene bestimmen, 
was tradiert und weitergegeben oder was zerstört und von heute auf mor-
gen verändert wird. Sie setzen das Recht fest und bestrafen für Unrecht“ 
(Herzka 1999b, 317 f.). 

Viele kranke, alte und v. a. demente Menschen werden wieder zu Fremd-
lingen in der Welt der Erwachsenen, aus der sie hinausleben. Heute gibt es 
in den Industriestaaten immer mehr Menschen, die über achtzig Jahre alt 
sind. Sie stellen den am schnellsten wachsenden Teil der Bevölkerung dar. 
Dieses Phänomen der Hochaltrigkeit kann bedeuten, dass das Durchlaufen 
eines dritten und eines vierten nachberuflichen Alters immer wahrschein-
licher wird (vgl. Kuhlmey, Mollenkopf, Wahl 2007, 266). Wie kommen alte 
Menschen, vor allem kranke, in unserem System zurecht? Sie sind auf Er-
wachsene angewiesen, aber keine Neulinge in dieser Welt, sondern Lebens-
erfahrene. Wie kommen wir Erwachsenen mit ihnen in einen dialogischen 
Austausch?

1.1 Der Lebensbogen und Entwicklung im Alter

Generell kann man sagen, dass die Entwicklung eines Menschenlebens von 
der Geburt bis zur Lebensmitte eher expansiv verläuft, vom Mittelpunkt 
zum Umkreis. Immer mehr begreift und ergreift der Mensch sein Umfeld 
und greift in dasselbe ein. Ab der Lebensmitte wendet sich die Entwick-
lungsrichtung wieder. Der alte Mensch zieht sich mehr und mehr von der 
äußeren Arbeit zurück und konzentriert sich auf sein Selbst. Durch die 
persönliche Lebensgestaltung und den Kontext, in dem sich die Biografie 
eines Menschen abspielt, entsteht die persönliche Identität. 

Das Leben eines Menschen kann zeitlich in verschiedene Lebensalter 
aufgeteilt werden. Jedes Lebensalter kann im Zusammenhang mit den vor-
hergegangenen und den nachfolgenden betrachtet werden. Das Gedicht 
„Stufen“ von Hermann Hesse (1994, 157) verdeutlicht, dass jeder Lebens-
abschnitt eine eigene Weisheit und Tugend hat. Alles dauert nur eine Zeit 



17Der Lebensbogen und Entwicklung im Alter

lang und sogar die Todesstunde birgt in sich die Möglichkeit, dem Men-
schen neue Räume zu eröffnen. Auch in der bildenden Kunst findet sich das 
Thema des Alterns (Abb. 1). 

Der Künstler teilt die Lebensspanne in zehn Altersstufen ein. Durch die 
Stufendarstellung wird symbolisch der chronologische Auf- und Abstieg 
zwischen Geburt und Tod illustriert. Der Soziologe und Altersforscher Pe-
ter Gross betont, dass das Menschenleben durch den Alterungsprozess erst-
mals in der Weltgeschichte ganz werden kann. Denn zum Werden und zum 
Aufstieg gehören auch der Abstieg und das Vergehen. Durch den Abstieg 
ist es möglich, sein Leben in einer zusätzlich gewährten Nachzeit zu verar-
beiten und Bilanz zu ziehen. Noch bis ins 18. und 19. Jahrhundert hatten 
fast alle Menschen eine Lebenserwartung von 40 Jahren und wurden durch 
Krieg, Pest oder Cholera aus der Mitte des Lebens gerissen (Gross 2013). 

Im Märchen „Der alte Großvater“ (Gebrüder Grimm 1979, 337 f.) wird 
die Vorstellung des Lebensbogens ebenfalls thematisiert. Das vierjährige 
Kind beobachtet, wie die Eltern (Mitte des Lebens) den zittrigen Großva-
ter aus der Tischgemeinschaft ausschließen und ihm ein Holzschälchen als 

Abb. 1  Das Stufenalter des Menschen (um 1845). Nürnberg: Germanisches Nationalmuseum. 



18 Das Alter(n) im Gesamtzusammenhang des Lebens

Essgeschirr geben. Daraufhin bastelt das Kind ein Holztröglein für seine 
Eltern, das sie bekommen sollen, wenn sie alt sind. Das eröffnet diesen die 
eigene Zukunft und lässt sie ihr Handeln überdenken.

Doch nicht nur in Kunst und Literatur wird die Frage nach der Lebens-
spanne des Menschen gestellt. Der Mensch entwickelt und verändert sich 
seelisch, geistig und körperlich während seines ganzen Lebens, nicht nur in 
Kindheit, Jugend und Erwachsenenalter. So zeigen neuere entwicklungs-
psychologische Modelle, dass Entwicklungsprozesse nicht linear, sondern 
mehrdimensional verlaufen und dass daher im Alter keineswegs alles „den 
Berg hinunter“ geht. Viele gerontologische Studien zeigen, dass die Lernfä-
higkeit im Alter nicht absterben muss, sondern gefördert werden kann, was 
wesentlich zur Verbesserung oder Stabilisierung grundlegender Fähigkeiten 
im Alter beiträgt. So können Alltagskompetenzen und Selbstständigkeit er-
halten bleiben. 

Doch nicht nur in Bezug auf das eigene Alltagsleben können Senio-
rinnen und Senioren Kompetenzen entwickeln, sondern auch im Hinblick 
auf die Probleme der jüngeren Generation. In den letzten Jahrzehnten war 
eine gesellschaftliche Entwicklung zu mehr Individualisierung, Differenzie-
rung und Pluralisierung der Lebensstile mit Multioptionalität zu verzeich-
nen. Heute sehen Soziologen, dass trotz des multioptionalen Lebensstils die 
Menschen immer weniger Freiheiten haben, weil sie ständig zu Entschei-
dungen gezwungen sind. „Der ursprüngliche Sinn der Individualisierung, 
sich von äußeren Vorgaben unabhängig zu machen, hat sich regelrecht ins 
Gegenteil verkehrt“ (Ullrich, Wenger 2008, 36). Angesichts dieser Entwick-
lung müssen die Menschen in Zukunft mehr „nach innen horchen und da-
rauf achten, was ihnen gut tut“ und mit ihren Kräften haushalten, je deut-
licher die Grenzen der Machbarkeit und je geringer der Nutzen der Stei-
gerungslogik werden. Im Alter erhöht sich die Chance, im Hier und Jetzt 
zu verweilen, weil das Eingebundensein in das funktionale Leben geringer 
wird. Diesbezüglich könnten die Jüngeren von Seniorinnen und Senioren 
lernen, welche durch ihr naturgegebenes langsameres und stilleres Leben 
ein Gegengewicht zur Hektik des modernen Alltags bilden können. 

Die neueren Betrachtungsweisen des ganzen Lebensbogens haben Auswir-
kungen auf das Therapieverständnis. Therapie soll sich weder nur auf das 
Retrospektive noch auf das nur Aspektive, Gegenwärtige konzentrieren, 
sondern auch auf das Zukunftgerichtete, Proaktive, das Leben Gestaltende 
(vgl. Sieper 2007, 15). In der Therapie mit alten Menschen besteht die be-



19Die Lebensalter aus anthroposophischer Sicht

sondere Herausforderung darin, dass sich der Mensch im letzten Lebens-
abschnitt befindet und damit das unwiderrufliche Ende näher kommt. Die 
Sinnfindung, das Wesentliche umsetzen und sein Selbst erkennen, werden 
besonders bedeutsam, wenn eine spirituelle Entwicklung angestrebt wird. 
Einerseits stellen sich Fragen nach der Integration und Sinngebung des bis-
herigen Lebens, dem Ordnen der Erinnerungen und dem Abschiednehmen 
von Unwiederbringlichem. Andererseits sind der Erhalt von Gesundheit 
und Fähigkeiten wichtig sowie die vielfältigen Formen der Entwicklung 
und Wandlungen bis zum Tod. „Heute, wo der Mensch wie in der Vergan-
genheit bedroht ist von Ausstoßung und Gefangenschaft in einer Welt, die 
kommandiert wird von unpersönlichen Dämonen, die wir selbst geschaffen 
haben, von wirtschaftlichen, mechanischen, sozialen, seelischen Kräften, ist 
es mehr denn je für sein Dasein geboten, ihm wieder zu einem spontanen, 
ganzheitlichen Ausdruck seiner selbst zu verhelfen, möglichst aus eigener 
Kraft, zum Beispiel durch Singen und Tanzen, zu einem Menschsein, das 
nach seinem eigenen Maß geschaffen ist, das seiner biologischen, seelischen 
und körperlichen Wesenheit dient, um ihn und seine Gemeinschaft in eine 
schützende Umgebung wohltätiger Empfindung zu hüllen, wie sie die Sei-
denraupe in ihrem Kokon besitzt“ (Menuhin 2001, 15).

1.2 Die Lebensalter aus anthroposophischer Sicht

In der Anthroposophie, von Rudolf Steiner (1861–1925) begründet, wird 
das Leben als Erkenntnisweg gesehen. Der Mensch sieht sich und alles 
sinnlich Wahrnehmbare der irdischen Welt im Zusammenhang mit der geis-
tigen kosmischen Welt und ein vorgeburtliches und nachtodliches Leben 
wird in diese Betrachtungsweise einbezogen. Durch das bewusste Wahr-
nehmen der Phänomene und das bewusste Tätigsein auf dieser Erde, durch 
Meditation und das Studium der Geisteswissenschaften, versucht der an
throposophisch orientierte Mensch dem Ideal, liebend zu erkennen und zu 
wirken, näher zu kommen. 

Der Mensch wird als Individuum mit einem zeitlosen Ich gesehen. Er 
trägt nicht nur Verantwortung für seine persönliche Lebensführung, son-
dern auch für seine Umwelt. Das Motto der Sozialethik lautet demnach: 
„Heilsam ist nur, wenn im Spiegel der Menschenseele sich bildet die ganze 
Gemeinschaft; Und in der Gemeinschaft lebet der Einzelseele Kraft“ (Stei-
ner 1969, 256). Diese Aussage weist Gemeinsamkeiten mit modernen Iden-
titätsvorstellungen auf, welche die Verschränkung des Individuellen mit der 



20 Das Alter(n) im Gesamtzusammenhang des Lebens

soziologischen Dimension betonen (vgl. Pally 1997, 39 ff.). Auch aktuelle 
Altersentwicklungsstufen weisen eine Nähe zur anthroposophischen Sicht 
auf. Von der Kindheit bis zum und mit dem Jugendalter geht es um Bildung 
und Entfaltung. Dann kommen das Erlebnisalter von 18–28, das Schaffensal-
ter von 28–40 und das Gestaltungsalter von 40–50. In dieser Zeit geht es um 
Streben, Entwicklung und Gestaltung. Im Reifungsalter ca. 50–60, im Er-
füllungsalter ca. 60–70 und im Alter der Erfüllung und Vollendung ca. ab 70 
geht es um Vollendung und Rückverwandlung (vgl. Treichler 2003, 148 f.).

In der anthroposophischen Erziehung (Steiner 1980) wird Wert dar-
auf gelegt, dass sich das Kind in den ersten sieben Lebensjahren unter dem 
Eindruck „Die Welt ist gut“ entwickeln kann. Das zweite Jahrsiebt soll 
unter dem Leitspruch „Die Welt ist schön“ begleitet werden, und ab dem 
vierzehnten Lebensjahr soll der Jugendliche erleben: „Die Welt ist wahr.“ 
Was in der Kindheit angelegt wird, hat Auswirkungen bis ins Alter. „Denn 
dasjenige, was im Kind ausgebildet wird, verhält sich manchmal auf dem 
Seelengrund des Kindes so, dass man es nicht bemerkt. Im späteren Lebens-
alter kommt es heraus. […] es gibt Menschen, die in einem bestimmten Le-
bensalter wohltätig wirken auf ihre Mitmenschen. Sie können – wenn ich so 
sagen darf – segnen“ (Steiner 1981, 20 f.). Segnen bedeutet lateinisch: Bene 
dicere, Gutes sagen. Segnen könnte in diesem Sinn bedeuten, den anderen 
Mut machen, Erfahrungen und das als wertvoll Empfundene weitergeben 
an die nächste Generation. 

1.3 Die Lebensalter aus musiktherapeutischer Sicht

Musik als Ganzes kann als symbolisches Abbild des Lebens verstanden 
werden (vgl. Hegi 2001, 143). Schon eine Tonskala kann, analog zum Le-
bensbogen, den Stufenweg in Tönen hörbar machen (vgl. Reinhold 1996, 
12 f.) und als absteigender oder aufsteigender, sich verbindender und wieder 
lösender Weg erfahren werden. Wie kleine Kinder erst richtig in der Welt 
ankommen und sich mit ihr verbinden müssen, ein erwachsener, selbstän-
diger Mensch mit beiden Beinen auf dem Boden steht und der alte Mensch 
wieder Aufgaben abgeben und loslassen muss, geht die Lebensspanne vom 
ersten bis zum letzten Atemzug in einem schwingenden Rhythmus. Mit 
dem freien Musikspiel kann sich auch im Alter wieder etwas in die Welt 
setzen, was ganz original, einmalig, persönlich ist. Im schöpferisch-künst-
lerischen Umgang mit Musik begleitet die Therapeutin einen Menschen so, 
dass sich das Individuelle, Seelische des Klienten, aber auch das Überindi-
viduelle, Geistige manifestieren kann. 




