
Vorwort

Im Frühsommer 2007, während ich letzte Hand an die Druckfassung dieses Buches 
lege, kommt es in Philadelphia zu lautstarken Demonstrationen vor dem Franklin 
Museum. Der Protest richtet sich gegen die Ausstellung »Tutankhamun and the Golden 
Age of the Pharaos«, die zuvor schon in anderen amerikanischen Städten mit großem 
Erfolg gelaufen war. Angeführt werden die Demonstranten von Molefi Kete Asante, 
dem Begründer und bis heute wichtigsten Wortführer der afrozentrischen Bewegung.  
»Dies ist der Schauplatz eines Verbrechens«, wird Asante im Philadelphia Inquirer 
vom 21. Mai zitiert werden, »dies ist der Schauplatz eines kriminellen Diebstahls, 
eines Identitätsraubs«. Tutenchamun, so der Vorwurf der Demonstranten, werde in 
der Ausstellung als »Weißer« dargestellt und erinnere »eher an Boy George als an den 
Boy King«. Mit keinem Wort werde darauf eingegangen, dass die altägyptische eine 
afrikanische Kultur gewesen sei, und die Folgen seien so offensichtlich wie von den 
rassistischen Ausstellungsmachern intendiert: viele Besucher nämlich würden das 
Museum im Glauben verlassen, Ägypten liege in Europa. Um dem entgegenzuwirken, 
weisen die Demonstranten auf Spruchbändern und Plakaten darauf hin, dass Nofretete 
ihre »Schwester« gewesen sei und »King Tut’s Daddy« schwarz.

Aus transatlantischer Distanz betrachtet, erscheint der Protest bizarr. Nicht nur 
glaubt wohl in Europa niemand, Ägypten befinde sich nicht in Afrika, auch neigt 
man hierzulande glücklicherweise mehrheitlich nicht mehr dazu, die Hautfarbe 
eines Menschen als Hauptindikator für dessen intellektuelle Anlagen und moralische 
Disposition zu lesen. Mehr noch, den meisten Europäern dürfte kaum bewusst 
sein, dass sie überhaupt eine Hautfarbe haben. Darin liegt zweifellos ein großer 
Luxus. Rassenfragen für unerheblich halten kann sich nur leisten, wer sich keinen 
Rassenvorurteilen ausgesetzt sieht. Es ist dies ein Luxus, der für viele Schwarze in den 
USA nach wie vor in weiter Ferne liegt. Und so mögen die Vorhaltungen von Molefi 
Asante und seinen Mitdemonstranten zwar erheblich übers Ziel hinausschießen, die 
radikale Rhetorik aber, mit der sie vorgebracht werden, lässt sich doch mit Blick auf 
die nach wie vor von alltäglichen Rassismen geprägten Lebensumstände von African 
Americans wenigstens ein Stück weit verstehen. Akzeptieren muss man diese Rhetorik 
deswegen gleichwohl nicht. Vor allem dann nicht, wenn sie im Gewand einer sich 
wissenschaftlich gebärdenden Argumentation einherschreitet – und das tut sie, wie 
diese Studie zeigt, in erheblichem Ausmaß.

Angesichts dieser Tatsache war es für mich eine große Überraschung zu sehen, wie 
wenig Widerstand sich auf Seiten der etablierten Disziplinen gegen die Vereinnahmung 
ganzer Forschungsfelder durch den wissenschaftlichen Zweig des Afrozentrismus 
regt und wie unwidersprochen selbst die abstrusesten Thesen und Argumentationen 
hingenommen werden. Mit viel gutem Willen lässt sich die Reaktion der betroffenen 
Fachvertreter vielleicht als höfliches Desinteresse beschreiben; der Verdacht liegt 
allerdings nahe, dass vor allem US-amerikanische Wissenschaftler es in Wirklichkeit 
einfach vermeiden wollen, sich dem Verdacht der politischen Unkorrektheit oder gar 
des Rassismus auszusetzen. Die Angst ist nicht unbegründet, denn tatsächlich haben 
sich Afrozentristen in der Vergangenheit als wenig zimperlich in der Wahl ihrer Mittel 
gezeigt, wenn es darum ging, Kritiker in ihre Schranken zu weisen. 

7



Nun gehört es ja zu den Paradoxien der political correctness, dass sie gelegentlich 
genau jene Diskurspraktiken perpetuiert, die sie eigentlich abzuschaffen angetreten 
ist. So auch in diesem Fall: viele Autoren mögen aus einer durchaus gut gemeinten 
antirassistischen Grundhaltung heraus auf kritische Stellungnahmen verzichtet 
haben, in letzter Konsequenz aber lässt sich diese Verweigerung der Kritik auch lesen 
als Ausdruck einer Haltung, die dem Afrozentrismus pauschal die Kritikwürdigkeit 
abspricht – und ihn damit als unbedeutenden Nischendiskurs einer unbedeutenden 
Minderheit verwirft. Dem Dilemma ist kaum zu entkommen – jedenfalls nicht, 
wenn man Amerikaner ist. Vor diesem Hintergrund war es ohne Zweifel ein großer 
Vorteil für mich, als Europäer in afrozentrischen Kontexten einen mehr oder weniger 
liminalen Raum zu besetzen. Denn es ist zwar richtig, dass ein nicht unerheblicher 
Teil des afrozentrischen Diskurses einer langen Philippika gegen Europa und die 
Europäer gleicht, tatsächlich aber ist jenes »Europa« letztlich wenig mehr als eine 
rhetorische Verkürzung dessen, was im politischen Diskurs der Vereinigten Staaten 
derzeit unter dem Schlagwort New Conservatism geführt wird. Als »echter« Europäer 
hingegen konnte ich es nicht nur weitgehend vermeiden, eine moralisch begründete 
Position zum US-amerikanischen Rassendiskurs einzunehmen, mir wurden auch als 
offensichtlichem Außenseiter Freiräume zugestanden, die in dieser Form weder weiße 
noch schwarze Amerikaner für sich hätten in Anspruch nehmen können. 

Die afrozentrische Bewegung in den Vereinigten Staaten wurde bisher noch nicht 
mit ethnologischen Fragestellungen und Methoden untersucht. Bislang vorliegende 
Studien sind entweder reine Literaturstudien oder aber Untersuchungen, die ihrerseits 
bereits innerhalb des afrozentrischen Diskurses anzusiedeln sind und (wie zu zeigen 
sein wird) sich nicht unbedingt durch eine kritische Distanz ihrem Gegenstand 
gegenüber auszeichnen. Der methodische Ansatz, für den ich mich entschieden habe, 
baut hingegen auf einer Kombination aus Quellenstudium und stationärer Feldfor
schung auf. Ich hoffe damit einerseits, die afrozentrische Bewegung in ihrer spezifi
schen Geschichtlichkeit zu erfassen, andererseits aber auch ihre Bedeutung für die 
Lebensgestaltung ihrer Anhänger im gegenwärtigen US-amerikanischen Kontext 
zeigen zu können. Das Terrain, auf das ich den Leser und die Leserin dabei einlade, 
mir zu folgen, ist kein ganz einfaches, und ich bin mir bewusst, dass sich meine Aus
einandersetzung mit dem Afrozentrismus über weite Strecken jenseits der engen 
Grenzen einer politisch korrekten Darstellung bewegt. Andererseits konnte ich auch 
nicht darauf verzichten, afrozentrische Werke und Autoren zu kritisieren (und dies 
gelegentlich in recht scharfer Form) – nicht aus bösem Willen, sondern gerade weil 
ich den afrozentrischen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit ernstnehme. Diesen Weg 
einzuschlagen, ist mir nicht leichtgefallen. Ich wurde im engeren Kreis der »Temple 
School of Afrocentricity« sehr offen und mit großer Freundlichkeit und Warmherzigkeit 
aufgenommen und bin einer ganzen Reihe afrozentrischer Autoren nicht allein zu 
großem Dank verpflichtet, sondern fühle mich ihnen auch auf persönlicher Ebene 
freundschaftlich verbunden. 

An erster Stelle ist hier der bereits erwähnte Molefi Kete Asante zu nennen, der in 
den 80er Jahren das erste Ph.D.-Programm im Bereich Black Studies mitentwickelt hat 
und bis heute als Professor am Department for African American Studies der Temple 
University in Philadelphia tätig ist. Ohne seine Unterstützung wäre die vorliegende 
Untersuchung in dieser Form nicht durchführbar gewesen. Er hat es mir ermöglicht, an 

8



�

zahlreichen Seminaren und Tagungen sowie an einer von ihm organisierten Pilgerfahrt 
nach Westafrika teilzunehmen, er hat mich mit weiteren führenden Afrozentristen 
bekannt gemacht, und nicht zuletzt hat er stets ein offenes Ohr für meine vielen 
Fragen gehabt. Mein Dank geht darüber hinaus auch an die übrigen Lehrkräfte und 
Studierenden des Departments, mit denen ich während zweier längerer Aufenthalte in 
den Jahren 2002 und 2003 viele fruchtbare Diskussionen führen konnte. Weiterhin 
standen mir in Philadelphia Rosa Gries, Carol Ann Harris und Theresa Davis von 
der Templana Collection der Samuel L. Paley Library sowie Aslaku Berhanu und 
Charles Blockson von der Charles L. Blockson Library bei der Suche nach seltenen 
Publikationen und Manuskripten hilfreich zur Seite.

In Afrika waren mir Leo A. Yankson von der Castle Library in Cape Coast, Ghana, 
und mein nigerianischer Projektmitarbeiter Chinweizu eine große Hilfe. Besonders 
Letzterer hat mich durch eine Reihe erfrischend unverblümter E-Mails nachhaltig 
darin bestärkt, dass eine ernsthafte Auseinandersetzung mit dem Afrozentrismus nicht 
aus falsch verstandener Loyalität mit seinen Protagonisten und ihren politischen Zielen 
auf Kritik verzichten darf.  

Das Schomburg Center for Research in Black Culture in New York hat mich 
2001 in sein Scholars in Residence Programm aufgenommen und mir nicht nur einen 
Arbeitsplatz zur Verfügung gestellt und mir den Zugang zu seinen umfangreichen 
Archiven erheblich erleichtert, sondern mir auch Gelegenheit gegeben, meine Arbeit mit 
den anderen Gastwissenschaftlern des akademischen Jahres 2001-2002 zu diskutieren. 
Mein Dank gilt hier insbesondere Howard Dodson, Colin Palmer und Miriam Jimenez 
Roman sowie Chouki El Hamel, Rhonda D. Frederick, Kim Butler, Jeffrey Thomas 
Sammons und Jeffrey Ogbar. 

Martin Bernal hat mich in der Frühphase der Studie entscheidend unterstützt und 
für einige viel zu kurze Tage in seinem Haus in Ithaca aufgenommen. Es waren unsere 
intensiven Gespräche während dieser Zeit, die mir halfen, den Gegenstandsbereich der 
Studie einzugrenzen und das damals noch im Entstehen begriffene Forschungsvorhaben 
zur Antragsreife zu bringen. 

Ermöglicht wurde diese Vorstudie seinerzeit durch ein Jahresstipendium der Frank
furter Frobenius-Gesellschaft, die sich auch an den Druckkosten für die vorliegende 
Buchpublikation beteiligte. Die Finanzierung der eigentlichen Forschung in den Jahren 
2001 bis 2004 erfolgte aus Mitteln der Volkswagenstiftung. Beiden Institutionen 
möchte ich für ihre großzügige Unterstützung danken. 

Karl-Heinz Kohl schulde ich großen Dank für den Anstoß zu dieser Untersuchung. 
Er war es, der mich vor inzwischen acht Jahren erstmals auf das Thema Afrozentrismus 
aufmerksam machte, und er hat die Arbeit bis zu ihrem Abschluss stets offen und 
kritisch verfolgt. Wichtige Hinweise verdanke ich darüber hinaus den studentischen 
Teilnehmern zweier Seminare zum Thema Afrozentrismus an den Universitäten Frank
furt und Paderborn sowie Mamadou Diawara, Johannes Fried, Frank Schulze-Engler 
und Susanne Schröter, die eine erste Fassung des Textes begutachtet und mich zielsicher 
auf Schwachstellen und Unstimmigkeiten meiner Argumentation hingewiesen haben. 
Und last not least möchte ich meiner ersten und wichtigsten Leserin danken: Irene, die 
meine An- und Abwesenheiten gleichermaßen ertragen hat und die daran glaubte, dass 
aus meinen verstreuten Textfragmenten und Ideen einmal ein Buch werden würde, 
wenn ich es nicht tat.


