VORWORT

Im Frithsommer 2007, wihrend ich letzte Hand an die Druckfassung dieses Buches
lege, kommt es in Philadelphia zu lautstarken Demonstrationen vor dem Franklin
Museum. Der Protest richtet sich gegen die Ausstellung »Tutankhamun and the Golden
Age of the Pharaos, die zuvor schon in anderen amerikanischen Stddten mit grofSem
Erfolg gelaufen war. Angefiihrt werden die Demonstranten von Molefi Kete Asante,
dem Begriinder und bis heute wichtigsten Wortfiihrer der afrozentrischen Bewegung.
»Dies ist der Schauplatz eines Verbrechens«, wird Asante im Philadelphia Inquirer
vom 21. Mai zitiert werden, »dies ist der Schauplatz eines kriminellen Diebstahls,
eines Identititsraubs«. Tutenchamun, so der Vorwurf der Demonstranten, werde in
der Ausstellung als »Weifler« dargestellt und erinnere »cher an Boy George als an den
Boy King«. Mit keinem Wort werde darauf eingegangen, dass die altigyptische eine
afrikanische Kultur gewesen sei, und die Folgen seien so offensichtlich wie von den
rassistischen Ausstellungsmachern intendiert: viele Besucher niamlich wiirden das
Museum im Glauben verlassen, Agypten liege in Europa. Um dem entgegenzuwirken,
weisen die Demonstranten auf Spruchbindern und Plakaten darauf hin, dass Nofretete
ihre »Schwester« gewesen sei und »King Tuc’s Daddy« schwarz.

Aus transatlantischer Distanz betrachtet, erscheint der Protest bizarr. Nicht nur
glaubt wohl in Europa niemand, Agypten befinde sich nicht in Afrika, auch neigt
man hierzulande gliicklicherweise mehrheitlich nicht mehr dazu, die Hautfarbe
eines Menschen als Hauptindikator fiir dessen intellektuelle Anlagen und moralische
Disposition zu lesen. Mehr noch, den meisten Europdern diirfte kaum bewusst
sein, dass sie Uberhaupt eine Hautfarbe haben. Darin liegt zweifellos ein grofler
Luxus. Rassenfragen fiir unerheblich halten kann sich nur leisten, wer sich keinen
Rassenvorurteilen ausgesetzt sicht. Es ist dies ein Luxus, der fiir viele Schwarze in den
USA nach wie vor in weiter Ferne liegt. Und so mogen die Vorhaltungen von Molefi
Asante und seinen Mitdemonstranten zwar erheblich iibers Ziel hinausschiefSen, die
radikale Rhetorik aber, mit der sie vorgebracht werden, lisst sich doch mit Blick auf
die nach wie vor von alltdglichen Rassismen geprigten Lebensumstinde von African
Americans wenigstens ein Stiick weit verstehen. Akzeptieren muss man diese Rhetorik
deswegen gleichwohl nicht. Vor allem dann nicht, wenn sie im Gewand einer sich
wissenschaftlich gebirdenden Argumentation einherschreitet — und das tut sie, wie
diese Studie zeigt, in erheblichem Ausmaf3.

Angesichts dieser Tatsache war es fiir mich eine grofSe Uberraschung zu sehen, wie
wenig Widerstand sich auf Seiten der etablierten Disziplinen gegen die Vereinnahmung
ganzer Forschungsfelder durch den wissenschaftlichen Zweig des Afrozentrismus
regt und wie unwidersprochen selbst die abstrusesten Thesen und Argumentationen
hingenommen werden. Mit viel gutem Willen ldsst sich die Reaktion der betroffenen
Fachvertreter vielleicht als hofliches Desinteresse beschreiben; der Verdache liegt
allerdings nahe, dass vor allem US-amerikanische Wissenschaftler es in Wirklichkeit
einfach vermeiden wollen, sich dem Verdacht der politischen Unkorrekeheit oder gar
des Rassismus auszusetzen. Die Angst ist nicht unbegriindet, denn tatsichlich haben
sich Afrozentristen in der Vergangenheit als wenig zimperlich in der Wahl ihrer Mittel
gezeigt, wenn es darum ging, Kritiker in ihre Schranken zu weisen.



Nun gehért es ja zu den Paradoxien der political correctness, dass sie gelegentlich
genau jene Diskurspraktiken perpetuiert, die sie eigentlich abzuschaffen angetreten
ist. So auch in diesem Fall: viele Autoren mogen aus einer durchaus gut gemeinten
antirassistischen Grundhaltung heraus auf kritische Stellungnahmen verzichtet
haben, in letzter Konsequenz aber lisst sich diese Verweigerung der Kritik auch lesen
als Ausdruck einer Haltung, die dem Afrozentrismus pauschal die Kritikwiirdigkeit
abspricht — und ihn damit als unbedeutenden Nischendiskurs einer unbedeutenden
Minderheit verwirft. Dem Dilemma ist kaum zu entkommen — jedenfalls nicht,
wenn man Amerikaner ist. Vor diesem Hintergrund war es ohne Zweifel ein grofler
Vorteil fiir mich, als Europier in afrozentrischen Kontexten einen mehr oder weniger
liminalen Raum zu besetzen. Denn es ist zwar richtig, dass ein nicht unerheblicher
Teil des afrozentrischen Diskurses einer langen Philippika gegen Europa und die
Europier gleicht, tatsichlich aber ist jenes »Europa« letztlich wenig mehr als eine
thetorische Verkiirzung dessen, was im politischen Diskurs der Vereinigten Staaten
derzeit unter dem Schlagwort New Conservatism gefithre wird. Als »echter« Europier
hingegen konnte ich es nicht nur weitgehend vermeiden, eine moralisch begriindete
Position zum US-amerikanischen Rassendiskurs einzunehmen, mir wurden auch als
offensichtlichem AufSenseiter Freiriume zugestanden, die in dieser Form weder weifle
noch schwarze Amerikaner fiir sich hitten in Anspruch nehmen kénnen.

Die afrozentrische Bewegung in den Vereinigten Staaten wurde bisher noch niche
mit ethnologischen Fragestellungen und Methoden untersucht. Bislang vorliegende
Studien sind entweder reine Literaturstudien oder aber Untersuchungen, die ihrerseits
bereits innerhalb des afrozentrischen Diskurses anzusiedeln sind und (wie zu zeigen
sein wird) sich nicht unbedingt durch eine kritische Distanz ihrem Gegenstand
gegeniiber auszeichnen. Der methodische Ansatz, fiir den ich mich entschieden habe,
baut hingegen auf einer Kombination aus Quellenstudium und stationirer Feldfor-
schung auf. Ich hoffe damit einerseits, die afrozentrische Bewegung in ihrer spezifi-
schen Geschichtlichkeit zu erfassen, andererseits aber auch ihre Bedeutung fiir die
Lebensgestaltung ihrer Anhinger im gegenwirtigen US-amerikanischen Kontext
zeigen zu konnen. Das Terrain, auf das ich den Leser und die Leserin dabei einlade,
mir zu folgen, ist kein ganz einfaches, und ich bin mir bewusst, dass sich meine Aus-
einandersetzung mit dem Afrozentrismus tiber weite Strecken jenseits der engen
Grenzen einer politisch korrekten Darstellung bewegt. Andererseits konnte ich auch
nicht darauf verzichten, afrozentrische Werke und Autoren zu kritisieren (und dies
gelegentlich in recht scharfer Form) — nicht aus bosem Willen, sondern gerade wei/
ich den afrozentrischen Anspruch auf Wissenschaftlichkeit ernstnehme. Diesen Weg
einzuschlagen, ist mir nicht leichtgefallen. Ich wurde im engeren Kreis der »Temple
School of Afrocentricity« sehr offen und mit grof§er Freundlichkeit und Warmbherzigkeit
aufgenommen und bin einer ganzen Reihe afrozentrischer Autoren niche allein zu
groflem Dank verpflichtet, sondern fithle mich ihnen auch auf persénlicher Ebene
freundschaftlich verbunden.

An erster Stelle ist hier der bereits erwihnte Molefi Kete Asante zu nennen, der in
den 80er Jahren das erste Ph.D.-Programm im Bereich Black Studies mitentwickelt hat
und bis heute als Professor am Department for African American Studies der Temple
University in Philadelphia tdtig ist. Ohne seine Unterstiiczung wire die vorliegende
Untersuchung in dieser Form nicht durchfiithrbar gewesen. Er hat es mir erméglicht, an



zahlreichen Seminaren und Tagungen sowie an einer von ihm organisierten Pilgerfahrt
nach Westafrika teilzunehmen, er hat mich mit weiteren fithrenden Afrozentristen
bekannt gemacht, und nicht zuletzt hat er stets ein offenes Ohr fiir meine vielen
Fragen gehabt. Mein Dank geht dariiber hinaus auch an die tibrigen Lehrkrifte und
Studierenden des Departments, mit denen ich wihrend zweier lingerer Aufenthalte in
den Jahren 2002 und 2003 viele fruchtbare Diskussionen fithren konnte. Weiterhin
standen mir in Philadelphia Rosa Gries, Carol Ann Harris und Theresa Davis von
der Templana Collection der Samuel L. Paley Library sowie Aslaku Berhanu und
Charles Blockson von der Charles L. Blockson Library bei der Suche nach seltenen
Publikationen und Manuskripten hilfreich zur Seite.

In Afrika waren mir Leo A. Yankson von der Castle Library in Cape Coast, Ghana,
und mein nigerianischer Projektmitarbeiter Chinweizu eine grofle Hilfe. Besonders
Letzterer hat mich durch eine Reihe erfrischend unverbliimter E-Mails nachhaltig
darin bestirke, dass eine ernsthafte Auseinandersetzung mit dem Afrozentrismus nicht
aus falsch verstandener Loyalitit mit seinen Protagonisten und ihren politischen Zielen
auf Kritik verzichten darf.

Das Schomburg Center for Research in Black Culture in New York hat mich
2001 in sein Scholars in Residence Programm aufgenommen und mir nicht nur einen
Arbeitsplatz zur Verfiigung gestellt und mir den Zugang zu seinen umfangreichen
Archiven erheblich erleichtert, sondern mir auch Gelegenheit gegeben, meine Arbeit mit
den anderen Gastwissenschaftlern des akademischen Jahres 2001-2002 zu diskutieren.
Mein Dank gilt hier insbesondere Howard Dodson, Colin Palmer und Miriam Jimenez
Roman sowie Chouki El Hamel, Rhonda D. Frederick, Kim Butler, Jeffrey Thomas
Sammons und Jeffrey Ogbar.

Martin Bernal hat mich in der Frithphase der Studie entscheidend unterstiitzt und
fiir einige viel zu kurze Tage in seinem Haus in Ithaca aufgenommen. Es waren unsere
intensiven Gespriche wihrend dieser Zeit, die mir halfen, den Gegenstandsbereich der
Studie einzugrenzen und das damals noch im Entstehen begriffene Forschungsvorhaben
zur Antragsreife zu bringen.

Erméglicht wurde diese Vorstudie seinerzeit durch ein Jahresstipendium der Frank-
furter Frobenius-Gesellschaft, die sich auch an den Druckkosten fiir die vorliegende
Buchpublikation beteiligte. Die Finanzierung der eigentlichen Forschung in den Jahren
2001 bis 2004 erfolgte aus Mitteln der Volkswagenstiftung. Beiden Institutionen
mochte ich fiir ihre grof8ziigige Unterstiitzung danken.

Karl-Heinz Kohl schulde ich groflen Dank fiir den Anstof§ zu dieser Untersuchung.
Er war es, der mich vor inzwischen acht Jahren erstmals auf das Thema Afrozentrismus
aufmerksam machte, und er hat die Arbeit bis zu ihrem Abschluss stets offen und
kritisch verfolgt. Wichtige Hinweise verdanke ich dariiber hinaus den studentischen
Teilnehmern zweier Seminare zum Thema Afrozentrismus an den Universititen Frank-
furt und Paderborn sowie Mamadou Diawara, Johannes Fried, Frank Schulze-Engler
und Susanne Schréter, die eine erste Fassung des Textes begutachtet und mich zielsicher
auf Schwachstellen und Unstimmigkeiten meiner Argumentation hingewiesen haben.
Und /last not least mbchte ich meiner ersten und wichtigsten Leserin danken: Irene, die
meine An- und Abwesenheiten gleichermaflen ertragen hat und die daran glaubte, dass
aus meinen verstreuten Textfragmenten und Ideen einmal ein Buch werden wiirde,
wenn ich es nicht tat.



