
Einleitung: Inklusion denken 

Michaela Geiger/Matthias Stracke-Bartholmai 

Inklusion denken – das Anliegen dieses Bandes beschreibt einen weiten Raum, 
den die Autorinnen und Autoren auf ihre eigene Weise abschreiten und sich da-
bei vielfach begegnen. In der breiten Debatte rund um das „Prinzip Inklusion“1 
setzt dieser Band Akzente und unterstreicht die Notwendigkeit eines interdis-
ziplinären und interkulturellen Inklusionsansatzes.2 Es handelt sich nicht um 
ein abgeschlossenes Konzept – der Band lädt vielmehr ein, Ideen aufzugreifen 
und Denkwege weiterzuverfolgen. Ziel ist nicht die perfekte Ausarbeitung 
des Begriffs Inklusion, sondern die fortwährende Aktualisierung inklusiven 
Denkens und Handelns.  

Inklusion ist eine zwiespältige Aufgabe. Sie bewegt sich in der Spannung 
zwischen Pflicht und Verheißung, Vereinnahmung und Überbetonung der Dif-
ferenz. Der Kampf um politische Akzeptanz kann der Anerkennung der Ver-
schiedenheit aller entgegenstehen und Angst vor zu viel Differenz provozie-
ren. Zur Klärung der „pluralen unauflösbaren Antinomien und Dilemmata“3 
werden in diesem Band unterschiedliche und innovative theoretische Perspek-
tiven eingespielt, die das theologische Denken von Inklusion zwischen Vision 
und Normen auf der einen und einer manchmal turbulenten Praxis auf der an-
deren Seite unterstützen können.  

Aus biblischer Perspektive beschreibt Inklusion eine Utopie, deren Voll-
endung am Ende der Zeiten erhofft werden kann und die inklusive Gemein-
schaften schon jetzt inspiriert. Alt- und neutestamentliche Texte formulieren 
Bilder für die anbrechende Heilszeit, sie erzählen von Heilungserfahrungen 
und gelingender Gemeinschaft. Insofern begleiten sie Kirchen auf dem Weg zu 
einer inklusiven Praxis. Zugleich zeugen biblische Texte von Machtkämpfen, 
Ausgrenzung und dem Scheitern von Gemeinschaft; darin nehmen sie manche 
aktuellen Konflikte vorweg. Biblische Texte machen die Kontextgebunden-
heit von Utopien deutlich und motivieren dazu, diese für aktuelle Kontexte 
weiterzuspinnen. 

Dass Inklusion ein ökumenisches Projekt ist, liegt sowohl in der 
Internationalität der Inklusionsbewegung als auch in der Ökumene als 
weltweiter Gemeinschaft begründet. Schon auf der UNESCO-Konferenz in 

                                                 
1 Wolfhard Schweiker, Prinzip Inklusion. Grundlagen einer interdisziplinären Meta-

theorie in religionspädagogischer Perspektive, Göttingen 2017. 
2 Vgl. Ralph Kunz, Inklusive Gemeinde. Die christliche Gemeinde im Horizont ihrer 

gesellschaftlichen Verortung, in: Ulf Liedke/Ralph Kunz (Hg.), Handbuch Inklusion 
in der Kirchengemeinde, Göttingen 2013, 53–84: 69. 

3 Schweiker, Prinzip, 438.  



Michaela Geiger/Matthias Stracke-Bartholmai 10

Salamanca wurde für die Pädagogik eine kontextsensible Schule gefordert, die 
sich von dem Ideal homogener Lerngruppen verabschiedet und den 
Inklusionsbegriff auf Schüler*innen mit unterschiedlichen physischen, 
intellektuellen, sozialen, emotionalen und sprachlichen Fähigkeiten ausweitet. 
Besondere Beachtung bekommt außerdem deren kulturelle Herkunft.4 

Die Verwirklichung von Inklusion hat kontextuell verschiedene Gesichter, 
die wiederum das Verständnis von Inklusion in anderen Kontexten heraus-
fordern und kritisch hinterfragen. Inklusion ist ein offener Prozess, in dem die 
Praxis immer wieder von der Inklusionsidee her korrigiert wird und die Idee 
mit gelingenden Erfahrungen von Inklusion weiterwächst. Genauso wenig wie 
die inklusive Praxis kann auch inklusive Sprache normiert werden. Die in 
diesem Band gewählten Formulierungen spiegeln die Perspektiven und 
Kontexte der Autor*innen in all ihrer Vielfalt. 

Der vorliegende Band schlägt Brücken zwischen theoretischer Reflexion 
und kirchlicher Praxis in Diakonie, Gemeinde und Religionspädagogik. Damit 
reflektiert er den Kontext seiner Entstehung: Im Dezember 2016 wurde an der 
Kirchlichen Hochschule Wuppertal-Bethel die Studienwoche „Inklusion zwi-
schen Bibel und Praxis“ in Zusammenarbeit mit der Vereinten Evangelischen 
Mission durchgeführt. Der vorliegende Band versammelt die Beiträge dieser 
Woche und ergänzt sie durch weitere Perspektiven, die das inhaltliche Profil 
abrunden. So entstehen vier Kapitel, die unterschiedliche Dimensionen des 
Projekts „Inklusion denken“ zusammenfassen. Sie werden im Folgenden vor-
gestellt.  

Inklusion theologisch denken 

Die Aufgabe, Inklusion theologisch zu denken, besteht einerseits darin, den 
normativen Gehalt von Inklusion zu bestimmen. Andererseits muss die nor-
mative Dimension mit den Herausforderungen und Uneindeutigkeiten der Pra-
xis zusammenfinden. Die Autor*innen des ersten Teils gehen dazu unter-
schiedlichen theoretischen Spuren und Diskursen nach und zeigen Wege 
inklusiven Denkens in der Theologie auf. 

Sigrid Graumann geht in ihrem Beitrag von dem normativen Postulat 
„Menschenrecht ‚Inklusion‘“ aus. Die UN-Behindertenrechtskonvention hebt 
hervor, dass die Verwirklichung der Menschenrechte erst durch das positive 
Recht auf Assistenz möglich wird. Um die Frage nach dem Wie dieser Ver-
wirklichung beantworten zu können, spielt Graumann verschiedene anerken-
nungstheoretische Perspektiven ein und diskutiert interkulturelle (Charles 

                                                 
4 UNESCO, Die Salamanca Erklärung und der Aktionsrahmen zur Pädagogik für be-

sondere Bedürfnisse angenommen von der Weltkonferenz „Pädagogik für besondere 
Bedürfnisse: Zugang und Qualität“, Salamanca 1994, https://www.unesco.de/filead-
min/medien/Dokumente/Bibliothek/salamanca-erklaerung.pdf (Zugriff 12.10.17), 4. 



Einleitung: Inklusion denken 11

Taylor), intersubjektive (Axel Honneth) und subjektivierende Anerkennung 
(Judith Butler). Mit Honneth unterscheidet Graumann drei Dimensionen der 
Anerkennung, die in einer inklusiven Praxis berücksichtigt werden müssen. 
Anerkennung kann nicht durch moralische Forderungen erzwungen werden. 
Mit Butler begreift Graumann Anerkennung darum als soziales Phänomen, das 
durch Bewusstseinsbildung gestaltet werden kann. 

In ihrem systematisch-theologischen Beitrag „Inklusion und Vulnerabili-
tät“ setzt Heike Springhart beim theologischen Menschenbild an. Für den In-
klusionsdiskurs macht sie Vulnerabilität als grundlegende Kategorie einer re-
alistischen Anthropologie stark, die Vielfalt und geteilte Menschlichkeit 
wertschätzen kann – eine Anthropologie des Diversen anstelle des Normalen. 
Vulnerabilität ist also kein soziales Unterscheidungskriterium, vielmehr kann 
Inklusion nur als „Inklusion in die Gemeinschaft der Vulnerablen“ verstanden 
werden. Dies stellt Autonomiekonzepte infrage, die das Reden über „den Men-
schen“ in vielerlei Hinsicht bestimmt haben. Vulnerabilität läuft jedoch Ge-
fahr, Menschen als Verletzliche gleich zu machen. Darum ist die Unterschei-
dung zwischen ontologischer und situativer Vulnerabilität wichtig. Während 
grundsätzliche Vulnerabilität zum Menschsein dazugehört, lässt sich situative 
Vulnerabilität, die von Strukturen und konkreten Bedingungen bestimmt ist, 
reduzieren.  

Die schulische Wirklichkeit macht es der Inklusion nicht einfach. Ihre 
Umsetzung kann sogar die eigentliche Idee konterkarieren und Differenzen 
fortschreiben oder verstärken. Die Kluft zwischen Theorie und Praxis – „Ver-
heißung und Erfüllung“ – nimmt Bernhard Grümme zum Anlass, in seinem 
Beitrag „Inklusion und aufgeklärte Heterogenität“ nach einer Religionspäda-
gogik zu fragen, die mit den Fallstricken einer Differenzorientierung umgehen 
kann und zwischen guter und schlechter Differenz unterscheidet. In normati-
ver Hinsicht, so zeigt Grümme, ist der Religionsunterricht theologisch zur In-
klusion prädestiniert: Es geht um die Anerkennung aller in ihrem Sosein. Ver-
wundbarkeit ist das Integral inklusiver Religionspädagogik, da sie jeden 
Menschen betrifft. Im Religionsunterricht sollte es zu einem inklusiven Ler-
nen in Gemeinschaft am jeweils Anderen kommen, im Sinne eines unab-
schließbaren Prozesses der Anerkennung und des Anerkanntseins. Grümme 
schlägt daher das Konzept einer „aufgeklärten Heterogenität“ vor, die auf der 
Basis der Alteritätstheorie normative Aussagen macht und sich selbst kritisch 
reflektiert, um der Gefahr verkennender Anerkennung, der Festschreibung von 
Identitäten und der Exklusion zu widerstehen.  

In seinem Beitrag „Inklusion queer gedacht als Inspiration für den Gottes-
dienst“ stellt Matthias Stracke-Bartholmai „Unterbrechungen“ ins Zentrum 
inklusiven Denkens. Er begreift Queer-Theologie als „Verunsicherungswis-
senschaft“ und verknüpft diese Perspektive mit dem theologischen Inklusions-
diskurs. Dabei rückt die Frage der Spannung zwischen Identität und Differenz 
in den Fokus. Inklusion und Identitätspolitiken sind aufeinander angewiesen, 



Michaela Geiger/Matthias Stracke-Bartholmai 12

solange die grundlegende Offenheit von Identitäten angenommen wird. Stra-
cke-Bartholmai beleuchtet die normative Rede vom Gottesdienst als „heil-
same Unterbrechung“ aus queer-theologischer Perspektive und konfrontiert 
sie mit liturgischen Exklusionserfahrungen unterschiedlicher Menschen. Im 
Anschluss an die Unterbrechungstheologie von Lieven Boeve entwirft Stra-
cke-Bartholmai eine doppelte Praxis der Unterbrechung im Sinne eines 
doing queer: Eine visionäre Haltung der Offenheit für Unterbrechungen kann 
den Gottesdienst in Verbindung mit einer un-verschämten improvisatorischen 
Praxis seiner Dimension als Befreiungsgeschehen für alle näher bringen.  

Inklusion biblisch denken 

Auf dem Weg zu einer inklusiven Theologie und Praxis sind biblische Texte 
gleichermaßen Hindernis und Inspiration. Nach wie vor dienen sie der Legiti-
mation exklusiver Praktiken: So wird die Ausgrenzung von Lesben und 
Schwulen immer wieder mit Lev 18,22 und Röm 1,27 begründet, und der Aus-
schluss von Menschen mit Behinderungen vom Pfarrdienst wurde traditionell 
auf Lev 21,17–23 zurückgeführt. Andererseits hat auch die diakonische Zu-
wendung zu den Marginalisierten ihre Wurzel in biblischen Texten; insbeson-
dere das Gleichnis vom „Barmherzigen Samariter“ (Lk 10) ist hier zu nennen. 
Ausgerechnet das „Diakonieevangelium“ des Lukas erweist sich jedoch unter 
der Perspektive der Inklusion als ambivalent, wie Nils Neumann aufzeigt.  

Die Beiträge dieses Bandes wollen keine normative Lesart der biblischen 
Texte vorschlagen, sondern deren inklusive oder exklusive Implikationen in 
ihren eigenen Kontexten zum Sprechen bringen. Die biblischen Bücher als li-
terarische Texte konstruieren „Normalität“, indem sie bestimmte Einzelne und 
Gruppen als „Andere“ benennen (Menschen mit Behinderungen, Zöllner, Sün-
der*innen) und sie von der Gruppe der „Normalen“ unterscheiden. Entschei-
dend ist daher die Frage, welche „Normalität“ die biblischen Texte vorausset-
zen: Handelt es sich um freie, wohlhabende, nicht-behinderte Menschen, oder 
um eine Gemeinschaft, in der alle auf ihre eigene Weise verletzlich sind – als 
Reiche oder Arme, Menschen mit und ohne Behinderungen, Alte und Kinder, 
Trauernde und Fröhliche? Diese Fragen müssen für jeden biblischen Text be-
antwortet werden. Die Texte adressieren unterschiedliche Kontexte; sie unter-
scheiden sich aber auch in Bezug auf die Haltung, die sie zum Thema Inklu-
sion einnehmen. Sie können vom Überleben in ungerechten, gewaltvollen 
Verhältnissen erzählen oder diese kritisieren, sie können zur Inklusion Margi-
nalisierter auffordern oder Utopien einer inklusiven Welt inspirieren. 

In ihrem Beitrag „Mefiboschet: Ein Königssohn mit Behinderung im 
Game of Thrones“ analysiert Michaela Geiger den einzigen alttestamentlichen 
Protagonisten, dessen Behinderung nach der biblischen Erzählung untrennbar 
zu seiner Charakterisierung gehört. Am Beispiel der Erzählfigur Mefiboschet 
wird die Frage aufgeworfen, wie sich seine gehobene Herkunft als Enkel 



Einleitung: Inklusion denken 13

Sauls auf der einen Seite und seine „Lähmung“ auf der anderen Seite auf 
seinen sozialen Status auswirken. Die Behinderung Mefiboschets wird im 
Kontext alttestamentlicher Anthropologie gedeutet. Die narratologische 
Analyse der Erzählungen im 2. Samuelbuch arbeitet die Charakterisierung 
Mefiboschets heraus, wie auch seine Handlungsspielräume im Machtgeflecht 
der Thronnachfolgeerzählung Davids. Beide Merkmale Mefiboschets, seine 
Herkunft und seine Behinderung, erweisen sich als zweideutig. Diese Ambi-
guität fordert die Lesenden heraus, selbst Position zu beziehen. 

In ihrem neutestamentlichen Beitrag „‚Er kümmerte sich um alle Krank-
heiten und alles Leiden im Volk‘ (Mt 4,23)“ konzentriert sich Claudia Janssen 
auf den Umgang mit Krankheit und Disability im Matthäusevangelium. Auf 
der Basis sozialgeschichtlicher Analysen hinterfragt sie die Annahme, das 
Evangelium erzähle von vielen „Normalen“ und wenigen hilfsbedürftigen 
Menschen mit Behinderungen. Vielmehr seien Armut, Hunger, Krankheiten 
und Behinderungen in der matthäischen Gemeinde als Normalfall zu betrach-
ten. Die Heilungserzählungen können darum im Sinne einer partizipatorischen 
Christologie verstanden werden: Die gegenseitige Sorge und das Kümmern 
um Notleidende ist Aufgabe aller, der ganzen verletzlichen Gemeinde, die auf 
diese Weise zum Subjekt der Verkündung des Evangeliums wird. 

Nils Neumann befasst sich in seinem Beitrag mit der „Überwindung sozialer 
Grenzen im Lukasevangelium“ und arbeitet ein anderes Bild heraus. Das Evan-
gelium handelt oft von Außenseitern, insbesondere werden „Zöllner, Sünderin 
und Samaritaner“ genannt. Angesprochen sind jedoch intendierte Leserinnen 
und Leser, die zu den Wohlhabenderen und sozial Stärkeren gehören. In Er-
zählungen und Gleichnissen wird davon erzählt, wie Jesus soziale Schranken 
überwindet und die Ausgrenzung Anderer als fragwürdige Strategie der eige-
nen Identitätskonstruktion entlarvt. Die Stärkeren werden aufgefordert, von 
den vermeintlichen Außenseiter*innen zu lernen und sich über deren Rettung 
mitzufreuen. Auf diese Weise hinterfragt der Evangelist exklusive Verhältnisse 
programmatisch, ohne jedoch die Differenz zwischen seinen Adressat*innen 
und den marginalisierten Anderen aufzulösen. Das wird insbesondere in der 
Schilderung von Menschen mit Behinderung deutlich, die nur als Geheilte Teil 
der Gemeinschaft sind oder – so im großen Gastmahl (Lk 14,12–14) – Objekte 
der Mildtätigkeit bleiben.  

In seinem Beitrag „Gemeinsam essen und trinken“ vertieft Knut Usener 
das Verständnis von Mahl-Gemeinschaft und Gemeinschafts-Mahl für die 
griechische und römische Gesellschaft am Beispiel der Institutionen „Sympo-
sion“ und „cena“. Er beschreibt die Vereinsstruktur der Gemeinschafts-Mahle, 
die Kriterien der Zulassung und die Funktion dieser Institution innerhalb der 
Gesellschaft. Deren mythischen Horizont bildet ein gemeinsames Mahl von 
Göttern und Menschen, dessen abruptes Ende in die Differenzierung der Men-
schen untereinander mündet. Im Ergebnis versuchen „zivilisierte Bürger“, sich 
auch in der Mahlpraxis von unzivilisierten Anderen zu unterscheiden. Die Be-
schreibung der Vereinsstrukturen bildet den Hintergrund für die Profilierung 



Michaela Geiger/Matthias Stracke-Bartholmai 14

des christlichen Herrenmahls, das sich durch das Bestreben der Inklusion von 
Menschen unterschiedlicher sozialer Rollen auszeichnet. Das wird einerseits 
durch den griechischen bzw. römischen Blick auf die christliche Mahlpraxis 
gespiegelt, andererseits wird die inklusive Perspektive in dem Anliegen des 
Paulus deutlich, dass soziale Differenzen nicht das Gemeinschaftsmahl be-
stimmen dürfen (1. Kor 11,20–22). 

Inklusion ökumenisch denken  

Inklusion ist ein ökumenisches Konzept. Das gilt einerseits auf der Ebene der 
Utopie: Die Verwirklichung einer weltweiten Gemeinschaft unterschiedlichs-
ter Kirchen und Menschen ist eine inklusive Utopie, die Differenzen von öko-
nomischem Status, Rasse, Geschlecht, Körper und sexueller Orientierung 
überwindet. Dazu gehört, mit Menschen anderen Glaubens respektvoll umzu-
gehen und nach gemeinsamen Aktionsformen für mehr Gerechtigkeit zu suchen. 
Andererseits ist Inklusion eine Aufgabe, die jeder einzelnen Kirche in ihrem 
jeweiligen Kontext aufgegeben ist.  

Am Beispiel des Ökumenischen Rates der Kirchen fragt Peter Noss, ob 
Ökumene „ein inklusives Konzept“ sei. Auf der Grundlage der Theorie Niklas 
Luhmanns bestimmt er die Position von Kirche und ÖRK zwischen Institution 
und Organisation. Entstanden ist der ÖRK in einem Prozess aus Inklusionen 
und Exklusionen unter dem inklusiven Leitgedanken einer „Einheit in ver-
söhnter Verschiedenheit“ (Lukas Vischer). Innerhalb der Institution ÖRK ist 
Inklusion jedoch nur teilweise verwirklicht, wie Noss anhand der Verlautba-
rungen zu den Themen Disability und Exklusion deutlich macht. Der Ansatz 
Jürgen Moltmanns eröffnet theologische Perspektiven, wie beide Ebenen der 
Inklusion – als ökumenische Leitidee und inklusive Praxis – verwirklicht wer-
den können. Als „Kirche in der Kraft des Geistes“ begibt sich die Ökumeni-
sche Bewegung in einen offenen Prozess, in dem sie als Gemeinschaft Ver-
schiedener immer sichtbarer wird und sich in Dialogen und multilateralen 
Beziehungen respektvoll für Inklusion einsetzt. 

Aus der Perspektive der Vereinten Evangelischen Mission spielt Matthias 

Börner exemplarisch durch, was „Inklusion im kulturellen Kontext“ bedeutet. 
Besonders arbeitet er die Differenz zwischen individuellen und kollektiven 
Logiken heraus. Kollektivistische Kulturen basieren auf einer hohen Fähigkeit 
zur Inklusion. Jedoch kann die Artikulierung eines individuellen „Rechts“ auf 
Inklusion mit dem Wunsch nach Zugehörigkeit zur Gemeinschaft kollidieren. 
Darum entwickeln kollektivistische Kulturen kreative Wege, beide Werte so 
weit wie möglich zu realisieren. Eine Bewertung des „Gelingens“ von Inklu-
sion ist objektiv nicht möglich, sie unterliegt historisch gewachsenen, kultu-
rellen Einflüssen und nicht zuletzt der Begrenzung finanzieller Ressourcen. 
Die größte Chance ökumenischer Kooperationen liegt darin, Erfahrungen mit 



Einleitung: Inklusion denken 15

Marginalisierten zu organisieren und den Horizont des Möglichen durch res-
pektvolle Dialoge zu erweitern. Gemeinsame Verlautbarungen zum Thema In-
klusion sollten nicht erzwungen werden, um weniger mächtige Kirchen nicht 
zu dominieren und Differenzen nicht zu überdecken. 

In ihrer Fallstudie „Heilung und Inklusion in der Kirche Mama Olangis“ 
befasst sich Leonie Wieser mit Heilungszeugnissen im Gottesdienst einer neu-
pentekostalen Gemeinschaft in der Demokratischen Republik Kongo. Sie dif-
ferenziert deren individuelle und kollektive Bedeutung. Die Heilungszeug-
nisse ermöglichen es Menschen, ihre individuelle Geschichte mit Gott zu er-
zählen und sich so ihrer eigenen Identität zu versichern. Dabei ist Heilung 
nicht auf die körperliche Dimension beschränkt, sondern kann auch Traumata, 
Glaubenszweifel oder spirituelle Not betreffen. Sie ist eine für alle sichtbare, 
oft auch medizinisch belegbare Lebenswende. Die kollektive Dimension liegt 
einerseits darin, dass jede Krankheit (und Heilung) auch Auswirkungen auf 
Familie, Kolleg*innen und Kirchengemeinde hat. Andererseits formuliert die 
individuelle Heilungserzählung eine Verheißung an alle Glaubenden, in der 
die Verletzlichkeit des Lebens sichtbar und in einen Prozess des Heil-Werdens 
integriert wird. 

Markus Schaefer lenkt den Blick zurück nach Deutschland, indem er die 
Inklusion von Gemeinden anderer sprachlicher und kultureller Herkunft in 
deutsche Landeskirchen untersucht: „Migration als Herausforderung für Ge-
meinden“. In den evangelischen Kirchen spiegelt sich bisher kaum, in wel-
chem Maße Deutschland ein Einwanderungsland ist. Dabei sind, wie Schaefer 
darstellt, Migration einerseits und der Umgang mit Differenzen in der Ge-
meinde andererseits zentrale Themen alt- und neutestamentlicher Texte, die 
systematisch-theologisch insbesondere durch den Inkarnationsgedanken auf-
gegriffen und weitergedacht werden. Daraus leitet Schaefer die kirchliche 
Aufgabe ab, die innerchristliche und innerprotestantische Vielfalt wahrzuneh-
men und weiterzuentwickeln. Aus seiner beruflichen Praxis skizziert er Stol-
persteine und Erfolge auf dem Weg hin zu einer lebendigen, vielfältigen, multi-
ethnischen Kirche. 

Inklusion praktisch denken  

Inklusion zu denken bedeutet auch, die Theoriebildung an der Praxisreflexion 
zu schärfen. Exemplarisch werden im Folgenden die Entwicklungen der letz-
ten Jahrzehnte reflektiert, sowie die Auswirkungen des „Prinzips Inklusion“ 
auf Diakonie, Gemeinde und Gottesdienst. Nicht zuletzt fordert eine „inklu-
sive Ästhetik“ die Kirchen zur Entdeckung ihres Möglichkeitssinns heraus. 

Beate Hofmann fragt nach den Konsequenzen des „entdiakonisierten dia-
konischen Blicks“ für das Inklusionsgeschehen. Macht Inklusion diejenigen 
überflüssig, deren Beruf das Helfen ist? Hofmann entwirft ein diakonisches 
Professionsverständnis, das zunächst danach fragt, was das Gegenüber will 



Michaela Geiger/Matthias Stracke-Bartholmai 16

und so das Recht auf Selbstbestimmung achtet. Professionell diakonisch 
Handelnde sind daher als Inklusionsagent*innen und Assistent*innen zu ver-
stehen. Sie stehen vor der Herausforderung, ihr eigenes, in der Ausbildung 
erlerntes Berufsverständnis zu hinterfragen und sind gleichzeitig den syste-
mischen Spannungen von Finanzierung und Routinisierung ausgesetzt. Mit 
Haslinger arbeitet Hofmann eine Haltung „professioneller Demut“ heraus, die 
das Anders-Sein des Anderen achtet und kritische Selbstreflexion einschließt. 
Diese gilt es auch in der Ausbildung zu fördern. Hofmann formuliert Leitfra-
gen für die Rolle der Diakonie im Sozialraum und plädiert für ein Ehrenamt, 
das Menschen mit und ohne Behinderung als Aktive verbindet. 

Auf einen „Weg zu einer inklusiven Gemeinde“, die auf vielfache Weise 
stufenfrei sein sollte, nimmt Günter Ruddat die Leser*innen mit. Er beschreibt 
seine persönliche Reise von frühen Schulhoferfahrungen über seine Studien- 
und Schulvikarzeit, kreative Gemeindefreizeiten bis hin zu seiner wissen-
schaftlichen Arbeit. Dabei wird deutlich: Inklusion ist ein Thema, das Men-
schen unter verschiedenen Vorzeichen und Begriffen schon lange bewegt und 
das sich in seiner heutigen Gestalt den Lernerfahrungen und Initiativen zahl-
reicher Menschen mit und ohne Behinderung verdankt. An Diskussionen, 
wegweisenden Veröffentlichungen und Praxismaterialien aus fast 50 Jahren 
zeigt Ruddat auf, wie sehr es sich lohnt, an Visionen festzuhalten und sie auch 
gegen Widerstände weiterzuverfolgen. Ein solcher Blick zurück kann die ak-
tuelle Praxis immer wieder inspirieren. 

Frank Peters konzentriert sich in seinem Beitrag „Inklusiv feiern“ auf die 
Leitidee eines partizipativen Gottesdienstes. Ausgangspunkt ist die Feststel-
lung, dass die sonntägliche Wirklichkeit wenig gemein hat mit der kirchen-
rechtlichen Bestimmung des Gottesdienstes als Versammlung der Gemeinde. 
Dass zahlreiche Gruppierungen im Gemeindegottesdienst nicht vorkommen, 
ist deshalb problematisch, weil sein Anspruch gerade in der Inklusivität liegt 
(und nicht etwa in der Senior*innenorientierung). Kriterium für einen inklusi-
ven Gottesdienst ist seine Partizipationsoffenheit. Gegen ein Verharren in nur 
scheinbar zeitlosen Agenden der 50er Jahre betont Peters mit Luther, dass im 
Gottesdienst „form follows function“ gelten muss. In verschiedenen Konkre-
tionen regt er ein Überdenken der Gottesdienstpraxis an. Als Bausteine nennt 
er partizipative Gottesdienstvorbereitung, differenzierte Lesungspraxis, kom-
munikationsorientiere Raumgestaltung und ein neues protestantisches Be-
wusstsein für gemeinsame Mahlfeiern. 

Andrea Bieler erkundet die Begegnung von „Inklusion und Tanz“ und ent-
wirft dabei eine praktische Theologie der Inklusion, die das Ästhetische als 
Ebene von Inklusionsprozessen starkmacht. Sie analysiert, wie Verletzlichkeit 
in Tanzszenen professioneller „integrativer“ Tanzprojekte ins Spiel gebracht 
wird und stellt fest: Inklusion geschieht, wenn man vergisst, dass es um Inklu-
sion geht. Mit Deborah Beth-Creamer plädiert Bieler für ein fluides Verständ-
nis von Behinderung, das abseits binärer Zuschreibung nach der situativen 
Verletzlichkeit fragt. Wenn sich, wie im Tanz, Subjekt- und Objektpositionen 



Einleitung: Inklusion denken 17

verschieben, wird die Oszillation der Verletzlichkeit sichtbar. Inklusion ereig-
net sich in schöpferischen Beziehungsprozessen, die eine Neubestimmung 
dessen ermöglichen, was Tanz, Gottesdienst oder Gemeindeleben ausmacht.  

Dank 

Unser Dank gilt allen, die an der Studienwoche „Inklusion zwischen Bibel und 
Praxis“ mitgewirkt haben: In den gemeinsamen Diskussionen sind manche 
Ideen dieses Bandes entstanden. Wir danken allen, die ihre Vorträge für diesen 
Band überarbeitet und weitergedacht haben. Wir freuen uns, dass andere bereit 
waren, zu dem Projekt „Inklusion denken“ beizutragen und den Band mit ihren 
Perspektiven zu bereichern. 

Für die finanzielle Unterstützung bei der Drucklegung bedanken wir uns 
beim Förderverein der Kirchlichen Hochschule Wuppertal e.V. und bei der 
Vereinten Evangelischen Mission (Wuppertal). Dr. Marcus Sigismund danken 
wir für seine Sorgfalt, Verlässlichkeit und Flexibilität bei der Erstellung der 
Druckvorlage. Für die Aufnahme des Bandes in die Reihe „Behinderung – 
Theologie – Kirche. Diakonisch-caritative Erkundungen“ danken wir Prof. Dr. 
Johannes Eurich und Prof. Dr. Andreas Lob-Hüdepohl. Unser Dank für die 
freundliche, kompetente Begleitung bei der Buchentstehung gilt Dr. Sebastian 
Weigert vom Kohlhammer-Verlag. 

 
 

Wuppertal/Basel, im Oktober 2017 

Michaela Geiger und Matthias Stracke-Bartholmai 




