Einleitung: Inklusion denken

Michaela Geiger/Matthias Stracke-Bartholmai

Inklusion denken — das Anliegen dieses Bandes beschreibt einen weiten Raum,
den die Autorinnen und Autoren auf ihre eigene Weise abschreiten und sich da-
bei vielfach begegnen. In der breiten Debatte rund um das ,,Prinzip Inklusion‘!
setzt dieser Band Akzente und unterstreicht die Notwendigkeit eines interdis-
ziplindren und interkulturellen Inklusionsansatzes.” Es handelt sich nicht um
ein abgeschlossenes Konzept — der Band 14dt vielmehr ein, Ideen aufzugreifen
und Denkwege weiterzuverfolgen. Ziel ist nicht die perfekte Ausarbeitung
des Begriffs Inklusion, sondern die fortwidhrende Aktualisierung inklusiven
Denkens und Handelns.

Inklusion ist eine zwiespéltige Aufgabe. Sie bewegt sich in der Spannung
zwischen Pflicht und VerheiBung, Vereinnahmung und Uberbetonung der Dif-
ferenz. Der Kampf um politische Akzeptanz kann der Anerkennung der Ver-
schiedenheit aller entgegenstehen und Angst vor zu viel Differenz provozie-
ren. Zur Kldrung der ,,pluralen unauflgsbaren Antinomien und Dilemmata‘
werden in diesem Band unterschiedliche und innovative theoretische Perspek-
tiven eingespielt, die das theologische Denken von Inklusion zwischen Vision
und Normen auf der einen und einer manchmal turbulenten Praxis auf der an-
deren Seite unterstiitzen konnen.

Aus biblischer Perspektive beschreibt Inklusion eine Utopie, deren Voll-
endung am Ende der Zeiten erhofft werden kann und die inklusive Gemein-
schaften schon jetzt inspiriert. Alt- und neutestamentliche Texte formulieren
Bilder fiir die anbrechende Heilszeit, sie erzdhlen von Heilungserfahrungen
und gelingender Gemeinschaft. Insofern begleiten sie Kirchen auf dem Weg zu
einer inklusiven Praxis. Zugleich zeugen biblische Texte von Machtkdmpfen,
Ausgrenzung und dem Scheitern von Gemeinschaft; darin nehmen sie manche
aktuellen Konflikte vorweg. Biblische Texte machen die Kontextgebunden-
heit von Utopien deutlich und motivieren dazu, diese fiir aktuelle Kontexte
weiterzuspinnen.

Dass Inklusion ein okumenisches Projekt ist, liegt sowohl in der
Internationalitit der Inklusionsbewegung als auch in der Okumene als
weltweiter Gemeinschaft begriindet. Schon auf der UNESCO-Konferenz in

Wolthard Schweiker, Prinzip Inklusion. Grundlagen einer interdisziplindren Meta-
theorie in religionspadagogischer Perspektive, Gottingen 2017.

Vgl. Ralph Kunz, Inklusive Gemeinde. Die christliche Gemeinde im Horizont ihrer
gesellschaftlichen Verortung, in: Ulf Liedke/Ralph Kunz (Hg.), Handbuch Inklusion
in der Kirchengemeinde, Gottingen 2013, 53—84: 69.

Schweiker, Prinzip, 438.



10 Michaela Geiger/Matthias Stracke-Bartholmai

Salamanca wurde fiir die Padagogik eine kontextsensible Schule gefordert, die
sich von dem Ideal homogener Lerngruppen verabschiedet und den
Inklusionsbegriff auf Schiiler*innen mit unterschiedlichen physischen,
intellektuellen, sozialen, emotionalen und sprachlichen Féhigkeiten ausweitet.
Besondere Beachtung bekommt auBerdem deren kulturelle Herkunft.*

Die Verwirklichung von Inklusion hat kontextuell verschiedene Gesichter,
die wiederum das Verstidndnis von Inklusion in anderen Kontexten heraus-
fordern und kritisch hinterfragen. Inklusion ist ein offener Prozess, in dem die
Praxis immer wieder von der Inklusionsidee her korrigiert wird und die Idee
mit gelingenden Erfahrungen von Inklusion weiterwichst. Genauso wenig wie
die inklusive Praxis kann auch inklusive Sprache normiert werden. Die in
diesem Band gewihlten Formulierungen spiegeln die Perspektiven und
Kontexte der Autor*innen in all ihrer Vielfalt.

Der vorliegende Band schlédgt Briicken zwischen theoretischer Reflexion
und kirchlicher Praxis in Diakonie, Gemeinde und Religionspiddagogik. Damit
reflektiert er den Kontext seiner Entstehung: Im Dezember 2016 wurde an der
Kirchlichen Hochschule Wuppertal-Bethel die Studienwoche ,,Inklusion zwi-
schen Bibel und Praxis“ in Zusammenarbeit mit der Vereinten Evangelischen
Mission durchgefiihrt. Der vorliegende Band versammelt die Beitrdge dieser
Woche und ergénzt sie durch weitere Perspektiven, die das inhaltliche Profil
abrunden. So entstehen vier Kapitel, die unterschiedliche Dimensionen des
Projekts ,,Inklusion denken‘ zusammenfassen. Sie werden im Folgenden vor-
gestellt.

Inklusion theologisch denken

Die Aufgabe, Inklusion theologisch zu denken, besteht einerseits darin, den
normativen Gehalt von Inklusion zu bestimmen. Andererseits muss die nor-
mative Dimension mit den Herausforderungen und Uneindeutigkeiten der Pra-
xis zusammenfinden. Die Autor*innen des ersten Teils gehen dazu unter-
schiedlichen theoretischen Spuren und Diskursen nach und zeigen Wege
inklusiven Denkens in der Theologie auf.

Sigrid Graumann geht in ihrem Beitrag von dem normativen Postulat
,,Menschenrecht ,Inklusion‘ aus. Die UN-Behindertenrechtskonvention hebt
hervor, dass die Verwirklichung der Menschenrechte erst durch das positive
Recht auf Assistenz moglich wird. Um die Frage nach dem Wie dieser Ver-
wirklichung beantworten zu kdnnen, spielt Graumann verschiedene anerken-
nungstheoretische Perspektiven ein und diskutiert interkulturelle (Charles

4 UNESCO, Die Salamanca Erkldrung und der Aktionsrahmen zur Pidagogik fiir be-
sondere Bediirfnisse angenommen von der Weltkonferenz ,,Padagogik fiir besondere
Bediirfnisse: Zugang und Qualitét®, Salamanca 1994, https://www.unesco.de/filead-
min/medien/Dokumente/Bibliothek/salamanca-erklaerung.pdf (Zugriff 12.10.17), 4.



Einleitung: Inklusion denken 11

Taylor), intersubjektive (Axel Honneth) und subjektivierende Anerkennung
(Judith Butler). Mit Honneth unterscheidet Graumann drei Dimensionen der
Anerkennung, die in einer inklusiven Praxis beriicksichtigt werden miissen.
Anerkennung kann nicht durch moralische Forderungen erzwungen werden.
Mit Butler begreift Graumann Anerkennung darum als soziales Phianomen, das
durch Bewusstseinsbildung gestaltet werden kann.

In ihrem systematisch-theologischen Beitrag ,,Inklusion und Vulnerabili-
tat” setzt Heike Springhart beim theologischen Menschenbild an. Fiir den In-
klusionsdiskurs macht sie Vulnerabilitit als grundlegende Kategorie einer re-
alistischen Anthropologie stark, die Vielfalt und geteilte Menschlichkeit
wertschitzen kann — eine Anthropologie des Diversen anstelle des Normalen.
Vulnerabilitét ist also kein soziales Unterscheidungskriterium, vielmehr kann
Inklusion nur als ,,Inklusion in die Gemeinschaft der Vulnerablen® verstanden
werden. Dies stellt Autonomiekonzepte infrage, die das Reden iiber ,,den Men-
schen in vielerlei Hinsicht bestimmt haben. Vulnerabilitit 14uft jedoch Ge-
fahr, Menschen als Verletzliche gleich zu machen. Darum ist die Unterschei-
dung zwischen ontologischer und situativer Vulnerabilitdt wichtig. Wéhrend
grundsitzliche Vulnerabilitit zum Menschsein dazugehort, ldsst sich situative
Vulnerabilitét, die von Strukturen und konkreten Bedingungen bestimmt ist,
reduzieren.

Die schulische Wirklichkeit macht es der Inklusion nicht einfach. IThre
Umsetzung kann sogar die eigentliche Idee konterkarieren und Differenzen
fortschreiben oder verstirken. Die Kluft zwischen Theorie und Praxis —,,Ver-
heiBung und Erfiillung® — nimmt Bernhard Griimme zum Anlass, in seinem
Beitrag ,,Inklusion und aufgekléirte Heterogenitit® nach einer Religionspéda-
gogik zu fragen, die mit den Fallstricken einer Differenzorientierung umgehen
kann und zwischen guter und schlechter Differenz unterscheidet. In normati-
ver Hinsicht, so zeigt Griimme, ist der Religionsunterricht theologisch zur In-
klusion pradestiniert: Es geht um die Anerkennung aller in ihrem Sosein. Ver-
wundbarkeit ist das Integral inklusiver Religionspddagogik, da sie jeden
Menschen betrifft. Im Religionsunterricht sollte es zu einem inklusiven Ler-
nen in Gemeinschaft am jeweils Anderen kommen, im Sinne eines unab-
schlieBbaren Prozesses der Anerkennung und des Anerkanntseins. Griimme
schldgt daher das Konzept einer ,,aufgeklérten Heterogenitit™ vor, die auf der
Basis der Alteritétstheorie normative Aussagen macht und sich selbst kritisch
reflektiert, um der Gefahr verkennender Anerkennung, der Festschreibung von
Identitdten und der Exklusion zu widerstehen.

In seinem Beitrag ,,Inklusion queer gedacht als Inspiration filir den Gottes-
dienst” stellt Matthias Stracke-Bartholmai ,,Unterbrechungen® ins Zentrum
inklusiven Denkens. Er begreift Queer-Theologie als ,,Verunsicherungswis-
senschaft” und verkniipft diese Perspektive mit dem theologischen Inklusions-
diskurs. Dabei riickt die Frage der Spannung zwischen Identitit und Differenz
in den Fokus. Inklusion und Identitdtspolitiken sind aufeinander angewiesen,



12 Michaela Geiger/Matthias Stracke-Bartholmai

solange die grundlegende Offenheit von Identititen angenommen wird. Stra-
cke-Bartholmai beleuchtet die normative Rede vom Gottesdienst als ,,heil-
same Unterbrechung® aus queer-theologischer Perspektive und konfrontiert
sie mit liturgischen Exklusionserfahrungen unterschiedlicher Menschen. Im
Anschluss an die Unterbrechungstheologie von Lieven Boeve entwirft Stra-
cke-Bartholmai eine doppelte Praxis der Unterbrechung im Sinne eines
doing queer: Eine visiondre Haltung der Offenheit fiir Unterbrechungen kann
den Gottesdienst in Verbindung mit einer un-verschdmten improvisatorischen
Praxis seiner Dimension als Befreiungsgeschehen fiir alle ndher bringen.

Inklusion biblisch denken

Auf dem Weg zu einer inklusiven Theologie und Praxis sind biblische Texte
gleichermafBen Hindernis und Inspiration. Nach wie vor dienen sie der Legiti-
mation exklusiver Praktiken: So wird die Ausgrenzung von Lesben und
Schwulen immer wieder mit Lev 18,22 und R6m 1,27 begriindet, und der Aus-
schluss von Menschen mit Behinderungen vom Pfarrdienst wurde traditionell
auf Lev 21,17-23 zuriickgefiihrt. Andererseits hat auch die diakonische Zu-
wendung zu den Marginalisierten ihre Wurzel in biblischen Texten; insbeson-
dere das Gleichnis vom ,,Barmherzigen Samariter” (Lk 10) ist hier zu nennen.
Ausgerechnet das ,,Diakonieevangelium® des Lukas erweist sich jedoch unter
der Perspektive der Inklusion als ambivalent, wie Nils Neumann aufzeigt.

Die Beitrdge dieses Bandes wollen keine normative Lesart der biblischen
Texte vorschlagen, sondern deren inklusive oder exklusive Implikationen in
ihren eigenen Kontexten zum Sprechen bringen. Die biblischen Biicher als li-
terarische Texte konstruieren ,,Normalitit™, indem sie bestimmte Einzelne und
Gruppen als ,,Andere* benennen (Menschen mit Behinderungen, Zéllner, Siin-
der*innen) und sie von der Gruppe der ,,Normalen* unterscheiden. Entschei-
dend ist daher die Frage, welche ,,Normalitit* die biblischen Texte vorausset-
zen: Handelt es sich um freie, wohlhabende, nicht-behinderte Menschen, oder
um eine Gemeinschaft, in der alle auf ihre eigene Weise verletzlich sind — als
Reiche oder Arme, Menschen mit und ohne Behinderungen, Alte und Kinder,
Trauernde und Frohliche? Diese Fragen miissen fiir jeden biblischen Text be-
antwortet werden. Die Texte adressieren unterschiedliche Kontexte; sie unter-
scheiden sich aber auch in Bezug auf die Haltung, die sie zum Thema Inklu-
sion einnehmen. Sie koénnen vom Uberleben in ungerechten, gewaltvollen
Verhiéltnissen erzéhlen oder diese kritisieren, sie konnen zur Inklusion Margi-
nalisierter auffordern oder Utopien einer inklusiven Welt inspirieren.

In ihrem Beitrag ,,Mefiboschet: Ein Konigssohn mit Behinderung im
Game of Thrones* analysiert Michaela Geiger den einzigen alttestamentlichen
Protagonisten, dessen Behinderung nach der biblischen Erzdahlung untrennbar
zu seiner Charakterisierung gehdrt. Am Beispiel der Erzéhlfigur Mefiboschet
wird die Frage aufgeworfen, wie sich seine gehobene Herkunft als Enkel



Einleitung: Inklusion denken 13

Sauls auf der einen Seite und seine ,,Ldhmung* auf der anderen Seite auf
seinen sozialen Status auswirken. Die Behinderung Mefiboschets wird im
Kontext alttestamentlicher Anthropologie gedeutet. Die narratologische
Analyse der Erzdhlungen im 2. Samuelbuch arbeitet die Charakterisierung
Mefiboschets heraus, wie auch seine Handlungsspielriume im Machtgeflecht
der Thronnachfolgeerzédhlung Davids. Beide Merkmale Mefiboschets, seine
Herkunft und seine Behinderung, erweisen sich als zweideutig. Diese Ambi-
guitit fordert die Lesenden heraus, selbst Position zu beziehen.

In ihrem neutestamentlichen Beitrag ,,,Er kiimmerte sich um alle Krank-
heiten und alles Leiden im Volk® (Mt 4,23)* konzentriert sich Claudia Janssen
auf den Umgang mit Krankheit und Disability im Matthdusevangelium. Auf
der Basis sozialgeschichtlicher Analysen hinterfragt sie die Annahme, das
Evangelium erzihle von vielen ,Normalen“ und wenigen hilfsbediirftigen
Menschen mit Behinderungen. Vielmehr seien Armut, Hunger, Krankheiten
und Behinderungen in der matthdischen Gemeinde als Normalfall zu betrach-
ten. Die Heilungserzdhlungen kdnnen darum im Sinne einer partizipatorischen
Christologie verstanden werden: Die gegenseitige Sorge und das Kiimmern
um Notleidende ist Aufgabe aller, der ganzen verletzlichen Gemeinde, die auf
diese Weise zum Subjekt der Verkiindung des Evangeliums wird.

Nils Neumann befasst sich in seinem Beitrag mit der ,,Uberwindung sozialer
Grenzen im Lukasevangelium* und arbeitet ein anderes Bild heraus. Das Evan-
gelium handelt oft von AuBenseitern, insbesondere werden ,,Zdllner, Siinderin
und Samaritaner* genannt. Angesprochen sind jedoch intendierte Leserinnen
und Leser, die zu den Wohlhabenderen und sozial Stirkeren gehoren. In Er-
zahlungen und Gleichnissen wird davon erzahlt, wie Jesus soziale Schranken
iiberwindet und die Ausgrenzung Anderer als fragwiirdige Strategie der eige-
nen Identititskonstruktion entlarvt. Die Stirkeren werden aufgefordert, von
den vermeintlichen Auflenseiter*innen zu lernen und sich iiber deren Rettung
mitzufreuen. Auf diese Weise hinterfragt der Evangelist exklusive Verhéltnisse
programmatisch, ohne jedoch die Differenz zwischen seinen Adressat*innen
und den marginalisierten Anderen aufzulésen. Das wird insbesondere in der
Schilderung von Menschen mit Behinderung deutlich, die nur als Geheilte Teil
der Gemeinschaft sind oder — so im groflen Gastmahl (Lk 14,12—14) — Objekte
der Mildtdtigkeit bleiben.

In seinem Beitrag ,,Gemeinsam essen und trinken* vertieft Knut Usener
das Verstindnis von Mahl-Gemeinschaft und Gemeinschafts-Mahl fiir die
griechische und rémische Gesellschaft am Beispiel der Institutionen ,,Sympo-
sion“ und ,,cena‘. Er beschreibt die Vereinsstruktur der Gemeinschafts-Mabhle,
die Kriterien der Zulassung und die Funktion dieser Institution innerhalb der
Gesellschaft. Deren mythischen Horizont bildet ein gemeinsames Mahl von
Gottern und Menschen, dessen abruptes Ende in die Differenzierung der Men-
schen untereinander miindet. Im Ergebnis versuchen ,,zivilisierte Biirger*, sich
auch in der Mahlpraxis von unzivilisierten Anderen zu unterscheiden. Die Be-
schreibung der Vereinsstrukturen bildet den Hintergrund fiir die Profilierung



14 Michaela Geiger/Matthias Stracke-Bartholmai

des christlichen Herrenmahls, das sich durch das Bestreben der Inklusion von
Menschen unterschiedlicher sozialer Rollen auszeichnet. Das wird einerseits
durch den griechischen bzw. romischen Blick auf die christliche Mahlpraxis
gespiegelt, andererseits wird die inklusive Perspektive in dem Anliegen des
Paulus deutlich, dass soziale Differenzen nicht das Gemeinschaftsmahl be-
stimmen diirfen (1. Kor 11,20-22).

Inklusion okumenisch denken

Inklusion ist ein 6kumenisches Konzept. Das gilt einerseits auf der Ebene der
Utopie: Die Verwirklichung einer weltweiten Gemeinschaft unterschiedlichs-
ter Kirchen und Menschen ist eine inklusive Utopie, die Differenzen von 6ko-
nomischem Status, Rasse, Geschlecht, Kérper und sexueller Orientierung
iiberwindet. Dazu gehort, mit Menschen anderen Glaubens respektvoll umzu-
gehen und nach gemeinsamen Aktionsformen fiir mehr Gerechtigkeit zu suchen.
Andererseits ist Inklusion eine Aufgabe, die jeder einzelnen Kirche in ihrem
jeweiligen Kontext aufgegeben ist.

Am Beispiel des Okumenischen Rates der Kirchen fragt Peter Noss, ob
Okumene ,.ein inklusives Konzept* sei. Auf der Grundlage der Theorie Niklas
Luhmanns bestimmt er die Position von Kirche und ORK zwischen Institution
und Organisation. Entstanden ist der ORK in einem Prozess aus Inklusionen
und Exklusionen unter dem inklusiven Leitgedanken einer ,,Einheit in ver-
sohnter Verschiedenheit* (Lukas Vischer). Innerhalb der Institution ORK ist
Inklusion jedoch nur teilweise verwirklicht, wie Noss anhand der Verlautba-
rungen zu den Themen Disability und Exklusion deutlich macht. Der Ansatz
Jiirgen Moltmanns eroffnet theologische Perspektiven, wie beide Ebenen der
Inklusion — als 6kumenische Leitidee und inklusive Praxis — verwirklicht wer-
den konnen. Als , Kirche in der Kraft des Geistes* begibt sich die Okumeni-
sche Bewegung in einen offenen Prozess, in dem sie als Gemeinschaft Ver-
schiedener immer sichtbarer wird und sich in Dialogen und multilateralen
Beziehungen respektvoll fiir Inklusion einsetzt.

Aus der Perspektive der Vereinten Evangelischen Mission spielt Matthias
Bérner exemplarisch durch, was ,,Inklusion im kulturellen Kontext* bedeutet.
Besonders arbeitet er die Differenz zwischen individuellen und kollektiven
Logiken heraus. Kollektivistische Kulturen basieren auf einer hohen Féhigkeit
zur Inklusion. Jedoch kann die Artikulierung eines individuellen ,,Rechts* auf
Inklusion mit dem Wunsch nach Zugehorigkeit zur Gemeinschaft kollidieren.
Darum entwickeln kollektivistische Kulturen kreative Wege, beide Werte so
weit wie moglich zu realisieren. Eine Bewertung des ,,Gelingens* von Inklu-
sion ist objektiv nicht moglich, sie unterliegt historisch gewachsenen, kultu-
rellen Einfliissen und nicht zuletzt der Begrenzung finanzieller Ressourcen.
Die grofite Chance 6kumenischer Kooperationen liegt darin, Erfahrungen mit



Einleitung: Inklusion denken 15

Marginalisierten zu organisieren und den Horizont des Mdglichen durch res-
pektvolle Dialoge zu erweitern. Gemeinsame Verlautbarungen zum Thema In-
klusion sollten nicht erzwungen werden, um weniger méchtige Kirchen nicht
zu dominieren und Differenzen nicht zu tiberdecken.

In ihrer Fallstudie ,,Heilung und Inklusion in der Kirche Mama Olangis*
befasst sich Leonie Wieser mit Heilungszeugnissen im Gottesdienst einer neu-
pentekostalen Gemeinschaft in der Demokratischen Republik Kongo. Sie dif-
ferenziert deren individuelle und kollektive Bedeutung. Die Heilungszeug-
nisse ermdglichen es Menschen, ihre individuelle Geschichte mit Gott zu er-
zdhlen und sich so ihrer eigenen Identitit zu versichern. Dabei ist Heilung
nicht auf die korperliche Dimension beschrankt, sondern kann auch Traumata,
Glaubenszweifel oder spirituelle Not betreffen. Sie ist eine fiir alle sichtbare,
oft auch medizinisch belegbare Lebenswende. Die kollektive Dimension liegt
einerseits darin, dass jede Krankheit (und Heilung) auch Auswirkungen auf
Familie, Kolleg*innen und Kirchengemeinde hat. Andererseits formuliert die
individuelle Heilungserzahlung eine VerheiBung an alle Glaubenden, in der
die Verletzlichkeit des Lebens sichtbar und in einen Prozess des Heil-Werdens
integriert wird.

Markus Schaefer lenkt den Blick zuriick nach Deutschland, indem er die
Inklusion von Gemeinden anderer sprachlicher und kultureller Herkunft in
deutsche Landeskirchen untersucht: ,,Migration als Herausforderung fiir Ge-
meinden®. In den evangelischen Kirchen spiegelt sich bisher kaum, in wel-
chem Malle Deutschland ein Einwanderungsland ist. Dabei sind, wie Schaefer
darstellt, Migration einerseits und der Umgang mit Differenzen in der Ge-
meinde andererseits zentrale Themen alt- und neutestamentlicher Texte, die
systematisch-theologisch insbesondere durch den Inkarnationsgedanken auf-
gegriffen und weitergedacht werden. Daraus leitet Schaefer die kirchliche
Aufgabe ab, die innerchristliche und innerprotestantische Vielfalt wahrzuneh-
men und weiterzuentwickeln. Aus seiner beruflichen Praxis skizziert er Stol-
persteine und Erfolge auf dem Weg hin zu einer lebendigen, vielféltigen, multi-
ethnischen Kirche.

Inklusion praktisch denken

Inklusion zu denken bedeutet auch, die Theoriebildung an der Praxisreflexion
zu schdrfen. Exemplarisch werden im Folgenden die Entwicklungen der letz-
ten Jahrzehnte reflektiert, sowie die Auswirkungen des ,,Prinzips Inklusion*
auf Diakonie, Gemeinde und Gottesdienst. Nicht zuletzt fordert eine ,,inklu-
sive Asthetik* die Kirchen zur Entdeckung ihres Moglichkeitssinns heraus.
Beate Hofmann fragt nach den Konsequenzen des ,,entdiakonisierten dia-
konischen Blicks* fiir das Inklusionsgeschehen. Macht Inklusion diejenigen
iiberfliissig, deren Beruf das Helfen ist? Hofmann entwirft ein diakonisches
Professionsverstindnis, das zundchst danach fragt, was das Gegeniiber will



16 Michaela Geiger/Matthias Stracke-Bartholmai

und so das Recht auf Selbstbestimmung achtet. Professionell diakonisch
Handelnde sind daher als Inklusionsagent*innen und Assistent*innen zu ver-
stehen. Sie stehen vor der Herausforderung, ihr eigenes, in der Ausbildung
erlerntes Berufsverstidndnis zu hinterfragen und sind gleichzeitig den syste-
mischen Spannungen von Finanzierung und Routinisierung ausgesetzt. Mit
Haslinger arbeitet Hofmann eine Haltung ,,professioneller Demut™ heraus, die
das Anders-Sein des Anderen achtet und kritische Selbstreflexion einschlief3t.
Diese gilt es auch in der Ausbildung zu fordern. Hofmann formuliert Leitfra-
gen fiir die Rolle der Diakonie im Sozialraum und pladiert fiir ein Ehrenamt,
das Menschen mit und ohne Behinderung als Aktive verbindet.

Auf einen ,,Weg zu einer inklusiven Gemeinde®, die auf vielfache Weise
stufenfrei sein sollte, nimmt Giinter Ruddat die Leser*innen mit. Er beschreibt
seine personliche Reise von frithen Schulhoferfahrungen iiber seine Studien-
und Schulvikarzeit, kreative Gemeindefreizeiten bis hin zu seiner wissen-
schaftlichen Arbeit. Dabei wird deutlich: Inklusion ist ein Thema, das Men-
schen unter verschiedenen Vorzeichen und Begriffen schon lange bewegt und
das sich in seiner heutigen Gestalt den Lernerfahrungen und Initiativen zahl-
reicher Menschen mit und ohne Behinderung verdankt. An Diskussionen,
wegweisenden Verdffentlichungen und Praxismaterialien aus fast 50 Jahren
zeigt Ruddat auf, wie sehr es sich lohnt, an Visionen festzuhalten und sie auch
gegen Widerstdnde weiterzuverfolgen. Ein solcher Blick zuriick kann die ak-
tuelle Praxis immer wieder inspirieren.

Frank Peters konzentriert sich in seinem Beitrag ,,Inklusiv feiern“ auf die
Leitidee eines partizipativen Gottesdienstes. Ausgangspunkt ist die Feststel-
lung, dass die sonntigliche Wirklichkeit wenig gemein hat mit der kirchen-
rechtlichen Bestimmung des Gottesdienstes als Versammlung der Gemeinde.
Dass zahlreiche Gruppierungen im Gemeindegottesdienst nicht vorkommen,
ist deshalb problematisch, weil sein Anspruch gerade in der Inklusivitdt liegt
(und nicht etwa in der Senior*innenorientierung). Kriterium fiir einen inklusi-
ven Gottesdienst ist seine Partizipationsoffenheit. Gegen ein Verharren in nur
scheinbar zeitlosen Agenden der 50er Jahre betont Peters mit Luther, dass im
Gottesdienst ,,form follows function gelten muss. In verschiedenen Konkre-
tionen regt er ein Uberdenken der Gottesdienstpraxis an. Als Bausteine nennt
er partizipative Gottesdienstvorbereitung, differenzierte Lesungspraxis, kom-
munikationsorientiere Raumgestaltung und ein neues protestantisches Be-
wusstsein fiir gemeinsame Mahlfeiern.

Andrea Bieler erkundet die Begegnung von ,,Inklusion und Tanz* und ent-
wirft dabei eine praktische Theologie der Inklusion, die das Asthetische als
Ebene von Inklusionsprozessen starkmacht. Sie analysiert, wie Verletzlichkeit
in Tanzszenen professioneller ,,integrativer” Tanzprojekte ins Spiel gebracht
wird und stellt fest: Inklusion geschieht, wenn man vergisst, dass es um Inklu-
sion geht. Mit Deborah Beth-Creamer pladiert Bieler fiir ein fluides Verstind-
nis von Behinderung, das abseits bindrer Zuschreibung nach der situativen
Verletzlichkeit fragt. Wenn sich, wie im Tanz, Subjekt- und Objektpositionen



Einleitung: Inklusion denken 17

verschieben, wird die Oszillation der Verletzlichkeit sichtbar. Inklusion ereig-
net sich in schopferischen Beziehungsprozessen, die eine Neubestimmung
dessen ermoglichen, was Tanz, Gottesdienst oder Gemeindeleben ausmacht.

Dank

Unser Dank gilt allen, die an der Studienwoche ,,Inklusion zwischen Bibel und
Praxis® mitgewirkt haben: In den gemeinsamen Diskussionen sind manche
Ideen dieses Bandes entstanden. Wir danken allen, die ihre Vortrage fiir diesen
Band iiberarbeitet und weitergedacht haben. Wir freuen uns, dass andere bereit
waren, zu dem Projekt ,,Inklusion denken* beizutragen und den Band mit ihren
Perspektiven zu bereichern.

Fiir die finanzielle Unterstiitzung bei der Drucklegung bedanken wir uns
beim Forderverein der Kirchlichen Hochschule Wuppertal e.V. und bei der
Vereinten Evangelischen Mission (Wuppertal). Dr. Marcus Sigismund danken
wir fiir seine Sorgfalt, Verldsslichkeit und Flexibilitit bei der Erstellung der
Druckvorlage. Fiir die Aufnahme des Bandes in die Reihe ,,Behinderung —
Theologie — Kirche. Diakonisch-caritative Erkundungen® danken wir Prof. Dr.
Johannes Eurich und Prof. Dr. Andreas Lob-Hiidepohl. Unser Dank fiir die
freundliche, kompetente Begleitung bei der Buchentstehung gilt Dr. Sebastian
Weigert vom Kohlhammer-Verlag.

Wuppertal/Basel, im Oktober 2017
Michaela Geiger und Matthias Stracke-Bartholmai





