
 

Einleitung 

Die drei Religionen Judentum, Christentum und Islam, um die es in diesem 
Band geht, befinden sich aufgrund des radikalen globalen Wandels fast aller 
Lebensbereiche in einem tief greifenden Umbruch: die fortschreitende Sä-
kularisierung und die immense Pluralisierung durch Migration, Flucht und 
mentale Not haben zu großen Veränderungen im Bewusstsein der Religions-
gemeinschaften und in der Zusammensetzung ihrer Mitglieder geführt. Re-
ligion ist keine soziokulturelle Freizeitbeschäftigung mehr, – was sie freilich 
nie gewesen ist. Dazu kommen neue Formen von Esoterik und Religiosität, 
welche die positiven Religionen verdrängen. Und der neue Populismus, wel-
cher sich jeglicher Pluralität widersetzt, fördert Abgrenzung, Ausgrenzung, 
Rassismus und Nationalismus.  

Christentum, Judentum und auch der Islam verlieren in Europa an Be-
deutung. Konfessionelle Werthaltungen wie z. B. religiöses Eintreten für Ge-
meinde und Gemeinschaft, für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der 
Schöpfung, für Ehe, Familie und Partnerschaft und für religiöse Gewissens-
bindung verdunsten und werden, wenn überhaupt, nur noch selten religiös 
begründet.  

Ein Systemwandel aufgrund von Globalisierung und Digitalisierung in 
unserer Gesellschaft haben religiöse Haltungen und Einstellungen der meisten 
Bürgerinnen und Bürger grundlegend verändert. Auch die Grundlagen des 
Glaubens stehen zur Disposition und müssen neu bedacht werden, allerdings 
in verschiedener Gewichtung im Judentum, Christentum und Islam. Zwar 
bekennen sich die meisten Europäer noch zu Gott. Aber sie nehmen Abstand 
von ihren Religionsgemeinschaften und deren Glaubensgrundlagen. Die Bin-
dungskraft der Kirchen, Synagogen und Moschee-Gemeinden verblasst. 

Diese kritische Selbsteinschätzung ist die Voraussetzung für die Kern-
frage dieses Buches: „Wie reagieren bzw. reagierten die drei Religionen an-
gesichts ihrer eigenen kritischen Situation auf den globalen Wandel in unse-
rer Gesellschaft?“ Wir konzentrieren uns dabei auf die drei Lebensbereiche 
Politik, Wirtschaft und Bildung. Gibt es Verlautbarungen, Fatwas, Denk-
schriften oder Verträge, Kongresse, Vereinbarungen oder anderes, welche 
solche Reaktionen der drei Religionen dokumentieren?  

Einige Beispiele der von den Autorinnen und Autoren dieses Buches ge-
nannten Reaktionen ihrer selbst durch den globalen Wandel veränderten 
Religionsgemeinschaften auf den globalen Wandel in Politik, Wirtschaft und 
Bildung seien hier genannt: 

Auf die globalisierte Politik (1. Kap.) reagiert besonders das Judentum po-
sitiv, (so Elisa Klapheck im 2. Kap.): Die transnationale und nicht mehr natio-
nale Politik sei im Grunde ein jüdisches Erbe. Denn schon immer hatten z. B. 



12 Einleitung 

Juden aus Deutschland mit z. B. Juden aus China transnationale Bündnispo-
litik betrieben. – Und Christen und Muslime erinnern ebenfalls an ihre ethi-
schen Traditionen, welche geeignet seien, sich auf globalisierte Politik ein-
zustellen: Muslime, so Sameer Murtaza, sollten auf die ehemals rein verant-
wortungsethisch ausgerichtete Sharia zurückgreifen und in deren Namen 
Korruption Diktaturen, Terrorismus, Kriege und soziale Ungerechtigkeit gei-
ßeln und kritisieren. – Und Christen, so Arnulf von Scheliha, dürften nicht wie 
im Nationalstaat auf Besitzstandswahrung wie Kirchensteuer, Religionsun-
terricht, Militärseelsorge u.ä. pochen, sondern müssten sich auf neue globale 
Strukturen im Staat-Kirchen-Verhältnis einstellen. – Der säkulare Politik-
wissenschaftler Roland Czada fordert, dass die Gläubigen auch wirklich die 
guten Aufrufe ihrer Religionsführer zur Kritik an Missständen globaler Poli-
tik hören und in die Realität umsetzen. 

Auf die transnationalen globalen Formen der Wirtschaft (2. Kap.) sollten 
Juden, so Elisa Klapheck, mit Passagen aus dem Talmud reagieren. Denn der 
Talmud habe schon immer die transnationalen jüdischen Wirtschaftsbezie-
hungen im Sinne menschlicher und zwischenmenschlicher Kriterien gere-
gelt. – Und christliche Denkschriften u. a. Dokumente verurteilen, so Traugott 
Jähnichen, die allein profitorientierte, nutzenkalkulatorische und verwer-
tungsausgerichtete globale Wirtschaft, welche der Sklaverei und Ausbeu-
tung im früheren Kolonialismus ähnele. Sie alle würde eine christliche Ver-
antwortungsethik aus christlichem Glauben fordern. – Und auch Muslime er-
innern sich, so Ali Gümüsay, angesichts der globalisierten kapitalistischen 
Wirtschaft an islamisch-ethische Gebote wie Zinsverbot, Verbot von Handel 
mit inkriminierten Gütern, Einhaltung eingegangener Wirtschaftsbündnisse 
usw. „Worship“ und „Workship“ gehörten zusammen. – Die säkulare Wirt-
schaftsstimme von Detlef Aufderheide erwartet von den Religionen gemein-
same ethische Regeln des Wirtschaftens statt Fundamentalismus und gegen-
seitige Kriegserklärungen. Die Religionsgemeinschaften müssten sich, wie es 
alle Beiträge auch andeuten würden, auf ihre Ethik besinnen. 

Die Bildung (3. Kap.) ist von Digitalisierung völlig neu geprägt. Das gilt 
auch für religiöse Bildung: Das enge Lehrer-Schüler/innen-Verhältnis, das 
besonders im Judentum und Islam sehr wichtig war und ist, geht weitgehend 
verloren, wenn am Bildschirm, oft ohne Anleitung, gelernt wird. Und oft 
werden Heilige Schriften oder Verlautbarungen der Religionen wie islami-
sche Fatwas, christliche Denkschriften oder jüdische Dokumente nicht mehr 
persönlich, sondern durch das Internet veröffentlicht und verkündet, was 
eine personale Kommunikation geradezu ausschaltet. – Ist das nur negativ? 
Angelika Günzel beklagt zwar, dass im Judentum das unmittelbare Lehrer-
Schüler-Verhältnis verloren zu gehen drohe, sieht aber in einer verantwort-
lichen Nutzung digitaler Medien auch eine Belebung jüdischen Lebens in der 
Öffentlichkeit. Transkulturelle und transreligiöse Bildung weite den Hori-
zont. Und außerdem sei jeder Lernende aufgefordert, selbstbestimmt und 



Einleitung 13 

autonom zu lernen und sich zu bilden. Bildung werde subjektiviert. Dein Ein-
zelne entscheide über Art und Inhalt seiner/ihrer Bildung.  

Die beiden christlichen Stellungnahmen sehen die Digitalisierung in der 
Bildung ähnlich negativ und positiv. Die Autonomie im Netz trage Chancen 
und Gefährdungen in sich. Deshalb fordert Reinhold Mokrosch, mit humanitä-
rer und christlicher Wertebildung die Internet-Nutzer für Wahrhaftigkeit, 
Mitmenschlichkeit, Solidarität, Gerechtigkeit, Frieden und Schöpfungsbe-
wahrung zu sensibilisieren. Und Ilona Nord votiert ebenfalls für eine verant-
wortungsethische Nutzung der zahlreichen digitalen Medien, die es für den 
Religionsunterricht gibt, und warnt vor einer Vergötterung wie auch vor ei-
ner Verteufelung digitaler Bildung. 

Die beiden muslimischen Stellungnahmen beklagen zwar auch das verlo-
rene Lehrer-Schüler-Verhältnis, betonen aber die positiven Möglichkeiten 
für religiöse Bildung im Zeitalter digitaler Bildung: Martin Kellner sieht in der 
Aufweichung eines autoritären Lehrer-Schüler-Verhältnisses die Chance zur 
Selbstbeurteilung religiöser und ethischer Inhalte durch die Gläubigen. Und 
Habib El Mallouki begrüßt ebenfalls die Möglichkeit der Gläubigen zu selbst-
bestimmter Lektüre von Heiligen Schriften, Fatwas u. a. Dokumenten. Sein 
Urteil: Die digitalisierte Bildung eröffne einerseits Bildungsprozesse unter 
Muslimen, entheilige aber andererseits auch öfters die islamische Überlie-
ferung.  

Auch die säkulare Pädagogik möchte die Chance digitaler Medien zu 
selbstbestimmtem Lernen nutzen. Susanne Müller-Using erwartet von den Re-
ligionen, dass auch sie diese Chance nutzen; und noch mehr: Sie fordert die 
Lehrenden in den Religionsgemeinschaften auf, religiöse und interreligiöse 
Werte-Bildung zu praktizieren, – so wie es die Autoren/innen des Weltethos 
getan haben. Die digitalisierte Bildung könne ihnen dabei behilflich sein.  

Im 1.–3. Kapitel zeigte sich, dass die Religionsgemeinschaften besonders 
Unwahrheiten, Lügen und gezielte Fake-News in Politik, Wirtschaft und Bil-
dung kritisierten und anprangerten. Dabei bemerkten sie aber, dass sie 
selbst oft Fake-News verbreiten. Und das schon seit einer langen Tradition. 
Unterliegen Religionen von ihrem Wesen her der Gefahr, sich selbst in Un-
wahrheiten und Fake-News zu verstricken? Oder haben sie im Gegenteil die 
Kraft, Wahrheit zu erkennen, zu prüfen und Fake-News zu entlarven?  

Diesen brisanten Fragen widmen sich die Autoren Jonathan Magonet, 
Helmut Merkel und Shmed Sami im letzten, 4. Kapitel. Sie fragen damit nach 
der Wahrheit der Reaktionen ihrer Religionsgemeinschaften auf Politik, 
Wirtschaft und Bildung und sie schließen somit den vorliegenden Band mit 
der Wahrheitsfrage ab. 

Alle vier Kapitel sind jeweils nach einem gleichen Schema aufgebaut: In 
historischer Reihenfolge beginnt in jedem Kapitel eine jüdische Stimme, der 
eine christliche Stimme und eine muslimische Stimme folgt. Und im letzten, 
vierten Beitrag in jedem Kapitel äußert eine säkulare – politische, wirt-



14 Einleitung 

schaftliche und bildungspolitische – Stimme, was die säkularen Wissenschaf-
ten an Reaktionen von den Religionsgemeinschaften erwarten und wie sie 
die bisherigen Reaktionen bewerten. – Zudem beginnt jedes Kapitel mit ei-
nem „Überblick“ über die Inhalte dieses jeweiligen Kapitels. Das soll der Le-
serschaft einen Vergleich der vier Kapitel untereinander ermöglichen. – Ob 
diese Kapitel-Systematik hilfreich und gelungen ist, müssen die Leserinnen 
und Leser dieses Buches selbst beurteilen. 

Wir würden uns freuen, wenn der Band sensibilisiert für die Verlautba-
rungen, Äußerungen und Kritiken – oder eben auch unterlassenen Kritiken 
– der drei Religionsgemeinschaften Judentum, Christentum und Islam zum 
radikalen globalen Wandel in Politik, Wirtschaft und Bildung heute.  

 
Osnabrück, Januar 2019 Reinhold Mokrosch, Habib El Mallouki, Arnim Regenbogen



 

1. Kapitel: 
Wie reagier(t)en Religionen auf den Wandel zu 
globalisierter Politik? 

Überblick: 

Die Globalisierung in der Politik fordert die Religionsgemeinschaften heraus, 
im säkularen Staat – oder im religiös fundierten Staat – die Möglichkeiten 
ihrer gesellschafts-politischen Einflussnahme auszuloten. Sollen sie die po-
sitiven Seiten globalisierter Politik herausstellen? – z. B. den geforderten 
Verzicht auf Nationalismus zugunsten transnationaler Bündnisse, oder die 
globale Gültigkeit von Menschenrechten und Menschenpflichten, oder die 
Förderung von Grundwerten und Bürgerrechten über die eigene Nation hin-
aus, oder die vereinheitlichten Währungs- und Wirtschaftsformen o. v. a.? 
Oder sollen sie eher die negativen Seiten globalisierter Politik herausstellen 
und kritisieren? -. z. B. die katastrophale Korruption, oder die Diktaturen mit 
ihrer Zerstörung der Demokratie, oder den staatlichen Terrorismus unter 
dem Deckmantel globaler Politik, oder soziale und politische Ungerechtig-
keiten, o.v.a.? Haben die Religionen Potentiale, um auch in der globalisierten 
Politik für Gerechtigkeit einzutreten? 

Alle Religionsgemeinschaften, so geht es aus den folgenden Aufsätzen 
hervor, wollen den Staat und die Gesellschaft zu einer Verantwortungsethik 
auf der Basis von Gottes- und Nächstenliebe bewegen. Aber was bedeutet sol-
cher Aufruf konkret? Und: Können sich die Religionsführer/innen bei ihren 
Anhängern und Gläubigen wirklich zur mitmenschlichen Verantwortung 
angesichts des globalen Wandels durchsetzen? 

Die folgenden vier Aufsätze nehmen dazu aus christlicher, islamischer 
und säkularer Sicht Stellung. Eine jüdische Stellungnahme sollte dem Aufsatz 
von Elisa Klapheck zu globalem Wandel in der Wirtschaft im 2. Kapitel ent-
nommen werden. Dort bezeichnet die Verfasserin die transnationalen For-
men globalisierter Politik als jüdisches Erbe, weil z. B. Juden in Deutschland 
mit Juden in China schon immer transnationale Bündnispolitik betrieben 
hätten. Aber auch die negativen Auswüchse globaler Politik werden von ihr 
im Namen jüdischer Ethik massiv kritisiert. 

Arnulf von Scheliha stellt fest, dass bezüglich des Christentums seit jeher 
die Kirchen in der Politik des neutralen, säkularen Staates eine große Rolle 
gespielt hätten. Sie hätten von der Kirchensteuer über den Religionsunter-
richt bis zur Militärseelsorge zahlreiche Möglichkeiten praktiziert, um im 
säkularen Staat mit zu agieren. Das demonstriert er an dem Verhältnis 
zwischen Staat und Kirchen in Deutschland seit 1803 und besonders in der 



16 Wie reagier(t)en Religionen auf den Wandel zu globalisierter Politik? 

Gegenwart. Er mahnt die Kirchen, sich heute nicht nur auf Besitzstandswah-
rung zu berufen, sondern sich angesichts der Globalisierung auf neue Struk-
turen des Kirchen-Staat-Verhältnisses einzulassen. 

Muhammad Sameer Murtaza erinnert daran, dass die Sharia kein Rechts-
system mit starren Regeln, sondern ein Gebot der Gottes- und Nächstenliebe, 
d. h. ein „Verantwortungsethos“ des Islam darstelle. Er belegt das aus 
Qur’an-Versen, in denen die Sharia als Weg zu Gott und zur Mitmensch-
lichkeit, und auch zu normativer Moral für ethisches Zusammenleben 
interpretiert worden sei. Aber im Laufe der Jahrhunderte, so Murtaza, setzte 
sich der Rechtsgedanke durch und die Sharia machte den Islam zu einer 
Gesetzesreligion. Denn die moralische Flexibilität der Sharia mit ihrer An-
passung an jeweilige Alltagssituationen (z. B. In Zeiten einer Hungersnot 
darf man stehlen, um nicht zu verhungern) ging durch starre Normen und 
Gesetze verloren. Murtazas Forderung lautet deshalb: Die Sharia sollte 
Musliminnen und Muslime heute zu einer verantwortlichen Schöpfungsbe-
wahrung und Weltgestaltung bewegen – zugunsten höchster Werte, nicht 
zeitgebundener Normen und Gesetze. 

Mahmoud Haggag beklagt Ähnliches: Fatwas (Rechtsgutachten) werden 
heute im Internet veröffentlicht. Dabei gehe das persönliche Verhältnis zwi-
schen Fatwa-Geber (mufti) und Fatwa-Bittsteller (mustafi) und damit die 
konkrete Situation verloren. Und deshalb könne die Fatwa nicht auf die kon-
krete Situation des mustafi eingehen, auch nicht in der Globalisierung. Das 
müsse sich ändern. Denn, so der Verfasser, jede Fatwa sei auch eine Förde-
rung der Bildung und des ethischen Zusammenlebens in der Gesellschaft. 

Der säkulare Politikwissenschaftler Roland Czada stellt die These auf, dass 
sich die meisten Religionsgemeinschaften nicht rechtzeitig auf die Globali-
sierung eingestellt hätten. Dadurch hätten die Globalisierungsskeptiker und 
Globalisierungsverlierer die Oberhand gewonnen. Später aber habe es gute 
Debatten vor allem in den Kirchen über Vor- und Nachteile z. B. des globalen 
Kapitalismus, der globalen politischen Bündnisse, aber auch der internatio-
nalen „militärischen Interventionen aus humanitären Gründen“ gegeben. 
Aber diese seien leider folgenlos für die Politik geblieben. Der Verfasser arg-
wöhnt, dass der Grund dafür sei, dass die Religions- und besonders die 
Kirchenführer bei ihren Gläubigen kein Gehör gefunden hätten. Besonders 
religiös Gläubige an den politischen Schalthebeln hätten die Aufrufe ihrer 
Kirchen, Moscheen und Synagogen nicht umgesetzt. Vielmehr sei ein für die 
Politik folgenloser Konflikt zwischen religiösem Fundamentalismus und 
Menschenrechtsfundamentalismus aus der entgrenzten Globalisierung er-
wachsen. 

Die vier Aufsätze sollten bei der Lektüre ergänzt werden durch das nach-
folgende 2. Kapitel: „Wie reagier(t)en die Religionen auf den globalen Wan-
del in der Wirtschaft?“ 

 (Reinhold Mokrosch)



 

Arnulf von Scheliha 

Politik im neutralen, säkularen Staat – Wie 
reagier(t)en die christlichen Konfessionen und 
Kirchen?1 

In diesen politisch bewegten Tagen können wir erneut feststellen, wie ge-
genläufig das Thema „Religion im säkularen Staat“ zu stehen kommen kann. 
In den Vereinigten Staaten hat die christlich-evangelikale Politik auf der 
rechten und linken Seite seit der Präsidentschaft Jimmy Carters lange Zeit 
eine maßgebliche Rolle gespielt, während sich der Populismus des gegen-
wärtigen Präsidenten aus der religionspolitischen Abgrenzung vom Islam 
speist. Auch für Europa ist zu beobachten, dass Religion vermehrt in der Po-
litik begegnet: In der Türkei baut der dortige Staatspräsident mit großer Un-
terstützung religiöser Menschen den formal laizistischen Staat zu einem 
autoritären System um und nutzt die regierungsamtliche Kontrolle über die 
öffentliche Religion, um politische Gegner im In- und Ausland auszuspionie-
ren. In Deutschland ist es die Partei „Alternative für Deutschland“ (AfD), die 
mit anti-islamischer Stimmungsmache Wählerstimmen gewinnt. In ihrem 
Programm entwirft sie die Vision einer deutschen Leitkultur, die politisch 
durch die EU und weltanschaulich durch die „Ideologie des Multikulturalis-
mus“ gefährdet sei. 

Ausdrücklich heißt es, dass die Religion des Islams „mit unseren Werten 
unvereinbar“ sei. Unumwunden wird die Restriktion der Religionsfreiheit 
gefordert, nämlich die Einschränkung von Moschee-Bauten und das Verbot 
von Minaretten sowie Muezzin-Rufen. Aber auch die Christlich-Soziale 
Union (CSU), immerhin eine Regierungspartei, transportiert in ihrem mit 
„Die Ordnung“ überschriebenen Parteiprogramm von 2016 anti-islamische 
Stimmung. Ihr starkes Bekenntnis zur christlichen Prägung von Alltag und 
Heimat mündet in der Forderung, dass die „Werteordnung und die Prägung 
des Landes“ anerkannt werden müssen. In diesem Kontext grenzt man sich 
gegen den „Politischen Islam“ und gegen religiös-kulturelle Überfremdung 
ab. Man verordnet zivilreligiösen Nachhilfeunterricht und legt einen Kata-
log vor, der diejenigen deutschen Gepflogenheiten auflistet, die Muslimas 
und Muslime anzuerkennen hätten. Dieser entbehrt nicht der unfreiwilligen 
                                                        
1 Dieser Beitrag ist ein um wenige Druckfehler bereinigter Wiederabdruck aus: Bibel 

und Liturgie… in kulturellen Räumen 90 (2017), S. 181–197. 



18 Arnulf von Scheliha 

Komik, führt er doch neben der Anerkennung berufstätiger Frauen auch den 
Händedruck und die Pflicht zum Abschiedsgruß auf. Dazu passt, dass die 
Bayerische Staatsregierung einen Gesetzentwurf beschlossen hat, der die 
Verschleierung mit Burka und Nikab u. a. in Hochschulen, Kindergärten und 
Schulen verbietet. Ein gegenläufiges politisches Szenario hat der französi-
sche Schriftsteller Michel Houellebecq in seinem Roman „Die Unterwer-
fung“ entworfen. Hier schart ein charismatischer muslimischer Politiker, 
Mohamed Ben Abbes, immer mehr Wähler um sich. Die sozialistische Partei und 
die Konservativen schließen ein Bündnis mit ihm, um den Aufstieg des rechten 
Front National zu verhindern. Ben Abbes wird Staatspräsident, ändert die 
laizistische Verfassung, führt die Scharia, das Patriarchat und die Polygamie ein. 

Mit diesen einleitenden Notizen möchte ich darauf hinweisen: Zum Ver-
ständnis von Politik im neutralen säkularen Staat gehört nicht, dass „Reli-
gion“ darin kein Thema wäre. Religion ist vielmehr vielfach darin verfloch-
ten. Die Religion kann politisch vereinnahmt oder ausgegrenzt, gefördert 
oder ignoriert, instrumentalisiert oder unterdrückt werden. Der säkulare 
Staat hat viele religionspolitische Optionen. Entsprechend vielfältig sind die 
Reaktionsmuster der Religionen, die abhängig sind von der Bestimmtheit 
der religiösen Quellen und der Tradition. Zusätzlich ist in Rechnung zu stel-
len, dass „Politik“ und „Staat“ einerseits und „Religion“ und „Kirchen“ an-
dererseits keine fixen Größen sind, sondern aufeinander reagieren, so dass 
wir Rückkoppelungseffekte in Rechnung zu stellen haben, wenn das Span-
nungsfeld von „Politik und Religion“ vermessen werden soll. 

Im Folgenden werde ich das Verhältnis der christlichen Kirchen zum 
neutralen säkularen Staat in Deutschland zunächst in historischer Perspektive 
beleuchten, bevor ich im zweiten Teil auf die Gegenwart zu sprechen komme. 

I. Das Verhältnis christlicher Kirchen zum neutralen 
säkularen Staat – eine historische Perspektive 

In den deutschen Ländern beginnt der religionspolitische Weg in den 
neutralen Staat mit dem Westfälischen Frieden 1648, der in Osnabrück und 
Münster ausgehandelt und geschlossen wurde. Von Rechts wegen wurden 
die römisch-katholische, die lutherische und die reformierte Glaubensweise 
zugelassen, die man nach dem Grundsatz cuius regio, eius religio auf die 
Territorien des Reiches verteilte. Auch den einzelnen Gläubigen standen 
Rechte zu. Das ius emigrandi erlaubte es, bei abweichendem Bekenntnis das 
Territorium zu verlassen. Hausgottesdienste und Privatkulte der vom offi-
ziellen Bekenntnis abweichenden Glaubensweisen wurden zugelassen. An 
den Beispielen Preußen und Sachsen wird deutlich, dass der Religions-
wechsel des Herrschers keine Zwangskonversion der Bevölkerung nach sich 



Politik im neutralen, säkularen Staat 19 

zog. Entscheidend war damals die starke Stellung des säkularen Rechts, das 
das friedliche Zusammenleben der verschiedenen Glaubensweisen regelte. 
Das Recht folgte dabei seiner eigenen Vernunft und hegte den Eigensinn der 
Religionen ein. So gehören Hexenverbrennung und Ketzerverfolgung seit 
dem 18. Jahrhundert deshalb der Vergangenheit an, weil sie schlicht ver-
boten wurden. 

Der Reichsdeputationshauptschluss von 1803 und der Wiener Kongress 
1815 markieren den nächsten Einschnitt, denn nun entstehen in Mitteleu-
ropa zahlreiche gemischt-konfessionelle Territorien. Der Grundsatz cuius re-
gio, eius religio wird faktisch außer Kraft gesetzt, denn man findet vor allem 
in den großen deutschen Ländern eine Vielfalt christlicher Konfessionskir-
chen vor, die sich schnell mit der neuen Situation arrangieren. Nach dem aus 
der Reformationszeit überkommenen Prinzip des landesherrlichen Kirchen-
regimentes erkennen die Protestanten nun auch den römisch-katholischen 
Fürsten ihres Territoriums als ihren Landesbischof und damit als den Herrn 
ihrer Kirche an. Es gibt „von oben“ verordnete Kirchenreformen, etwa die 
maßgeblich vom König betriebene Union der reformierten und lutherischen 
Kirche im preußischen Staat. Oder: Die Katholische Kirche schneidet nach 
dem Wiener Kongress ihre Diözesen und Bistümer vollkommen neu zu und 
passt sie der staatlichen Ordnung des Deutschen Bundes an. 

Nach der Gründung des Deutschen Kaiserreiches 1871 reagieren Protes-
tanten und Katholiken sehr unterschiedlich auf den neuen deutschen Ge-
samtstaat: Die Protestanten fühlen sich dem reformierten Kaiserhaus eng 
verbunden und verstehen sich als Träger der Leitkultur in Preußen und im 
Reich. Protestanten bilden die Funktionseliten in Wirtschaft, Heer, Admi-
nistration und Politikberatung. Die evangelischen Kirchen werden zwar et-
was selbständiger, sind aber Teil des Staates und staatsanalog organisiert. 
Die Katholiken organisieren sich – zum Teil als Reaktion darauf – politisch in 
der Deutschen Zentrumspartei, die 1870 gegründet wurde und deren lang-
jähriger Parteiführer, der Osnabrücker Rechtsanwalt Ludwig Windthorst 
(1812–1891), avanciert zum führenden Parlamentarier im Kaiserreich. Der 
vom preußischen Ministerpräsenten und Reichskanzler Otto von Bismarck 
angezettelte preußische Kulturkampf drängt die Katholische Kirche und das 
Zentrum in eine Oppositionsrolle, was unter anderem große gesellschaftli-
che Verwerfungen zwischen Protestanten und Katholiken zur Folge hatte. 
Langfristig aber wurde die Stellung der katholischen Kirche und des politi-
schen Katholizismus in Preußen und im Reich gestärkt. Denn durch die par-
lamentarische Tätigkeit vieler katholischer Laien und Priester in der Zent-
rumspartei und in der Katholischen Aktion lernten die Katholiken in 
Deutschland viel schneller als die Protestanten, wie Demokratie funktio-
niert, und begannen, die Demokratie als eine Staatsform zu schätzen, in der 
man sich für die eigenen Interessen einsetzen und sich für das Gemeinwohl 
engagieren kann. Damit waren die Voraussetzungen dafür geschaffen, dass 
die Zentrumspartei nach der Revolution 1918 in der Weimarer Republik zu 



20 Arnulf von Scheliha 

einer staatstragenden Partei aufstieg und vier Reichskanzler stellte, die neun 
Regierungen vorstanden. 

Gleiches gilt für den Protestantismus nicht. Eine dem „Zentrum“ ver-
gleichbare politische Bündelung der evangelischen Kräfte in Parteien und 
Parlamentsfraktionen hat es nicht gegeben. Evangelische Parteigründungen 
scheiterten kläglich. Das lag zum einem an der inneren Pluralität des protes-
tantischen Spektrums, zum anderen daran, dass sich die evangelischen 
Christen im deutschen Kaiserreich als Vertreter der offiziösen Leitkultur 
verstanden. Das schien parlamentarische Arbeit und parteipolitisches Enga-
gement auszuschließen, weil ersteres das Volk vom Monarchen zu trennen, 
letzteres das Volk zu spalten drohte. 

Treue zur Monarchie und völkisches Nationalbewusstsein waren Gründe 
dafür, dass der Mehrheitsprotestantismus die Demokratie von Weimar als 
Staatsform ablehnte, gar verachtete. Ausnahmen waren wenige protestanti-
sche ‚Vernunftrepublikaner‘ wie Rudolf Otto, Martin Rade oder Ernst 
Troeltsch, die sich für die linksliberale Deutsche Demokratische Partei (DDP) 
in die Parlamente wählen ließen. Die meisten Protestanten hielten sich zur 
Deutschnationalen Volkspartei (DNVP), die royalistisch und systemkritisch 
positioniert war. Diese Partei bot vor allem deshalb dem konservativen Pro-
testantismus eine Heimstatt, weil sie Religion als ‚Volkssache‘ ansah und die 
Auffassung vertrat, dass christliche Werte das politische und wirtschaftliche 
Leben bestimmen sollten. So gab es Wahlaufrufe der evangelischen Kirchen 
für die DNVP. Für keine andere große Partei saßen so viele evangelische Pas-
toren in den deutschen Parlamenten. Sie lehnten einerseits die republikani-
sche Staatsverfassung ab, nutzten andererseits die demokratischen Möglich-
keiten, um ihre theologisch konservativen und demokratiefeindlichen Ein-
sichten politisch umzusetzen. Bekanntlich war es 1933 die DNVP, die der 
NSDAP im Reichstag zu einer parlamentarischen Mehrheit verhalf. Damit 
wurde diese protestantisch geprägte Partei zur Erfüllungsgehilfin bei der 
Abschaffung der ersten Demokratie auf deutschem Boden. Unumwunden ist 
zu konstatieren: In der Krise hat der Mehrheitsprotestantismus versagt. 
Aber auch die Fraktion der katholischen Zentrumspartei stimmte im Reichs-
tag dem Ermächtigungsgesetz für die Hitler-Regierung zu. 

Der eigentliche Umschwung erfolgte in der Zeit nach dem Zweiten Welt-
krieg, in der die politische Spaltung der Welt und der ideologische Gegensatz 
zwischen Ost und West eine erhebliche Rolle spielten. Jetzt schwenken beide 
Konfessionen – gewissermaßen auch lehramtlich – auf den säkularen, neu-
tralen Staat ein, der sich durch ein menschenrechtliches Fundament, durch 
Demokratie und Rechtsstaatlichkeit auszeichnet. 

Für die katholische Kirche hat jüngst ein Forscherteam um Karl Gabriel 
am Beispiel der Erklärung des Zweiten Vatikanischen Konzils zur Religions-
freiheit gezeigt, wie komplex der Lernvorgang war, durch den man sich in 
der Kirche von den überkommenen theokratischen Fantasien und ständi-




