


Aufsätze

I.

»Denn die Republik ist eine Idee …«
Zur programmatischen Bedeutung 

des Artikels IX der »Französischen Zustände«

Von Bodo Morawe, Paris

Es gibt bestimmte Heine-Texte, die bis heute nicht die Beachtung gefunden haben,
die sie verdienen. Zu diesen Texten gehört zweifellos auch der Artikel IX der »Fran-
zösischen Zustände«, wobei der ebenso brisante wie fulminante, ja subversive Zei-
tungsartikel, der die Züge einer politischen Grundsatzerklärung trägt, aber auch die
Merkmale eines geschliffenen Sprachkunstwerks aufweist, in programmatischer
Hinsicht gleich vierfach konnotiert ist. Man kann ihn angemessen nur verstehen,
wenn man ihn erstens auf die Sprache und das Denken der Hambacher, zweitens
auf das ›programme républicain‹ der radikalen französischen Linken (und in die-
sem Zusammenhang auch auf Büchner), drittens auf den Subtext des Pariser Werks
von den »Französischen Zuständen« über das »Wintermährchen« bis zu den späten
Lazarusgedichten und viertens auf Heines prägnante Aussagen über das Wesen, den
Charakter und den Verlauf der deutschen Geschichte bezieht.

Erst unter diesem Blickwinkel erschließt sich die über das Werk von Heine hin-
ausweisende Bedeutung des Artikels, der nicht nur ein herausragendes Dokument
der deutschen Zensur-, Medien-, Mentalitäts-, Politik- und Theoriegeschichte ist,
sondern vor allem auch als ein früher Schlüsseltext in der bisher ungeschriebenen
intellectual history des deutschen Republikanismus gelesen werden muss. Er gehört
insofern in einen Zusammenhang, der einerseits durch Kants Schrift »Zum ewigen
Frieden« und andererseits durch den von Kant angeregten »Versuch über den Be-
griff des Republikanismus« von Friedrich Schlegel bestimmt ist – ganz abgesehen
von der Vielzahl literarischer und publizistischer Texte, die bereits in den Jahren
1775 bis 1795 von deutscher Republik gehandelt haben.1



I. Mit Blitzen in den Krallen

Als Heine im Herbst 1832 seine im gleichen Jahr in der Augsburger »Allgemeinen
Zeitung« erschienenen Frankreich-Berichte zusammengestellt und unter dem Titel
»Französische Zustände« in Buchform veröffentlicht hat, hat er sich nicht darauf
beschränkt, lediglich, wie von seinem Verleger beklagt, die »alten Zeitungsartikel«
(HSA XXIV, 152) zu reproduzieren, sondern hat die Aufsehen erregende Artikelse-
rie, die schon gleich im Frühjahr »wie ein Feuerbrand«2 gewirkt hatte, zusätzlich da-
durch profiliert, dass er ihr zwei grundlegende, bis dato unbekannte Texte beige-
geben hat, die zu den markantesten Heine-Texten überhaupt gehören. Das ist zum
einen die berühmte Vorrede vom 18. Oktober 1832 und zum andern der von der
»AZ«-Redaktion nach dem Hambacher Fest zurückgewiesene, de facto unterdrückte
Artikel IX, den Heine der Zeitung Ende Juni 1832 in einer ersten Fassung zugelei-
tet hatte, der anschließend von der Redaktion – nach dem vergeblichen Versuch
von Kolb, den Artikel zu redigieren – abgelehnt worden war3 und den der Schrift-
steller dann im Herbst überarbeitet hat, indem er ihn beim Nachdenken über den
»Typus des ächten Republikanismus« (HSA VII, 302) durch Selbstzensur entschärft,
aber gleichzeitig mit einem emphatischen Hambach-Kommentar politisch poin-
tiert, historisch präzisiert und programmatisch auf den Punkt gebracht hat. Der für
das Denken von Heine aufschlussreiche Vorgang verdient es, im einzelnen darge-
legt zu werden.

Es ist leicht vorauszusehen, daß die Idee einer Republik, wie sie jetzt viele deutsche Geister er-
faßt, keineswegs eine vorübergehende Grille ist und daß sie den gegenwärtigen Regierungen viel
Bekümmerniß bereiten wird. Denn es ist eine Idee, und noch nie haben die Deutschen eine Idee
aufgegeben, ohne sie bis in allen ihren Folgerungen durchdiskutirt zu haben. (HSA VII, 300)4

So hatte der Schriftsteller in der ersten Fassung vom 25. Juni 1832 geschrieben, ohne
zunächst überhaupt das Hambacher Fest oder (abgesehen von Wirth) einen der
Festredner zu erwähnen, bevor er seine Textmonade über die »Idee einer Republik«
vier Monate später zu einem direkten und vehementen Plädoyer für die »Hamba-
cher«5 ausgeweitet hat, um in der Buchfassung vom Herbst 1832, also nach dem
Konterschlag der Restauration6, über den ursprünglichen Text hinaus, aber von
ihm ausgehend und ihn fortschreibend ganz ungeschützt und unumwunden die ge-
schichtliche Brisanz des Republik-Gedankens zu betonen und den Zeitgenossen
auch schon seine politische Durchschlagskraft vor Augen zu führen.

Es ist leicht vorauszusehen, daß die Idee einer Republik, wie sie jetzt viele deutsche Geister er-
faßt, keineswegs eine vorübergehende Grille ist. Den Doktor Wirth und den Siebenpfeiffer
und Herrn Scharpff und Georg Fein aus Braunschweig und Grosse, und Schüler und Savoye,
man kann sie festsetzen, und man wird sie festsetzen; aber ihre Gedanken bleiben frey und

2 Bodo Morawe · »Denn die Republik ist eine Idee …«



schweben frey, wie Vögel, in den Lüften. Wie Vögel, nisten sie in den Wipfeln deutscher Eichen,
und vielleicht ein halb Jahrhundert lang sieht man und hört man nichts von ihnen, bis sie eines
schönen Sommermorgens auf dem öffentlichen Markte zum Vorschein kommen, großgewach-
sen, gleich dem Adler des obersten Gottes, und mit Blitzen in den Krallen. Was ist denn ein
halb oder gar ein ganzes Jahrhundert? Die Völker haben Zeit genug, sie sind ewig; nur die Kö-
nige sind sterblich. (DHA XII, 177 f.)

So kategorisch sich Heine im Artikel IX (und zwar in der Handschrift ebenso wie
in der Buchfassung) zur »Idee einer Republik« bekannt und so unbeirrt er die Auf-
fassung vertreten hat, dass sie »keineswegs eine vorübergehende Grille« ist, so elas-
tisch sind für ihn von vornherein die Zeitvorstellungen gewesen, die er mit dem
Gedanken ihrer praktischen Verwirklichung, der realen constitutio libertatis, ver-
bunden hat – auch wenn bei der historischen Prognose das Moment der taktischen
Beschwichtigung7 zweifellos mitgespielt hat. Tatsächlich sind bereits die »Französi-
schen Zustände« von 1832 mit ihrer ›höllischen Reklame‹ für die Republik genauso
wie die »AZ«-Artikel der frühen vierziger Jahre (und dann auch die »Lutezia« der
fünfziger Jahre)8 wesentlich durch die textimmanente Dialektik von Beschwichti-
gung und Beunruhigung, taktischem Entgegenkommen und strategischem Wider-
spruch, scheinbarem Einverständnis und grundsätzlichem Nichteinverständnis be-
stimmt gewesen. Mit dem ihm eigenen rhetorischen Know how hat Heine, der
»Klassiker der Selbstzensur«,9 das ebenso provokante wie subversive republikani-
sche Bekenntnis10 abgefedert, während er gleichzeitig zielstrebig zur entscheiden-
den politischen Pointe angesetzt hat.

Ich glaube nicht sobald an eine deutsche Revoluzion, und noch viel weniger an eine deutsche
Republik; letztere erlebe ich auf keinen Fall; aber ich bin überzeugt, wenn wir längst ruhig in
unseren Gräbern vermodert sind, kämpft man in Deutschland mit Wort und Schwert für die
Republik. Denn die Republik ist eine Idee, und noch nie haben die Deutschen eine Idee auf-
gegeben, ohne sie bis in allen ihren Consequenzen durchgefochten zu haben. Wir Deutschen,
die wir in unserer Kunstzeit die kleinste ästhetische Streitfrage, z. B. über das Sonett, gründ-
lichst ausgestritten, wir sollten jetzt, wo unsere politische Periode beginnt, jene wichtigere
Frage unerörtert lassen? (DHA XII, 178)

Prägnanter noch hatte der Schriftsteller in der Handschrift vom 25. Juni den Aspekt
der politischen Praxis betont: »Wir Deutschen, die wir, in unserer Kunstperiode,
die kleinste Streitfrage, z. B. die über das Sonett, gründlichst ausgestritten, wir soll-
ten jetzt im Beginn unserer jetzigen politischen Periode nicht die Frage von der Re-
publik aufs tapferste erörtern?« (HSA VII, 300)

An der programmatischen Feststellung, die Heine im Zentrum der Buchfassung
des Artikels IX getroffen hat, ist zweierlei bemerkenswert: Nicht nur hat sich der
Frankreich-›Reporter‹ unverhohlen zur »Idee einer Republik« bekannt und sie in den
»Französischen Zuständen« zum textstrategischen (und kompositorischen) Flucht-

3Bodo Morawe · »Denn die Republik ist eine Idee …«



punkt, aber auch zum gedanklichen Gravitationszentrum der ganzen Artikelserie
gemacht. Gleichzeitig hat der Literat als ein »in jeder Hinsicht politischer Schrift-
steller« (DHA XVI, 227) diese »Idee«, indem er sie ausdrücklich mit dem theoriege-
schichtlich bedeutsamen »Konsequenz«-Gedanken11 verknüpft hat, im Sinne dieses
Gedankens zur Grundlage und zum Maßstab des politischen Denkens und Handelns
schlechthin gemacht. Wer a sagt, muss auch b sagen. Anders ausgedrückt: Wer sich
auf die Republik als »Idee« einlässt, ist auch gezwungen, sich zu »allen ihren Conse-
quenzen« zu bekennen. Auf das gleiche Denkmuster wird Heine noch in der franzö-
sischen »Lutezia«-Vorrede vom 30. März 1855 zurückgreifen, in der er im Sinne der
›gauche républicaine‹ (im Sinne eines Blanqui oder Daumier) die auf das »droit de
manger« bezogene Auffassung vertreten hat: »[…] et si je ne puis réfuter cette pré-
misse: ›que les hommes ont tous le droit de manger,‹ je suis forcé de me soumettre
aussi à toutes ses conséquences.« (DHA XIII, 167) Den »Konsequenz«-Gedanken hat
Heine überall dort seinem Pariser Werk eingeschrieben, wo er sich mit den Grund-
fragen seines politischen Denkens, den Menschenrechten, der Eigentumsfrage, dem
Revolutionsbegriff und eben auch der »Idee einer Republik«, beschäftigt hat.

II. Die Idee ergreift uns

Welche Bedeutung das Wort »Idee« grundsätzlich für ihn gehabt hat, hat der
Schriftsteller bereits in der Epoche der »Reisebilder« zum Ausdruck gebracht, in der
er seine Lebensauffassung bewusst von der Haltung Goethes abgegrenzt und das
»egoistisch behagliche Leben« des Weimarers, seinen ›Indifferentismus‹, mit einer
Einstellung konfrontiert hat, die »bis zur Aufopfrung begeistert für die Idee« ein-
tritt (HSA XX, 205). Entsprechend hat Heine »sich selbst stets als Dichter der
›Idee‹«12 betrachtet und schon im Brief an Ludwig Robert vom 27. November 1823
betont, »wie [s]ein ganzes trübes, drangvolles Leben in das Uneigennützigste, in die
Idee übergeht.« (HSA XX, 124) Entschiedener noch als in den Briefen der zwanzi-
ger Jahre hat der Schriftsteller in der Vorrede zum ersten Band des »Salon« vom
17. Oktober 1833, also nur ein Jahr nach dem Hambach-Exkurs im Artikel IX, die
lebensbestimmende Kraft der Idee hervorgehoben und mit ihr sein politisches
»Sprechamt« begründet.

Die Leute glauben, unser Thun und Schaffen sey eitel Wahl, aus dem Vorrath der neuen Ideen
griffen wir eine heraus für die wir sprechen und wirken, streiten und leiden wollten, wie etwa
sonst ein Philolog sich seinen Klassiker auswählte, mit dessen Commentirung er sich sein gan-
zes Leben hindurch beschäftigte – nein, wir ergreifen keine Idee, sondern die Idee ergreift uns,
und knechtet uns, und peitscht uns in die Arena hinein, daß wir, wie gezwungene Gladiatoren,
für sie kämpfen. (DHA V, 369 f.)

4 Bodo Morawe · »Denn die Republik ist eine Idee …«



Desgleichen sind die Merkmale, die Heine im Vorwort zu den Novellen von Alex-
ander Weill vom Karfreitag 1847 genannt hat, auf ihn selbst zu beziehen. Auch er
kann in Anspruch nehmen, dass er »für die große Sache unserer Gegenwart aufs
löblich Tollste Parthey« ergriffen hat und, da er die alte »Weltordnung nicht mehr
zu ertragen weiß«, »hinausgaloppirt in die Zukunft, auf dem Rücken einer Idee …«

Ja, solche Menschen sind nicht allein die Träger einer Idee, sondern sie werden selbst davon
getragen, und zwar als gezwungene Reiter ohne Sattel und Zügel: sie sind gleichsam mit ihrem
nackten Leibe festgebunden an die Idee […] – sie werden davon fortgeschleift, durch alle fürch-
terliche Consequenzen, durch alle Steppen und Einöden, über Stock und Stein – das Dornen-
gestrüppe zerfleischt ihre Glieder – die Waldesbestien schnappen nach ihnen im Vorüberjagen
– ihre Wunden bluten – Wo werden sie zuletzt anlangen? (DHA X, 283 f.)

So entschieden Heine die bezwingende Macht der »Idee« im »Salon« I am illustren
Beispiel von Amos, Luther und Robespierre (DHA V, 370) dargelegt und so nach-
drücklich er sie noch in der Weill-Vorrede bezogen auf den befreundeten Schriftstel-
lerkollegen akzentuiert hat, so klar und deutlich hat sie der begnadete Spötter, der
sich in dieser Hinsicht ansonsten niemals einen Zwang auferlegt hat, in der Vorrede
zum »Atta Troll« vom Dezember 1846 vor der eigenen Persiflage in Schutz genommen.

Aber du lügst, Brutus, du lügst, Cassius, und auch du lügst, Asinius, wenn Ihr behauptet, mein
Spott träfe jene Ideen, die eine kostbare Errungenschaft der Menschheit sind und für die ich
selber so viel gestritten und gelitten habe. Nein, eben weil dem Dichter jene Ideen in herr-
lichster Klarheit und Größe beständig vorschweben, ergreift ihn desto unwiderstehlicher die
Lachlust, wenn er sieht wie roh, plump und täppisch von der beschränkten Zeitgenossenschaft
jene Ideen aufgefaßt werden können. Er scherzt dann gleichsam über ihre temporelle Bären-
haut. Es giebt Spiegel, welche so verschoben geschliffen sind, daß selbst ein Apollo sich darin
als eine Karikatur abspiegeln muß und uns zum Lachen reitzt. Wir lachen aber alsdann nur
über das Zerrbild, nicht über den Gott. (DHA IV, 11)

Muss das zweifellos auch auf die »Idee einer Republik« bezogen werden, die Heine
im »Jessika«-Kapitel seiner Schrift »Shakspeares Mädchen und Frauen« von 1839
mit dem »moderne[n] Prinzip« (DHA X, 125) identifiziert hat, und hat der Schrift-
steller nur ein Jahr später in der Börne-Denkschrift von 1840 das Hambacher Fest als
den historischen Augenblick bezeichnet, in dem »die moderne Zeit ihre Sonnenauf-
gangslieder« gejubelt und sich damit vom »obscuren Rabengesang« (DHA XI, 83) der
Vergangenheit auf der Wartburg verabschiedet hat, so gewinnt die zweifache Beru-
fung auf die Moderne, die die »moderne Zeit« einerseits mit dem »moderne[n] Prin-
zip« andererseits verknüpft und beide auf die ›causa republicana‹, die »Idee einer Re-
publik«, bezieht, zusätzlich dadurch an Gewicht, dass Heine das »moderne Prinzip«,
den »Republikanismus« (DHA X, 126), zuerst im Hambach-Exkurs des Artikels IX
vom Herbst 1832 und dann noch einmal in der Prophezeiung einer bevorstehenden

5Bodo Morawe · »Denn die Republik ist eine Idee …«



politischen Revolution in Deutschland im dritten Buch der Philosophie-Schrift vom
Herbst 1834 mit seinem »Konsequenz«-Gedanken amalgamiert hat. Auch dieser Text
gehört bekanntlich zu den wesentlichen programmatischen Aussagen des Pariser
Heine.

Die deutsche Philosophie ist eine wichtige, das ganze Menschengeschlecht betreffende An-
gelegenheit, und erst die spätesten Enkel werden darüber entscheiden können, ob wir dafür zu
tadeln oder zu loben sind, daß wir erst unsere Philosophie und hernach unsere Revoluzion aus-
arbeiteten. Mich dünkt, ein methodisches Volk wie wir, mußte mit der Reformazion beginnen,
konnte erst hierauf sich mit der Philosophie beschäftigen, und durfte nur nach deren Voll-
endung zur politischen Revoluzion übergehen. (DHA VIII, 117)

III. Die moderne Zeit – das moderne Prinzip

So sehr sich die Heine-Forschung im Bann hergebrachter Denkmuster immer noch
gegen die Einsicht sträubt, dass sich der Schriftsteller in der Philosophie-Schrift, sei-
nem opus magnum, gleich dreimal – und zwar jedes Mal in programmatischer Ab-
sicht – zur »politischen Revoluzion« (DHA VIII, 40, 61 und 117) bekannt hat, und
so gering ihr Verständnis dafür ist, dass es sich bei einer »politischen Revoluzion« per
definitionem und wesentlich (und also auch im Heine-Text!) um den Akt der Re-
publikgründung als ›constitutio libertatis‹13 handelt, so minimal ist das Interesse,
das der fulminante Hambach-Passus des Artikels IX bisher bei der communis docto-
rum opinio gefunden hat. Gleichwohl ist das offene Bekenntnis zu den Hamba-
chern und die unverhohlene Parteinahme für die »Idee einer Republik« auch für den
Schriftsteller selbst »keineswegs eine vorübergehende Grille« gewesen, wie sich den
klaren Einschätzungen entnehmen lässt, die Heine acht Jahre nach den »Französi-
schen Zuständen« in der Börne-Denkschrift vorgenommen hat, in der er sich nicht
nur in der Nachschrift zu den ›Helgoländer Briefen‹ am Ende des zweiten Buchs das
›programme républicain‹ der Selbstbefreiung des Volkes – »diesmal kämpft es für
sich selber« (DHA XI, 56) – zu eigen gemacht, sondern am Anfang des vierten Buchs
auch die freimütigen Feststellungen über die »Sonnenaufgangslieder« der ›Moderne‹
getroffen hat, die in ihrem politischen Gehalt, was den Vergleich zwischen der Wart-
burg und Hambach betrifft, noch heute als zeitdiagnostisch musterhaft angesehen
werden dürfen. Dort in Hambach, hat Heine geschrieben, »ward die Vernunft sel-
ber anerkannt als jene höchste Autorität, die da bindet und löset und den Gesetzen
ihre Gesetze vorschreibt«, um im gleichen Zusammenhang zu bemerken:

Der Geist, der sich auf Hambach aussprach, ist grundverschieden von dem Geiste, oder viel-
mehr von dem Gespenste, das auf der Wartburg seinen Spuk trieb. Dort, auf Hambach, jubelte
die moderne Zeit ihre Sonnenaufgangslieder und mit der ganzen Menschheit ward Brüderschaft

6 Bodo Morawe · »Denn die Republik ist eine Idee …«



getrunken; hier aber, auf der Wartburg, krächzte die Vergangenheit ihren obscuren Rabenge-
sang, und bei Fackellicht wurden Dummheiten gesagt und gethan, die des blödsinnigsten Mit-
telalters würdig waren! (DHA XI, 83)

Der Gegensatz zwischen der Wartburg-Feier und dem Hambacher Fest ist für den
Schriftsteller der Gegensatz zwischen »zwey grundverschiedenen Partheyen«, zwi-
schen den »Repräsentanten der Nazionalität« und den »Repräsentanten des Cos-
mopolitismus« gewesen. Den gleichen Gegensatz hat er noch in der französischen
»Lutezia«-Vorrede, seinem politischen Testament (DHA XIII, 295), thematisiert.
»Vaterland, Deutschland, Glauben der Väter, usw.« haben die einen gesagt, »Mensch-
heit, Weltbürgerthum, Vernunft der Söhne, Wahrheit …!« die anderen. Der Schrift-
steller hat dies als eine »Differenz« betrachtet, die ihm als »unausgleichbar« erschie-
nen ist und die letztlich nur »durch die ultima ratio populorum«, nämlich »die welsche
Falle«, zu schlichten gewesen wäre (DHA XI, 84 f.). Es kann nicht den geringsten
Zweifel geben, welcher der beiden »grundverschiedenen Partheyen« sich der Dich-
ter in seiner ganzen Pariser Zeit zugerechnet hat.

Die ebenso luziden wie prägnanten Bemerkungen, mit denen Heine das Ham-
bacher Fest (die »erste politische Massendemonstration in Deutschland mit mehr als
20.000 Teilnehmern«14) in der Börne-Denkschrift nicht nur zur verpassten Gelegen-
heit – ›occasione‹ im Sinne Machiavellis – der »Freyheit« (DHA XI, 78) erklärt, son-
dern mit dem Hinweis auf die »moderne Zeit« auch zum genuinen Gründungsda-
tum der politischen Moderne in Deutschland gemacht hat, sind unverkennbar auf
den ›geschichtsphilosophischen‹ Kommentar zu beziehen, in dem der Schriftsteller
nur ein Jahr vor der Denkschrift im »Jessika«-Abschnitt seiner Schrift »Shakspeares
Mädchen und Frauen« am Beispiel der Juden und mit dem Hinweis auf die »innige
Wahlverwandtschaft zwischen den beiden Völkern der Sittlichkeit, den Juden und
Germanen,« den »Republikanismus« in Zusammenhang mit dem »Cosmopolitis-
mus«, aber auch das »Gesetz« und den »abstrakten Gedanken« als das »moderne Prin-
zip« bestimmt hat. Der »modernen Zeit« (DHA XI, 83) in der Börne-Denkschrift
von 1840 korrespondiert das »moderne Prinzip« im Shakespeare-Kommentar von
1839.15 Der angesichts der Zensurverhältnisse im Shakespeare-Buch versteckte, aber
nichtsdestoweniger fundamentale und für das gesamte Pariser Werk signifikante Ge-
danke, der als ein kulturhistorischer, sozialpsychologischer und politiktheoretischer
Grundgedanke zur Theorie der Moderne gelesen werden sollte, verdient es, der Ver-
gessenheit entrissen und hier in extenso zitiert zu werden.

Aber nicht bloß Deutschland trägt die Physiognomie Palestinas, sondern auch das übrige Europa
erhebt sich zu den Juden. Ich sage erhebt sich, denn die Juden trugen schon im Beginne das mo-
derne Prinzip in sich, welches sich heute erst bey den europäischen Völkern sichtbar entfaltet.
Griechen und Römer hingen begeistert an dem Boden, an dem Vaterlande. Die spätern nor-
dischen Einwanderer in die Römer- und Griechenwelt hingen an der Person ihrer Häuptlinge,

7Bodo Morawe · »Denn die Republik ist eine Idee …«



und an die Stelle des antiken Patriotismus trat im Mittelalter die Vasallentreue, die Anhäng-
lichkeit an die Fürsten. Die Juden aber, von jeher, hingen nur an dem Gesetz, an dem abstrakten
Gedanken, wie unsere neueren kosmopolitischen Republikaner, die weder das Geburtsland noch
die Person der Fürsten, sondern die Gesetze als das Höchste achten. Ja, der Cosmopolitismus ist ganz
eigentlich dem Boden Judäas entsprossen, und Christus, der […] ein wirklicher Jude war, hat
ganz eigentlich eine Propaganda des Weltbürgerthums gestiftet. Was den Republikanismus der
Juden betrifft, so erinnere ich mich im Josephus gelesen zu haben, daß es zu Jerusalem Repu-
blikaner gab, die sich den königlichgesinnten Herodianern entgegensetzten, am muthigsten
fochten, niemanden den Namen »Herr« gaben, und den römischen Absolutismus aufs ingrim-
migste haßten; Freyheit und Gleichheit war ihre Religion. (DHA X, 125 f.)16

Die »Idee einer Republik« zum einen und das »moderne Prinzip« zum andern be-
stimmen in der Sicht des Schriftstellers die globale Zeitenwende oder – wie es im
Artikel IX heißt – den Beginn einer neuen »Weltperiode« (DHA XII, 185), die
Heine im Hambach-Exkurs dadurch konturiert hat, dass er sie mit dem Ende der
»Kunstperiode« und dem Beginn einer neuen, einer »politischen Periode« (DHA
XII, 178) verknüpft hat, um damit zugleich den intertextuellen Zusammenhang im
frühen Pariser Werk zu betonen, in dem der Artikel IX der »Französischen Zu-
stände« einerseits den »Shakspeare«-Text über das Prinzip der Moderne präfiguriert,
aber andererseits auch die Ankündigung einer »neuen Zeit« in den emphatischen
Schlusssätzen der »Französischen Maler« kommentiert. »Meine alte Prophezeyung
von dem Ende der Kunstperiode, die bey der Wiege Goethes anfing und bey sei-
nem Sarge aufhören wird,« so hat Heine in seinem Bericht über die Pariser Gemäl-
deausstellung von 1831 geschrieben, »scheint ihrer Erfüllung nahe zu seyn. Die jet-
zige Kunst muß zu Grunde gehen, weil ihr Prinzip noch im abgelebten, alten
Regime, in der heiligen römischen Reichsvergangenheit wurzelt.« (DHA XII, 47)
Genauso hat Heine bereits in der Menzel-Rezension von 1828 betont, dass die »neue
Zeit« auch eines »neuen Prinzips« bedarf. Denn: »Das Prinzip der Goetheschen
Zeit, die Kunstidee, entweicht, und eine neue Zeit mit einem neuen Prinzipe« steigt
auf (DHA X, 247). Gerade zwei Monate nach dem Tod Goethes hat das Hamba-
cher Fest stattgefunden.

IV. Die Sprache und das Denken der Hambacher

Das nicht nur eindringliche, sondern auch gewagte Memento, mit dem der Schrift-
steller auf dem Höhepunkt der Verfolgungs- und Strafmaßnahmen des deutschen
Bundes, als die Hambacher bereits allenthalben »im Geruch des Hochverrats«17

standen, für die Veranstalter und Redner des Festes Partei ergriffen hat, hat die
Heine-Forschung nicht besonders beeindruckt. Lediglich Gerhard Weiß hat in
einem kleinen Aufsatz, der an abgelegener Stelle erschienen ist und den niemand

8 Bodo Morawe · »Denn die Republik ist eine Idee …«



beachtet hat, den Artikel IX zutreffend als Heines »Hambach-Artikel« bezeichnet,
wobei er die Haltung des Schriftstellers als »bekenntnishaft und solidarisch« be-
schrieben und aus der Parteinahme für die Hambacher auch bereits die »Töne« he-
rausgehört hat, »die schon die des ›Wintermärchens‹ (1844) anklingen lassen.«18

Bekenntnishaft und solidarisch: das ist in der Tat die Haltung gewesen, die der
Schriftsteller unmittelbar unter dem Eindruck des Festes im Krisenjahr 1832 ange-
nommen hat, wobei es den Autor der »Französischen Zustände« charakterisiert,
dass er nicht nur im Artikel IX mit den südwestdeutschen Republikanern sympa-
thisiert hat, sondern die gesamte Artikelserie vom Artikel I bis zum Artikel IX ein-
schließlich der Vorrede dadurch gekennzeichnet ist, dass sie mit der Sprache und
dem Denken der Hambacher in den entscheidenden programmatischen Punkten
übereinstimmt. Das wiederum ist nicht im Sinne einer positivistischen Quellen-
forschung zu verstehen, die davon ausgehen würde, dass Heine die Hambacher
oder die Hambacher Heine ›beeinflusst‹ hätten, sondern bezeichnet den republika-
nischen Diskurs19 der Epoche.

Was in diskurspolitischer und politiktheoretischer Hinsicht für die Hambacher
auch und gerade im Unterschied zu den badischen Kammerliberalen im Zentrum
gestanden hat, ist der Rousseau’sche Gedanke der Volkssouveränität – in der Spra-
che der Festredner: die »Volkshoheit«.20 »Es lebe jedes Volk, das seine Ketten bricht
und mit uns den Bund der Freiheit schwört! Vaterland – Volkshoheit – Völkerbund
hoch!«21, hat Siebenpfeiffer in seiner Rede ausgerufen und sich als Gegner der kon-
stitutionellen Monarchie mit einem eingängigen Diminutiv gegen die bestehenden
Landesverfassungen, die »Constitutiönchen«22, gewandt, während Wirth die Volks-
souveränität (»Volkshoheit«) und das Gottesgnadentum (»Königthum des göttli-
chen Rechts«) grundsätzlich als »unvereinbarliche Principien« bezeichnet hat, um
im gleichen Zusammenhang den Gegensatz zwischen dem Volk und den Königen
hervorzuheben. Unter diesem Blickwinkel hat er sich auf den Augenblick bezogen,

wo die öffentlichen Angelegenheiten nicht mehr nach dem despotischen Willen eines Einzigen,
nicht mehr nach den Interessen einer über ganz Europa verzweigten Aristokraten-Familie, son-
dern nach dem Willen der Gesellschaft selbst und nach den Bedürfnissen des Volkes geleitet
werden. In dem Augenblicke, wo die deutsche Volkshoheit in ihr gutes Recht eingesetzt seyn
wird, in dem Augenblicke ist der innigste Völkerbund geschlossen, denn das Volk liebt, wo die
Könige hassen, das Volk vertheidigt, wo die Könige verfolgen, das Volk gönnt das, was es selbst
mit seinem Herzblut zu erringen trachtet, und, was ihm das Theuerste ist, die Freiheit, Aufklä-
rung, Nationalität und Volkshoheit, auch dem Brudervolke: das deutsche Volk gönnt daher diese
hohen, unschätzbaren Güter auch seinen Brüdern in Polen, Ungarn, Italien und Spanien.23

Den Ruf nach der Volkssouveränität haben auch andere Redner, so der Rechtsan-
walt Hallbauer, erhoben. »Weg mit den Konstitutionen, nur der Volkswille herr-
sche!«24, war sein Einwurf. Genauso entschieden hat Scharpf zum »Kampfe der

9Bodo Morawe · »Denn die Republik ist eine Idee …«



Freiheit gegen den Absolutismus, der Volkssouveränität gegen die Souveränität der
Könige«25 aufgerufen. Nicht anders ist das polnische Nationalkomitee in seiner
Adresse an die Hambacher für das demokratische, die Volksherrschaft begründende
Prinzip eingetreten.26 Konsequent hat sich Wirth zu »Freiheit, Volkshoheit und
Völkerglück« bekannt und seine Rede mit dem republikanischen Hochruf beendet:
»Hoch! dreimal hoch leben die vereinigten Freistaaten Deutschlands! Hoch! Drei-
mal hoch das conföderirte republikanische Europa!«27

Das Bekenntnis zur Volksouveränität ist für Heine ebenso grundlegend wie für
die Hambacher gewesen, wie sich nicht erst dem Artikel I der »Französischen Zu-
stände« vom 31. Dezember 1831 entnehmen lässt, in dem er das »Prinzip der Volks-
souverainetät« (DHA XII, 82) von vornherein seiner politischen Frankreich-Be-
richterstattung zugrunde gelegt hat. Schon im »Schlußwort« des vierten Bandes der
»Reisebilder« vom 29. November 1830 hat sich der Schriftsteller in der Rolle des
Kunz von der Rosen zum Sprecher des Volkes und dem Anwalt seiner Souveränität
gemacht.

Denn du, mein Volk, bist der wahre Kaiser, der wahre Herr der Lande – dein Wille ist souve-
rain und viel legitimer als jenes purpurne Tel est notre plaisir, das sich auf ein göttliches Recht
beruft, ohne alle andre Gewähr als die Salbadereyen geschorener Gaukler – dein Wille, mein
Volk, ist die alleinig rechtmäßige Quelle aller Macht. (DHA VII, 272)

Nicht anders hat sich Heine noch am Ende seiner Pariser Zeit, in den »Geständ-
nissen«, auf das »souveraine Volk«, den »armen König in Lumpen« (DHA XV, 31),
bezogen und gleich dreimal seine »legitime Souverainität« betont, die »längst pro-
klamirt worden« (DHA XV, 30) ist, um so im Spätwerk erneut die Kontinuität und
Kohärenz seines Denkens, die »stricte unité de pensée« (DHA XIII, 165), zu beto-
nen, die die gesamte Pariser Zeit umfasst und bereits in der Epoche der »Reisebil-
der«, wenn nicht schon seit dem Schwellenjahr 182328, nicht nur angelegt, sondern
auch geprägt und ausgebildet gewesen ist.

Bezeichnet der Grundsatz der Volkssouveränität im Sinne der Theorie des poli-
tischen Radikalismus und vor dem Hintergrund einer auf den »Contrat social« zu-
rückgehenden gesamteuropäischen Tradition29 den emanzipatorischen Gegenbe-
griff zum Prinzip der monarchischen Souveränität, so macht die Souveränitätsfrage,
die allem politischen Denken zugrunde liegt, die Republik zwangsläufig zum poli-
tischen Antagonisten, zum historischen Gegenmodell und zur politiktheoretischen
Antithese der Monarchie – und das selbst dann, wenn sich die Monarchie zu den
von Siebenpfeiffer auf dem Hambacher Fest karikierten »Constitutiönchen« be-
quemt, also die Form der konstitutionellen Monarchie annimmt.30 »Da der Radi-
kalismus«, hat dazu Ernst Rudolf Huber in der »Deutschen Verfassungsgeschichte«
bemerkt, »die gesamte Staatsgewalt nach Ursprung, Besitz und Ausübung aus-

10 Bodo Morawe · »Denn die Republik ist eine Idee …«



schließlich dem Volk zusprach, bekannte er sich ohne Vorbehalt zur Staatsform der
Republik. Er verwarf die Monarchie nicht nur in ihren überlieferten und überleb-
ten Erscheinungsformen, er verwarf sie als Institution schlechthin.«31

Grundsätzlich betont die Geschichtsschreibung32 den Widerspruch, der darin
bestanden hat, dass die Festredner zwar für das Ziel der Republik eingetreten sind,
es aber aus Furcht, Ratlosigkeit oder Realismus vermieden haben, die dafür not-
wendigen praktischen Entscheidungen zu treffen und sich beispielsweise, wie auf
dem Schießhaustreffen am 28. Mai 1832 diskutiert, als Nationalkonvent zu konsti-
tuieren und eine provisorische Gegenregierung zum Frankfurter Bundestag zu bil-
den, obwohl sich die Pfalz zu diesem Zeitpunkt de facto in einer »quasirevolutio-
nären Situation«33 befunden hat. In dieser Hinsicht lässt sich schwerlich bestreiten,
dass Heine die politische Lage im Krisenjahr 1832 sowie den Charakter und den
Verlauf des Hambacher Festes durchaus zutreffend eingeschätzt hat, als er im drit-
ten Buch der Denkschrift festgestellt hat:

Jene Hambacher Tage waren der letzte Termin den die Göttinn der Freyheit uns gewährte; die
Sterne waren günstig; seitdem erlosch jede Möglichkeit des Gelingens. Dort waren sehr viele
Männer der That versammelt, die selber von ernstem Willen glühten und auf die sicherste
Hülfe rechnen konnten. Jeder sah ein, es sey der rechte Moment zu dem großen Wagniß, und
die meisten setzten gerne Glück und Leben aufs Spiel … (DHA XI, 78)

Genauso ist die sarkastische »Competenz«-Satire, die sich in der Denkschrift findet
und die der Schriftsteller gleich dreimal mit dem Ausruf »O Schilda, mein Vater-
land!« (DHA XI, 78 f.) pointiert hat, nicht die übermütige, aberwitzige und surrea-
listische Erzählung, als die sie sich heute liest. Vielmehr entspricht sie dem realen
historischen Sachverhalt, wie man den detaillierten Untersuchungen von Hubert
Freilinger über die »Beinahe-Revolution von 1832«,34 aber auch dem immer noch
grundlegenden Standardwerk von Veit Valentin entnehmen kann: »Heinrich Hei-
nes berühmte Erzählung dieser Vorgänge im dritten Buche seiner Schrift ›Ludwig
Börne‹ beruht auf den Angaben Jakob Venedeys und wird in allen wesentlichen
Punkten durch die Akten bestätigt.«35

V. Das getäuschte Volk und die Hochverräter an der Menschheit

Vergleicht man die Sprache und das Denken der Hambacher mit der politischen
Rede des frühen Pariser Heine, dann ist man überrascht, wie stark der Heine-Dis-
kurs mit der lexikalischen Wertskala der Hambacher übereinstimmt. Das gilt für
das Prinzip der Volkssouveränität, die Idee einer Republik, die Kritik an der Fürs-
tenherrschaft, den Kampf gegen die »Clerisey« (DHA XII, 173), die Polemik gegen

11Bodo Morawe · »Denn die Republik ist eine Idee …«


	1: 978-3-476-02279-0   Kruse, Heine-Jahrbuch 2008/47. Jahrgang
	2: © 2008 Verlag J.B. Metzler (www.metzlerverlag.de)


