
1. Zur Berufsrolle der Erzieherin

Dieter Miedza

A. Einführung

1. Religion gehört dazu

Wer sich heute für den Beruf der Erzieherin entscheidet, erhält eine »Breitbandaus-
bildung«. Immer neue Tätigkeitsfelder mit je eigenen Ansprüchen und Anforderun-
gen tragen zu einem attraktiven Berufsbild bei, in dem unterschiedlichen Interes-
sen an der pädagogischen Arbeit, angefangen in der Vorschulbetreuung, -bildung
und -erziehung bis hin zur Erwachsenenbildung nachgegangen werden kann. Der
größte Teil der Erzieherinnen findet im Anschluss an die Berufsausbildung aber
immer noch eine Anstellung in der Elementarpädagogik.1

Hier haben sich die Ansprüche an die frühkindliche Bildung, Betreuung und
Erziehung in den vergangenen Jahren verändert. Eine der Ursachen dafür ist die
Ausdehnung der Angebote für unterschiedliche Altersgruppen, insbesondere für
unter dreijährige Kinder. Ab dem 1. August 2013 besteht ein Rechtsanspruch auf
frühkindliche Förderung, u. a. in einer Tageseinrichtung, ab dem ersten Lebensjahr.
Diese Vorschrift ergänzt die bereits seit 1996 bestehende gesetzliche Grundlage,
Kindern ab dem dritten Lebensjahr und bis zum Eintritt in die Schule einen Platz
in einer Tageseinrichtung zu garantieren.2

Für Tageseinrichtungen für Kinder bedeuten diese Vorgaben in erster Linie eine
Erweiterung ihres Angebots. Neben der Umsetzung der räumlichen und inhaltli-
chen Notwendigkeiten für die Betreuung von Kindern ab dem 1. Lebensjahr bleibt
die »klassische« Aufgabe der Elementarpädagogik für Kinder zwischen 3 und 6 Jah-
ren jedoch bestehen.

Vor diesem Hintergrund der wachsenden und sich ständig verändernden Aufga-
ben in der Elementarpädagogik erscheint die Überschrift zu diesem Kapitel mögli-
cherweise provokant. Religion und Glaube sind in der postmodernen Gesellschaft

1 2018 waren bundesweit ca. 621.000 pädagogische Fachkräfte in Kindertageseinrichtungen
tätig, vgl. WEITERBILDUNGSINITIATIVE FRÜHPÄDAGOGISCHER FACHKRÄFTE, So viele Kita-Beschäftigte
wie nie zuvor, auf: https://www.weiterbildungsinitiative.de/aktuelles/news/detailseite/
data/so-viel-kita-beschaeftigte-wie-nie-zuvor/.

2 Vgl. SEKRETARIAT DER STÄNDIGEN KONFERENZ DER KULTUSMINISTER DER LÄNDER IN DER BUNDESREPU-
BLIK DEUTSCHLAND, Das Bildungswesen in der Bundesrepublik Deutschland 2015/2016. Dar-
stellungen der Kompetenzen, Strukturen und bildungspolitischen Entwicklungen für den
Informationsaustausch in Europa, auf: https://www.kmk.org/fileadmin/Dateien/pdf/Eury
dice/Bildungswesen-dt-pdfs/dossier_de_ebook.pdf.



14 1. Zur Berufsrolle der Erzieherin

vermeintlich auf dem Rückzug, die großen Kirchen in Deutschland sind eher Ziel-
scheibe vielfältiger Kritik als dass sie als die Gesellschaft stützende und belebende
Einrichtungen verstanden werden.

Es gibt allerdings auch zentrale gesellschaftliche Entwicklungen, die Religion
und Glaube insbesondere für die Elementarpädagogik in den Blick rücken. Hier ist
an erster Stelle der kulturelle und religiöse Pluralismus zu nennen. Was früher ein
Merkmal für Ballungsgebiete war, zeigt sich heute in vielen Einrichtungen auch
außerhalb großer Städte: Kinder, Eltern und Erzieherinnen unterschiedlicher natio-
naler und ethnischer Gruppen und oft damit einhergehend unterschiedlicher Reli-
gionszugehörigkeiten leben und arbeiten in Tageseinrichtungen für Kinder zusam-
men. Die religiöse Vielfalt reicht von unterschiedlichen Formen gelebter Religiosität
bis zum Fehlen einer konfessionellen Anbindung und eines religiösen Interesses.

Ein weiteres Merkmal der Postmoderne ist die Individualisierung. Sie ist Folge
der Tradierungskrise und bezeichnet die in der zweiten Hälfte des vergangenen
Jahrhunderts einsetzende radikale Veränderung der »Grundkonstellation für die
Weitergabe des Glaubens«3. Für Tageseinrichtungen für Kinder bedeutet das, dass
bis zur Tradierungskrise davon ausgegangen werden konnte, dass seit der Grundle-
gung der institutionalisierten Kleinkindpädagogik im 19. Jahrhundert christliche
Erziehung und Bildung wesentlicher Bestandteil der Vorschulerziehung war.4

Mit dem Wegfall dieser Tradition ging eine in der Gesellschaft akzeptierte Orien-
tierungsmöglichkeit verloren. Heute wird vom Einzelnen zunehmend eine eigen-
ständige Lebensgestaltung und Werteorientierung erwartet.

Als Folge des Pluralismus und Individualismus verschwinden Religion, Glaube und
Kirche, wie bereits gesagt, immer mehr aus dem gesellschaftlichen Leben. Damit
gibt es einerseits weniger Vorbehalte gegen Religion und religiöse Erziehung als in
den 1970 Jahren. Seinerzeit warf man der Religion sogar Normierung und Manipula-
tion vor, die bis hin zu einer gestörten Gottesbeziehung führen konnte. Andererseits
führt diese Entwicklung zu einer zunehmenden Bedeutungslosigkeit von Religion
für die eigene Lebensgestaltung.5 Das betrifft natürlich auch die gegenwärtigen Er-
zieherinnengenerationen, deren Kindheit von einer »religiösen Enthaltsamkeit«
(Norbert Mette) geprägt war und die in einer »spirituellen Leere«6 (hier nimmt
Norbert Mette Bezug auf Karl ernst Nipkow) stattfand.

Der Traditionsabbruch und damit das Fehlen eines kirchlichen Milieus, das Bibel-
wissen, Glaubensgrundlagen und Kirchenverständnis von Generation zu Generation

3 GABRIEL, KARL, Art. »Tradierungskrise«, in: LexRP 2 (2001), Sp. 2137.
4 Vgl. LUTTERBACH, HUBERTUS, Kinder und Christentum. Kulturgeschichtliche Perspektiven auf

Schutz, Bildung und Partizipation von Kindern zwischen Antike und Gegenwart, Stuttgart
2010, Kapitel 6.

5 Vgl. MIEDZA, DIETER, Kompetent in religiöser Elementarpädagogik. Religionspädagogische
Qualifizierung durch kompetenzorientierte Zusatzkurse, Münster 2014, 29.

6 METTE, NORBERT, Religion und Glaube in frühkindlichen Sozialisations- und Bildungsprozes-
sen, in: Mette, Norbert, Praktisch-theologische Erkundungen 2 (TuP 32), Münster 2007, 139
und 141.



1. Zur Berufsrolle der Erzieherin 15

tradierte, lässt darüber hinaus auch religiös Interessierte in Unsicherheiten und
Unkenntnis zurück.

Vor diesem Hintergrund erscheint die Überschrift zu diesem Kapitel vielleicht
doch nicht provokant. Denn es gibt verbindliche Gründe, sich bereits zu Beginn
der Ausbildung mit der Frage nach dem »Umgang mit Religion in pädagogischen
Prozessen«7 zu befassen. Dazu gehören die religiösen Dispositionen in unterschied-
lichen Konfessionen und Religionen, die unsere Kinder mit in die Einrichtung brin-
gen (vgl. hierzu auch Kapitel 3), aber auch die für den Umgang mit Religion in
pädagogischen Prozessen notwendige Reflexion der eigenen Religiosität im Kontext
der je eigenen Lebensbiografie. Daneben ist auch ein Blick in die Geschichte der
institutionalisierten Kleinkindpädagogik notwendig. Denn christliche und religiöse
Erziehung waren nicht nur selbstverständlicher Bestandteil in den pädagogischen
Einrichtungen für junge Kinder im 19. Jahrhundert, auch die Initiativen zur vor-
schulischen Betreuung und Erziehung entsprangen christlicher Motivation.

2. Wie alles begann

Fürstin Pauline zu Lippe-Detmold gründete im Jahre 1802 in Deutschland die erste
»Aufbewahrungsanstalt« für kleine Kinder.8 Inspiriert dazu wurde sie von einem
Bericht über Joséphine Bonaparte, die sich in Paris um die Kinder erwerbstätiger
Mütter kümmerte. Auch in anderen europäischen Ländern gab es zu dieser Zeit
ähnliche Einrichtungen: In den Niederlanden die »Spielschulen«, in denen Kindern
im Vorschulalter neben spielerischem Zeitvertreib auch Handarbeiten, Lesen und
das Erlernen geistlicher Lieder ermöglicht wurde. Im schottischen New Lanark rich-
tete der britische Unternehmer Richard Owen zu Beginn des 19. Jahrhunderts u. a.
eine Kleinkinderschule für die Kinder seiner Arbeiterinnen und Arbeiter ein. Owens
Idee führte in weiteren Teilen Englands zur Gründung von Vorschuleinrichtungen.9

In Deutschland selbst gab es schon im 18. Jahrhundert vereinzelt Bemühungen
um die außerfamiliäre Betreuung von Kindern. Als eine der ersten Initiativen wurde
das »Waisenhaus« der überkonfessionellen christlichen Herrnhuter Brüdergemeine
gegründet, das in den 20er Jahren des 18. Jahrhunderts in Berthelsdorf in der Ober-
lausitz eröffnet wurde. Das Waisenhaus war, im Gegensatz zum heutigen Verständ-
nis einer Einrichtung für unversorgte Kinder und Jugendliche mit pädagogischer
Betreuung, eine Bildungseinrichtung für Kinder und Jugendliche zwischen dem

7 NIPKOW, KARL ERNST, Artikel Religionspädagogik, in LexRP 2 (2001) Sp. 1720. Diese gegenüber
»religiöser Erziehung und Bildung« offenere Bezeichnung berücksichtigt, dass die Erziehe-
rinnen in diesem pädagogischen Prozess sowohl in die Einwirkung als auch in die Aneig-
nung mit einbezogen sind.

8 Vgl. FRANKE-MEYER, DIANA, Geschichte der frühkindlichen Bildung in Deutschland, auf:
http://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/zukunft-bildung/277608/geschichte und BERGER,
MANFRED, Geschichte des Kindergartens. Von den ersten Einrichtungen des 18. Jahrhunderts
bis zur Kindertagesstätte im 21. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 2016, 16.

9 Vgl. FRANKE-MEYER, DIANA, Geschichte der frühkindlichen Bildung in Deutschland.



16 1. Zur Berufsrolle der Erzieherin

dritten und zwanzigsten Lebensjahr, die zum Teil in prekären Familienverhältnissen
lebten, aber auch – insbesondere die Älteren – eine angemessene Bildung anstreb-
ten. Der Tagesablauf war schulisch geprägt und sah für die Jüngsten zunächst das
Sitzen-Lernen vor, bevor nach dem Buchstabieren das Lesen und Schreiben auf dem
Stundenplan standen.10

In den 90er Jahren des 18. Jahrhunderts gab es im Ursulinenkloster in Straubing
schon eine Vorbereitungsschule für vorschulpflichtige Mädchen, um diese vor Ver-
wahrlosung bzw. schlechter Erziehung durch ungeeignete »Kindermägde« zu be-
wahren. Neben religiöser Erziehung durch biblische Geschichten, Gebet und Gesang
standen auch Handarbeitstechniken auf dem Lehrplan.11

Mit der Entstehung der institutionellen Kinderbetreuung im 19. Jahrhundert
werden heute drei Namen verbunden: Friedrich Fröbel, Theodor Fliedner und Jo-
hann Georg Wirth. Fröbel gründete 1840 den ersten Kindergarten und legte damit
eine noch heute gültige Bezeichnung »der nebenfamiliären öffentlichen Kleinkin-
derbetreuung«12 fest. Fliedner, ein evangelischer Pfarrer, eröffnete 1835 und 1836
in Düsseldorf und Kaiserswerth, heute einem Stadtteil von Düsseldorf, »eine Klein-
kinderschule für Kinder aller Konfessionen« sowie »eine ›Pflanzschule für Klein-
kindlehrerinnen‹«13.

Wirth favorisierte mit seinen 1834 gegründeten Kleinkinderbewahranstalten, an-
ders als an einigen Kleinkinderschulen, neben Handarbeiten, das Spiel.14 Er schreibt
selbst:

Aus ihren Spielsachen, die den Kleinen überlassen werden, bilden sie eine Welt, in der sie
als die wichtigsten Bewohner erscheinen. Dort, in der selbst gemachten Welt, machen sie
sich im stillen Auftrage ihrer eigenen, kindlichen Schöpfung, zum Herrn aller Dinge, die
ihnen gehören, und Niemand wird sie des denkübenden, beschäftigenden Verweilens bei
ihren Spielsachen wegen beneiden, sondern sich freuen, und besonders wünschen, daß
[sic!] sie den einfachen kindlichen Sinn recht lange behalten möchten! Ihre ganze Thätig-
keit [sic!] ist eine Uebertragung [sic!] dessen, was sie im wirklichen Leben gesehen, gehört,
erfahren haben, in ihre eigene Welt. Hier soll nun alles vorgesehen, wovon sie sich einen
Begriff verschafft haben. Auch die Bewahranstalten mögen nicht störend auf das kindliche
Verlangen, spielen zu wollen, einwirken, sondern den Sinn für das Spielen noch mehr
zu beleben, sogar die sämtlichen Übungen mehr spielender als ernster Natur erscheinen
lassen.

(Wirth 1838, 263f.).15

Gedacht waren die Einrichtungen für die Kinder der arbeitenden Bevölkerung, die
sich zum Teil auch als Tagelöhner verdingten. Daneben ging es Wirth aber auch

10 Vgl. BERGER, MANFRED, Geschichte des Kindergartens, 17f.
11 Vgl. ebd., 69.
12 Ebd., 23.
13 Ebd., 58.
14 Vgl. ERNING, GÜNTER, Johann Georg Wirth und die Augsburger Bewahranstalten. Ein Beitrag

zur Gründungsgeschichte vorschulischer Einrichtungen der Stadt Augsburg, auf: https://
opus4.kobv.de/opus4-bamberg/files/49508/GruendungsgeschichteOCR_A3a.pdf.

15 Zit. nach BERGER, MANFRED, Geschichte des Kindergartens, 20–21.



1. Zur Berufsrolle der Erzieherin 17

darum, die Kinder aus der Arbeitswelt der Eltern, die ihren Lebensunterhalt als
Heimarbeiter verdienten, herauszubringen. Ziel war es, »die Kinder mit Hilfe stän-
diger Aufsicht vor moralisch-sittlichen Fehlentwicklungen zu bewahren«16.

Theodor Fliedner, evangelischer Pfarrer, wollte benachteiligten und armen Kindern
(Schul-)Bildung ermöglichen. Vorbild dafür waren englische Schulen, die er auf
einer Kollektenreise in den 20er und 30er Jahren des 19. Jahrhunderts in England
kennengelernt hatte. An ihnen orientiert eröffnete Fliedner 1835 in Düsseldorf die
erste Kleinkinderschule in Deutschland.17

Wir haben niemals verkannt, daß [sic!] die Kinder in ihrem zarten Alter am besten in dem
häuslichen Kreise, von den Aeltern [sic!], erzogen werden, wenn diese, namentlich die
Mutter, die hinreichende Zeit, die rechte Liebe und Weisheit zu ihrer Erziehung besitzen.
Aber in hiesiger Stadt gibt es, wie an andern größeren Orten, eine Menge Aeltern, welche
durch ihren Broderwerb [sic!], durch Fabrik- und andere Arbeit den größten Theil [sic!]
des Tages ausser [sic!] dem Hause zubringen müssen, oder durch strenge Berufsarbeit im
Hause von der Pflege und Beaufsichtigung ihrer Kinder abgezogen werden, sodaß [sic!]
diese die meiste Zeit sich selbst überlassen bleiben.

(Fliedner, Theodor (1836): Erster Jahresbericht über die evangelische Kleinkinderschule
zu Düsseldorf. Hrsg. von dem dasigen Vereine für evangel. Kleinkinderschulen. Zum Besten
der evangel. Kleinkinderschule zu Kaiserswerth. Düsseldorf: Jof. Wolf, 3.)18

Mit der Umsetzung seiner Ideen zur Kleinkinderschule reagierte Theodor Fliedner
auf die Notwendigkeit, familienergänzende Einrichtungen »zur Pflege, Erziehung
und Bildungsförderung von Kindern im Vorschulalter« zu schaffen und »bestimmte
die Institutionalisierung der Kleinkindererziehung als eine selbstverständliche
kirchliche Aufgabe.«19

Während Wirth und Fliedner in erster Linie gegen die Verwahrlosung der Kinder
aus Arbeiterfamilien angingen, sich also um das Kindeswohl der arbeitenden Bevöl-
kerung bemühten, verfolgte Friedrich Fröbel von Anfang an eine weiterführende
pädagogische Idee. Er wollte durch die Modelleinrichtung des Kindergartens als
familienergänzende Einrichtung Familien entlasten. Ziel war es, dadurch das Ver-
hältnis zwischen Kindern und ihren Eltern auf der Beziehungsebene zu unterstüt-
zen. Dabei ging es ihm – über die Bewahrung der Kinder hinaus – darum, diesen
zu einem altersgerechten Kinderleben zu verhelfen. 1848, also acht Jahre nach
Gründung der ersten Einrichtung, erläutert Fröbel seiner späteren Ehefrau Luise
Levin, wie ihm der Name »Kindergarten« eingegeben wurde:

Eine solche Offenbarung nenne ich z. B. den mir im Frühling 1840 auf einer Wanderung
von Blankenburg nach Keilhau gekommenen Namen Kindergarten; Garten-Paradies, also
Kindergarten, das den Kindern wieder zurückgegebene und gegebene Paradies. Wenn ich
sagen soll, wie ich zu demselben gekommen, so weiss [sic!] ich nichts zu sagen, genug, der

16 LUTTERBACH, Kinder und Christentum, 83.
17 Vgl. FRANKE-MEYER, DIANA, Geschichte der frühkindlichen Bildung in Deutschland.
18 Zit. nach ebd.
19 LUTTERBACH, Kinder und Christentum, 84.



18 1. Zur Berufsrolle der Erzieherin

Name war wie in einem Nu aus der Seele dar [sic!], so dass mich der Name selbst erst
befremdete, dann erfreute, wie er denn auch bald die Teilnahme aller einfachen unbefange-
nen Menschen erhielt.

(Erning, Günter/Gebel, Michael, 2001, 28)20

Sowohl in seiner dargelegten Eingebung zur Namensfindung als auch in seinem
Verständnis, dass alle Erziehung religiöse Erziehung sei21, wird Fröbels pädagogi-
sches Verständnis auf der Grundlage von Religion und Glaube deutlich.

Darum denn ist es für eine Familie wichtig, dass in allen Gliedern der Familie gleiche
Ueberzeugung [sic!] von dem göttlichen Wesen des Menschen sich kund thue [sic!]; dann
wird wahre Achtung der Kinder eintreten, es wird das Gewichtige des Anspruchs Jesu: ,Wer
ein Kind ärgert, dem wäre es besser, dass ein Mühlstein an seinem Halse hinge, und er ins
Meer gestürzt würde, wo es am tiefsten ist’ erkannt werden.22

Dennoch darf nicht übersehen werden, dass Fröbel im Laufe der Zeit eine gewisse
Distanz zu kirchlichen Lehrinhalten entwickelte23 und dass auf der anderen Seite
der Fröbelsche Kindergarten sowohl von den Trägern der Bewahranstalten und
Kleinkinderschulen als auch von kirchlicher Seite kritisch beurteilt wurde. Erst zu
Beginn des 20. Jahrhunderts anerkannte z. B. die katholische Kirche Fröbels Kinder-
garten und sah dessen Pädagogik nicht mehr als Konkurrenz zu den eigenen Initia-
tiven an.24

Der Blick auf die Gründungsgeschichte der institutionalisierten Elementarpädago-
gik in Deutschland macht deutlich, dass die Gründungen der ersten Einrichtungen
in der überwiegenden Mehrheit auf die Initiative christlich motivierter Männer und
Frauen zurückzuführen sind. Erst später kamen weitere öffentliche Träger hinzu.
In dieser Tradition stehend sind auch heute noch die meisten Tageseinrichtungen
für Kinder in der Trägerschaft der beiden großen Kirchen in Deutschland.

3. Grundlegende theologisch-didaktische und personale Kompetenzen

Religiöse Erziehung gehört heute zu einem ganzheitlichen Verständnis von Erzie-
hung und Bildung in der Elementarpädagogik. Gibt man ihr keinen Raum, fehlt
dem Kind etwas. Daher gehören religiöse und ethische Erziehung mittlerweile in
allen Bildungsplänen der Elementarpädagogik zu den Bildungsbereichen und Erzie-
hungsfeldern und damit zu den Inhalten von Aus- und Fortbildungen für den Erzie-
herinnenberuf. Das ist auch in nichtkonfessionellen Einrichtungen so.

Und natürlich bringen die Kinder ihre Religion und ihre Fragen mit in die Ein-
richtung. Denn die zunehmende Bedeutungslosigkeit von Glaube und Religion, die

20 Zit. nach BERGER, Geschichte des Kindergartens, 22.
21 Vgl. LUTTERBACH, Kinder und Christentum, 82.
22 FRÖBEL, FRIEDRICH, Aufsätze aus dem Jahr 1826, ed. Lange, 1, 2, 342, zitiert bei LUTTERBACH,

Kinder und Christentum, 82.
23 Vgl. ebd.
24 Vgl. ebd., Fußnote 385.



1. Zur Berufsrolle der Erzieherin 19

fehlende religiöse Prägekraft in der Gesellschaft und die religiöse Sprachlosigkeit
der Elterngenerationen gehen nicht einher mit einem religiösen Desinteresse bei
den Kindern selbst. Sie lassen sich von ihrer Neugier, die der Motor aller frühkindli-
chen Bildungsprozesse ist, leiten und interessieren sich schon früh für die nicht
fassbaren Dinge im Leben. So entwickeln sie z. B. die auch für religiöse Erziehung
und Bildung notwendigen anthropologischen Voraussetzungen: die Fähigkeit zum
Innehalten, zum Verweilen, zum Staunen. Zu einer ganzheitlichen Erziehung gehört
es, diese fragende und suchende Haltung zuzulassen. Diese in einem weiten Sinne
verstandene religiöse Dimension findet beispielsweise ihren Ausdruck in Fragen
nach Gott, die Kinder an uns richten. Es sind fünf große Fragen, die Friedrich
Schweitzer benennt, »die entweder die Kinder an uns richten oder mit denen wir
uns selbst bei der Erziehung konfrontiert sehen. Und es sind ›große Fragen‹, weil
sie zumindest potentiell nach einer religiösen Antwort verlangen:

• Wer bin ich und wer darf ich sein? Die Frage nach mir selbst.
• Warum musst du sterben? Die Frage nach dem Sinn des Ganzen.
• Wo finde ich Schutz und Geborgenheit? Die Frage nach Gott.
• Warum soll ich andere gerecht behandeln? Die Frage nach dem Grund ethischen

Handelns.
• Warum glauben manche Kinder an Allah? Die Frage nach der Religion der an-

deren.«25

Aber auch versteckten religiösen Fragen gilt es mit einer religiösen Sensibilität zu
begegnen. Grundlegende Voraussetzung dafür ist die Schaffung einer Atmosphäre,
die jedem Kind die »Erfahrung gegenseitiger vorbehaltloser Bejahung und Anerken-
nung«26 vermittelt.

Um offene und versteckte Fragen religionssensibel beantworten zu können, sind
Kompetenzen in der eigenen, der christlichen Religion Voraussetzung. Sie ermögli-
chen dem Kind u. a. eine Beheimatung in dieser als Herkunftsreligion. Unter dieser
Voraussetzung kann die aufgeschlossene und verständnisvolle Begegnung mit ande-
ren Religionen gelingen.27

Auch die Frage der didaktischen und methodischen Herangehensweise beim Umgang
mit Religion in pädagogischen Prozessen lässt sich in Kompetenzen ausdrücken.

Zu einem Kompetenzmodell gehören außer den theologisch-didaktischen Grund-
kompetenzen personale Kompetenzen, die Kenntnisse, Fähigkeiten und Fertigkeiten
zum Umgang mit (immer wieder neuen) Entwicklungen, der praktischen Umsetzung im

25 SCHWEITZER, FRIEDRICH, Das Recht des Kindes auf Religion. Ermutigungen für Eltern und
Erzieher, Gütersloh 2000, 28ff.

26 METTE, NORBERT, Religion und Glaube in frühkindlichen Sozialisations- und Bildungspro-
zessen, 147.

27 Vgl. ENGLERT, RUDOLF, Leben in dieser Gesellschaft. Auswirkungen säkularisierter Lebensstile
auf das Empfinden, Denken und Glauben junger Menschen, in KTK (Hg.), Den Glauben
neu buchstabieren. Ansätze einer zeitgemäßen Kinderpastoral und einer pluralitätsfähigen
Religionspädagogik in Kindertagesstätten und Kirchengemeinden, Freiburg 2004, 64. Als
Heimatreligion gilt in diesem Arbeitsbuch die christliche Religion.



20 1. Zur Berufsrolle der Erzieherin

Kindergartenalltag, die grundlegende Beziehungsfähigkeit untereinander sowie die not-
wendige Selbstreflexion der religionspädagogischen Arbeit betreffen.

Insbesondere die Selbstreflexion geht über die Arbeit in der Tageseinrichtung
hinaus und betrifft die lebenslange Entwicklung einer eigenen Religiosität und Ver-
hältnisbestimmung zur eigenen Glaubensentwicklung (vgl. Kap. 2) im Kontext der
beruflichen Tätigkeit. Natürlich sollen Unsicherheiten im Umgang mit diesen An-
forderungen bei den angehenden Erzieherinnen nicht außer Acht gelassen werden.
Hier bietet der schulische Religionsunterricht zunächst einen geschützten Raum
zur Umsetzung erster Versuche in Theorie und Praxis.

Kompetenzmodell
Mit Blick auf religionspädagogische Konzepte und die dort noch einmal konkreti-
sierten Kompetenzerwartungen an die Erzieherin (vgl. Kap. 4) ist es sinnvoll, zu-
nächst grundlegende Kompetenzen zu benennen, die für den Umgang mit Religion
in pädagogischen Prozessen verlangt werden. Das soll mit Hilfe eines Kompetenz-
modells geschehen, das die erwarteten Fähigkeiten, Fertigkeiten und Kenntnisse
benennt und strukturiert.

Das Kompetenzmodell versteht sich ausdrücklich nicht als ein in der Ausbildung
abzuarbeitendes religionspädagogisches Kompendium, durch das die Erzieherin
in die Lage versetzt werden soll, professionell mit Religion in pädagogischen
Prozessen umzugehen. Vielmehr geht es darum, Aspekte der elementaren Religi-
onspädagogik ins Bewusstsein zu heben. Und auch hier beansprucht das Modell
nicht, die Kompetenzbereiche vollständig abzubilden. Dazu sind die religionspä-
dagogischen Lebenswirklichkeiten – von der Lage der Einrichtung in einer Stadt,
in einem Ballungsgebiet oder in ländlicher Umgebung über die materielle und
personelle Ausstattung, die Anbindung (bei kirchlichen Trägern) an die
(Pfarr-)Gemeinde, bei öffentlichen an die politische oder Ortsgemeinde bis hin
zur Größe und Zusammensetzung der Gruppe – zu unterschiedlich.

Die Aufgliederung in Kompetenzbereiche dient einem strukturierten und dif-
ferenzierten Zugang zu möglichen religionspädagogischen Handlungsfeldern
und einer – trotz miteinander verwobenen – sukzessiven Auseinandersetzung
mit den daraus erwachsenden Anforderungen.

Aus den genannten Aspekten zur religiösen Erziehung und Bildung lassen sich fol-
gende Anforderungen für den Umgang mit Religion in pädagogischen Prozessen
benennen: Die Erzieherin sollte »in der Lage sein,

• durch die Gestaltung von Raum, Zeit und Beziehungen Kindern in ihrer Persön-
lichkeitsentwicklung zu fördern und eine unbedingte gegenseitige Bejahung und
Anerkennung erfahrbar werden zu lassen;

• Kindern die Entfaltung einer eigenen Religiosität zu ermöglichen und die dabei
auftauchenden Fragen nach Gott, nach Jesus, nach Gut und Böse, nach gerecht
und ungerecht, nach Sterben und Tod aus dem christlichen Glauben und den
kirchlichen Lehrüberlieferungen zu beantworten;



1. Zur Berufsrolle der Erzieherin 21

• Kindern eine angemessene Begegnung mit biblischen und religiösen Geschich-
ten, mit Brauchtum und Riten zu eröffnen und ihnen eine Beheimatung in ihrem
Herkunftsglauben zu ermöglichen;

• Kindern in der und für die Begegnung mit anderen Konfessionen und Religionen
das christliche Verständnis einer niemanden ausgrenzenden Gemeinschaft zu
verdeutlichen und die konfessions- und religionsbedingten Differenzen alters-
entsprechend zu integrieren.«28

Obwohl in der Praxis später ein gelungenes »Zusammenspiel« aller mit den Anfor-
derungen verbundenen Kompetenzen die Grundlage für einen gelingenden Umgang
mit Religion in pädagogischen Prozessen ist, werden die Anforderungen zunächst
acht Kompetenzbereichen, vier im Bereich der theologisch-didaktischen und vier
im Bereich der personalen Kompetenzen, zugeordnet. Das ermöglicht einen diffe-
renzierten Zugang zu den von der Erzieherin erwarteten Kenntnissen, Fähigkeiten
und Fertigkeiten.

Der erste Kompetenzbereich ist das religiöse Grundwissen und bezieht sich auf die
christliche Religion. Es soll so angelegt sein, dass es für den Umgang mit Religion in
pädagogischen Prozessen eine Auswahlmöglichkeit – z. B. biblischer Geschichten
oder christlicher Legenden – beinhaltet, um unterschiedlichen Anforderungssituati-
onen gerecht werden zu können.

Der religiöse Pluralismus, das gemeinsame Aufwachsen mit Kindern und deren
Eltern aus unterschiedlichen ethnischen und religiösen Traditionen, verlangt im
zweiten Kompetenzbereich ein religionskundliches Orientierungswissen. Hier geht es
um Kenntnisse über das Menschenbild und die Ethik anderer Religionen, Konfessio-
nen und Weltanschauungen. Es bildet die Grundlage für ein achtsames, wertschät-
zendes und friedvolles Zusammenleben Aller in der Tageseinrichtung für Kinder.

Im dritten Kompetenzbereich geht es um ein auf den Elementarbereich abge-
stimmtes didaktisches Vermittlungswissen. Gemeint sind damit die für den Umgang mit
Religion in pädagogischen Prozessen angemessenen didaktischen Prinzipien, wie z. B.
die erzählende und dialogische Auseinandersetzung mit Inhalten und Themen.

Der vierte Kompetenzbereich betrifft das methodische Gestaltungswissen, z. B. eine
auf die Lebenswirklichkeit abgestimmte Umsetzung religiöser Feiern, Festzeiten
oder ein altersentsprechendes Umgehen mit religiösen Fragen und Themen.29

Im Bereich der personalen Kompetenzen findet sich zuerst die Selbstreflexionskompe-
tenz. Bei ihr geht es sowohl um den Umgang mit der eigenen Religiosität als auch
um die Fähigkeit, den Umgang mit Religion in pädagogischen Prozessen und päda-
gogisches Handeln überhaupt zu reflektieren.

Die kulturelle und religiöse Vielfalt im Alltag der Tageseinrichtung versteht sich
fortschreitend und stetig wandelnd. Allein der Zuzug von Familien mit Kindern

28 MIEDZA, Kompetent in religiöser Elementarpädagogik, 136.
29 Vgl. ebd., 141.



22 1. Zur Berufsrolle der Erzieherin

im Alter von drei bis sechs Jahren oder die jährlichen Neuaufnahmen verlangen
Lernstrategien, um mit neuen Situationen umgehen zu können. Dazu ist eine Inno-
vationskompetenz notwendig.

Jedes Kind so anzunehmen, wie es ist, ihm die Entfaltung einer eigenen Persön-
lichkeit und die Entwicklung einer eigenen Religiosität zu ermöglichen, bedarf einer
Beziehungskompetenz, die dem Kind vermittelt, sich bedingungslos und uneinge-
schränkt angenommen zu fühlen. Sie bildet die grundlegende Voraussetzung für
einen angemessenen Umgang mit Religion in pädagogischen Prozessen.

Schließlich ist die Handlungskompetenz zu nennen. In ihr drückt sich die Fähigkeit
aus, die genannten Kompetenzen bezogen auf gegenwärtige und zukünftige Situati-
onen und Erfordernisse, hier auch stellvertretend für das Kind, zu bedenken bzw.
umzusetzen.30

Die theologisch-didaktischen und personalen Kompetenzen weisen eine gewisse
Verknüpfbarkeit untereinander auf.31 So ist ein religiöses Grundwissen notwendig,
um verantwortungsvoll über die eigene Religiosität und den Umgang mit Religion
in pädagogischen Prozessen reflektieren und ggf. Ergebnisse kommunizieren zu
können.

30 Zur folgenden Abb. vgl. ebd., 142–143. Copyright beim Autor.
31 Vgl. für die folgenden Darstellungen ebd., 144–146.




