
 

 

1 Grundlegung: Die Bibel als Buch 

Die Bibel kann man heute an vielen unterschiedlichen Orten finden, darunter 
Orte, an denen man sie nicht erwarten würde, wie etwa beim Schwimmen mit 
einer wasserfesten Ausgabe, aber auch an Orten, zu denen sie ganz 
selbstverständlich zu gehören scheint, wie dem Altar. Sie steht in Privathaus-
halten und in Arbeitszimmern, liegt zwischen Schulbüchern und auf Nacht-
tischen, kann in Bibliotheken ausgeliehen werden, ist Forschungsgegenstand in 
Archiven, wird in Buchhandlungen zum Verkauf angeboten, ist Teil privater 
Sammlungen und musealer Präsentation. Die Bibel gibt es in Gefängnissen 
ebenso wie in Krankenhäusern, Hotels oder beim Militär und manchmal sogar 
in Supermärkten oder Restaurants. Sie kann zum Kunstobjekt werden, zum 
Gegenstand religiöser Anfeindungen, zum (vermeintlichen) Identitätssymbol 
einer Kirche oder zum Anlass einer literarischen Gaunerei. Ein Beispiel für die 
letztgenannte Funktion der Bibel findet sich im Roman „Der Hundertjährige, 
der aus dem Fenster stieg und verschwand“1. Dort wird die Bibel an mehreren 
Stellen thematisiert, eine Szene sensibilisiert jedoch in besonderer Weise für ihre 
unterschiedlichen Facetten: 

„Auf Klockaregard war es spät geworden, und die Stimmung war prächtig. Eine 
vergnügte Anekdote gab die andere. Bosse erzielte einen Lacherfolg, als er die Bibel 
hervorholte und verkündete, jetzt wolle er ihnen erzählen, wie es dazu gekommen 
war, dass er einmal unfreiwillig das ganze Buch von der ersten bis zur letzten Seite 
gelesen hatte. (…) Vor ein paar Monaten bekam er einen Anruf von einem 
Bekannten in der Müllverwertunsanlage bei Skövde. (…) Nun war bei diesem 
Bekannten gerade eine Palette mit fünfhundert Kilo Büchern eingetroffen, die 
verbrannt werden sollten, da sie nicht als Literatur, sondern als Brennmaterial 
klassifiziert worden waren. Bosses Bekannter wurde neugierig, um was für 
ausrangierte Literatur es sich da handelte. Also riss er die Verpackungsfolie auf und 
- stellte fest, dass er eine Bibel in der Hand hatte. (…) ‚Aber das war nicht einfach 
irgend so eine Scheißbibel‘, fuhr Bosse fort und ließ ein Exemplar zur 
Begutachtung herumgehen. ‚Hier ist die Rede von einer Slimline-Bibel mit echtem 
Ledereinband, Goldschnitt und allem Pipapo … Und schaut mal hier: Personen-
verzeichnis, Kartenmaterial in Vierfarbdruck, Register …‘ ‚Das ist ja verteufelt 
luxuriös‘, rief die Schöne Frau beeindruckt. ‚Vielleicht nicht unbedingt ‚verteufelt‘‘, 
korrigierte Bosse, ‚aber ich verstehe schon, was du meinst.‘ Der Bekannte war 
genauso beeindruckt wie die Freunde, und statt die ganze Pracht zu verbrennen, 
rief er Bosse an und erbot sich, die Ware herauszuschmuggeln gegen ein Trinkgeld 
von … sagen wir mal tausend Kronen für die Mühe. Bosse schlug sofort zu und 
hatte noch am selben Nachmittag fünfhundert Kilo Bibeln im Stall stehen. Und er 
konnte beim besten Willen keinen Fehler an den Büchern finden, es machte ihn 
schier wahnsinnig. Also setzte er sich eines Abends an den Kamin im Wohnzimmer 
und begann zu lesen, von ‚Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde…‘ an immer 
so weiter. Zur Sicherheit legte er seine eigene Konfirmationsbibel zum Abgleich 
daneben. Das musste doch ein Fehldruck sein, warum sonst sollte man etwas so 

                                                           
1  Jonasson, Der Hundertjährige, 2013. 



16 1 Grundlegung: Die Bibel als Buch 

 

Schönes und … Heiliges wegwerfen? Bosse las und las, einen Abend nach dem 
anderen, das Alte Testament ging über ins Neue, und Bosse las weiter, verglich den 
Text mit seiner Konfirmationsbibel – und konnte immer noch keinen Fehler 
finden. Eines Abends war er dann beim letzten Kapitel angelangt. Der letzten Seite, 
dem letzten Vers. Und da war es! Das war der unverzeihliche und unbegreifliche 
Druckfehler, der den Eigentümer der Bücher die Verbrennung beschließen ließ.“2 

Im geselligen Beisammensein ist die Bibel Gegenstand einer längeren, 
humoristischen Erzählung. Der Theologe oder die Theologin wird diese 
Passage zuerst deshalb mit Interesse lesen, weil in ihr jemand freiwillig die 
gesamte Bibel gelesen hat. Man könnte annehmen, die Bibel „von ‚Am Anfang 
schuf Gott Himmel und Erde…‘ an immer so weiter“ zu lesen, sei heute eher 
selten. Doch nimmt man die gesamte Dynamik der geschilderten Szene in den 
Blick, zeigt sich ein weiterer Aspekt der Bibel: am Anfang dieser Bibellese-
geschichte steht das Buch. Der Kleinganove Bosse wittert die Chance auf ein 
gutes Geschäft, und stellt überrascht fest, dass ausgerechnet Bibeln verbrannt 
werden sollen. Doch sind es nicht irgendwelche „Scheißbibeln“, sondern 
besondere Bibelausgaben: eine „Slimline-Bibel mit echtem Ledereinband, Gold-
schnitt und allem Pipapo (…) Personenverzeichnis, Kartenmaterial in Vierfarb-
druck, Register“. Die Tatsache, dass es sich um Bibeln handelt, die verbrannt 
werden sollen, und nicht einmal um billig hergestellte und schlecht produzierte 
Ausgaben, sondern ausgerechnet um Bibelbücher mit einer teuren Ausstattung, 
die etwas „Schönes und … Heiliges“ sind, lassen Bosse innehalten. Das 
wertvolle und tadellose Aussehen der Bücher weckt die Neugier, den Fehler zu 
finden, der für die Verbrennung der Bücher ausschlaggebend ist. Es ist das 
hochwertige Buch Bibel, das dessen Verbrennung verhindert und Bosse zum 
Lesen des gesamten Inhaltes bringt. Diese Roman-Szene enthält noch weitere 
interessante Facetten3, besonders deutlich werden an ihr aber zwei Formen der 
Bibel: der biblische Text und der physische Gegenstand Buch. 

Die Bibel nicht allein als Text, sondern auch als materiellen Gegenstand zu 
begreifen, ist in der evangelischen Theologie wenig verbreitet. Dass diese 
Facette nicht völlig neu ist, zeigt sich, wenn schon vor über 30 Jahren Heinrich 
Karpp in seinem TRE-Artikel zu den Funktionen der Bibel über ihre historisch 
gewachsene Schriftlichkeit schrieb: „Die Autorität der Bibel ruhte auch auf ihrer 
Schriftlichkeit, die zur Einrichtung der Kirche auf geschichtliche Dauer gehörte; 
sie gab der Bibel mehr Festigkeit, als mündliche Überlieferungen besaßen, und 
machte sie gegenüber der sich geschichtlich wandelnden Kirche selbständiger.“4 
Diese „Selbständigkeit der schriftlichen Bibel“ wird seit ihrem ersten volks-
sprachlichen Druck 1466 bis heute in vielen unterschiedlichen Ausgaben 
ansichtig und greifbar. Im Folgenden wird daher zuerst an einigen Punkten der 
Kirchengeschichte die „Buchwerdung“ der Bibel in Form des gedruckten 

                                                           
2  Jonasson, Der Hundertjährige, 2013, 219-220. 
3  So das Zurückschrecken vor der Vernichtung der Bibelausgaben, das Vorhandensein 

und die Nutzung einer Referenzbibel aus der Konfirmandenzeit oder die Zustimmung 
zur beeindruckenden Gestalt des Buches. 

4  Karpp, Art. Bibel IV, in: TRE, Bd. 6, 48-93, 50. 



1.1 Kirchengeschichtliche Schlaglichter zum gedruckten Buch 17 

 

Buches5 skizziert (1.1), daran anschließend überblickartig in die „materielle 
Kulturforschung“ eingeführt (1.2), bevor die Praktische Theologie und ihr 
Umgang mit den Dingen in den Blick kommt (1.3). Zuletzt werden die Bibel als 
Buch, die materielle Kulturforschung und die Praktische Theologie für diese 
Arbeit miteinander ins Verhältnis gesetzt (1.4). 

1.1 Kirchengeschichtliche Schlaglichter  
zum gedruckten Buch Bibel 

Mediengeschichtlich beginnt die materielle Tradierung der Bibel in Form von 
Rollen und seit ca. 1600 Jahren in der Form eines Codex, also „einzelne[r] 
Lagen, die mit dem Einband, (…) fest verbunden sind“6 und „auf dem Ent-
wicklungsgang zu unserem heutigen Buch keine wesentlichen Änderungen 
mehr erfahren“7 hat. Doch erst seit der Reformation findet die Bibel in der 
Form des Buches auch weite Verbreitung. War sie vor dem Zusammenkommen 
von Buchdruck und Reformatoren ein Einzelstück8 handschriftlicher9, zu einem 
Codex gebundener Lagen10, ist sie bis heute kaum in einer anderen Medienform 
als dem gedruckten Buch denkbar.  

Im Sinne eines problemgeschichtlichen praktisch-theologischen Vor-
gehens11 geht es daher zunächst exemplarisch um den Einfluss Martin Luthers 
auf die Buchwerdung der Bibel (1.1.1), die Produkthaftigkeit der Bibel in Folge 
der Gründung von Bibelgesellschaften (1.1.2) und die bis heute typische 
Medienform des Buches für die Bibel (1.1.3). Als erste Leitkategorie dieser 

                                                           
5  Vgl. zu geschriebenen Bibeln Tilo Brandis (Brandis, Handschriften- und 

Buchproduktion, 1984) und Michael Giesecke (Giesecke, Von Informationsvera-
rbeitungsprogrammen, 1993). 

6  Hiller, Füssel, Wörterbuch des Buches, 2006, 80. 
7  Hiller, Füssel, Wörterbuch des Buches, 2006, 80. 
8  Vgl. zur Bibel in der Frömmigkeit des Mittelalters bis zur Reformation Klaus Schreiner 

(Schreiner, Volkstümliche Bibelmagie und volkssprachliche Bibellektüre, 1990).  
9  Buchwissenschaftlich unterscheidet man nach Michael Giesecke (Giesecke, Der 

Buchdruck in der frühen Neuzeit, 2006) eine skriptographische Schriftlichkeit (Hand-
schriften) von einer typographischen (Druckschriften). 

10  „Lage. Bez[eichnung] bei Handschriften und Inkunabeln für mehrere Bogen zu je 
4 Seiten, die ineinandergesteckt und mit einem Faden zusammengeheftet wurden.“ 
(Hiller, Füssel, Wörterbuch des Buches, 2006, 196).  

11  Vgl. Christian Grethlein (Grethlein, Praktische Theologie, 2012, 15). Die folgenden 
Stationen sind nicht vollständig, bilden aber für die Bibel als Buch wichtige Stationen ab. 
In einer kirchengeschichtlichen Arbeit wären sicherlich noch der Wechsel des Bibel-
verständnisses und des damit einhergehenden Bibelgebrauchs im Kulturprotestantismus 
zu nennen oder auch der kirchliche Umgang mit Bibelbüchern seit dem 19. Jahrhundert, 
wie er am Beispiel der Traubibel deutlich erkennbar wird. Ebenso wäre eine epochen-
übergreifende Untersuchung am Beispiel der Buchgestaltung der Bibel auf der Grenze 
zwischen Buchwissenschaft und Kirchengeschichte denkbar. 



18 1 Grundlegung: Die Bibel als Buch 

 

Arbeit wird dann das „Buch“ vorgestellt und eine Annäherung an das 
Bibelbuch unternommen (1.1.4).  

1.1.1 Martin Luther und das Buch Bibel 

Der biblische Text erfährt durch Martin Luther einen radikalen Medien- und 
damit auch Materialitätswechsel12. Betont Martin Luther theologisch das 
Evangelium als gesprochenes Wort13, wird es mediengeschichtlich gedrucktes 
Wort. Die Bibel ist für Martin Luther Referenz für das Christusgeschehen14, 
Beleg gegen falsche Lehren15, Richtschnur für das Leben16 und ein Trostbuch17. 
Mit der theologischen Konzentration auf das mündliche Wort wird zugleich 
dessen Materialität in Form von bedrucktem Papier bspw. in Form von Flug-
blättern, Flugschriften und Büchern18 bedeutsam. Erst das Drucken eröffnet für 
Texte die Möglichkeit einer schnellen, überregionalen und nahezu identischen 
Vervielfältigung und Verbreitung19. Und es ist gerade der Autor Martin 
Luther20, der den Protestantismus stark an die typographische Schriftlichkeit 
bindet. Seine Bibelübersetzungen21 und seine anderen Schriften22 sind nicht nur 

                                                           
12  Vgl. Thomas Kaufmann (Kaufmann, Vorreformatorische Laienbibel und reformatori-

sches Evangelium, 2004, zu Luther bes. 158-169) oder Joachim Ringleben (Ringleben, 
Gott im Wort, 2014, zu Luther bes. 378). Ein Beispiel für diesen materiellen 
Medienwechsel, zeigt sich am Prediger Martin Luther selbst: seine mündlichen Predigten 
wurden zunehmend kurz nach der Predigt gedruckt und durch das Verlesen dieser 
Drucke Hörern zugänglich gemacht, die nicht am Gottesdienst teilnehmen konnten. 

13  Vgl. Martin Luther (Luther, Das Euangelion des vierden Sontags ym Advent, in: WA, 
10,1,2, 188-208, 204 und noch deutlicher Luther, Das Euangelium am ersten sontag des 
Advents, in: WA, 10,1,2, 21-62, 48). 

14  Vgl. Martin Luther (Luther, Evangelium am Sonntag nach dem Christtage, in: WA, 
10,1,1, 379-448, 441 und Luther, Das magnifikat Vordeutschet und außgelegt, in: WA, 
Bd. 7, 544-604, 599-600). 

15  Vgl. u. a. Martin Luther bereits 1517 (Luther, Ein Sermon von Ablaß und Gnade,, in: 
WA, Bd. 1, 239-246, 246), 1521 (Luther, Der 36. (37.) Psalm Davids, in: WA, Bd. 8, 205-
240, 236-237) und 1522 (Luther, Evangelium am Sonntag nach dem Christtage, in: WA, 
10,1,1, 379-448, 433). 

16  Vgl. Martin Luther (Luther, An den christlichen Adel deutscher nation, in: WA, Bd. 6, 
404-469, 459). 

17  Vgl. Martin Luther (Luther, Am andernn sontag ym advent Epistel, in: WA, 10,1,2, 62-
93, 74-75). 

18  Vgl. Werner Faulstich (Faulstich, Medien zwischen Herrschaft und Revolte, 1998, 
152ff.). 

19  Vgl. Johannes Burckhardt (Burkhardt, Das Reformationsjahrhundert, 2002, 45). 
20  Vgl. Michael Giesecke (Giesecke, Von Informationsverarbeitungsprogrammen, 1993, 

344).  
21  Im September 1521 erscheint Martin Luthers Übersetzung des Neuen Testamentes, das 

sog. „Septembertestament“, in der dreifachen Normalauflage von 3000 Exemplaren. 
Diese sind so schnell vergriffen, dass direkt eine Neuauflage folgt, das sog. „Dezember-
testament“. Die Erfolgshelfer der Lutherbibel sind u. a. der bis dahin schon bekannte 
Name Martin Luthers, die sprachliche Qualität des Werkes, die von ihm gewählte 



1.1 Kirchengeschichtliche Schlaglichter zum gedruckten Buch 19 

 

theologisch und philologisch wegweisend, sie sind der Erfolg der jungen 
Druckerbranche23 – Martin Luther wird zum Bestsellerautor der Frühen 
Neuzeit24. Er baut Wittenberg zur Druckerstadt25 aus und sorgt dafür, dass 
seine Schriften zuerst dort gedruckt26 werden. Durch die Verbindung27 der 
neuen gedruckten und alten mündlichen Medien, sowie durch die sich in der 
Bevölkerung verbessernde Alphabetisierung28 verbreiten sich Martin Luthers 
Schriften enorm29. Bezogen auf die Bibel bedeutet dies, dass sie nun potenziell 

                                                                                                                                   
Übersetzungsform und die neue Bedarfssituation. Mediengeschichtlich steht nun ein 
gedruckter Text über der Amtsautorität des Papstes (vgl. Johannes Burckhardt 
(Burkhardt, Das Reformationsjahrhundert, 2002, 47)). 

22  Martin Luther publiziert anfänglich vor allem in Latein, später zunehmend in Deutsch 
und kann auf diese Weise ein großes Lesepublikum erreichen. Er erzielt dadurch eine bis 
dahin unbekannte Breitenwirkung, die wiederum zu einer deutlichen Auflagensteigerung 
seiner Schriften führt. Nach Johannes Burkhardt erscheinen Luthertitel (…) innerhalb 
kürzester Zeit in über zehn Auflagen und wurden schon seit 1519 in Sammelausgaben 
vorgelegt“ (Burkhardt, Das Reformationsjahrhundert, 2002, 29). Martin Luther selbst 
lässt kommentierte Gegendrucke zu seinen Schriften drucken (vgl. Werner Lenk (Lenk, 
Martin Luthers Kampf um die Öffentlichkeit, 1986, 69). 

23  Die Druckkunst ist auch im beginnenden 16. Jahrhundert eine teure und kapitalintensive 
Spitzentechnologie, der der durchschlagende Anwendungsbereich fehlt. Der Nachdruck 
von Handschriften erschöpft sich, Klerus und Humanisten sind eine kleine 
Käufergruppe und dieser Markt nach relativ kurzer Zeit gesättigt. Es gibt nur wenige 
Schriften mit aktuellen Bezügen. Wie man am Beispiel Augsburgs sehen kann, sind bis 
1517 die Druckaufkommen sogar rückläufig (vgl. Johannes Burckhardt (Burkhardt, Das 
Reformationsjahrhundert, 2002, 26)). Dem Druckgewerbe fehlt ein Medienereignis, das 
eine Informationsnachfrage auslöst (vgl. Erdmann Weyrauch (Weyrauch, Reformation 
durch Bücher, 1990)). Erst die Reformation hat dieser neuen Informationstechnologie 
„zu tun gegeben und sie damit stabilisiert und weiter aufgewertet“ (Burkhardt, Das 
Reformationsjahrhundert, 2002, 48). 

24  Im Jahr 1517 ist Martin Luther noch ein unbekannter Autor. Nur zwei Jahre später 
genügt es „M.L.“ („Martin Luther“) oder „M.L.A.“ („Martin Luther Augustiner“) auf ein 
Titelblatt zu drucken, um sicher zu sein, dass sich das Druckwerk verkauft (vgl. 
Johannes Burckhardt (Burkhardt, Das Reformationsjahrhundert, 2002, 29)). 

25  Vgl. Hans Volz (Volz, Hundert Jahre Wittenberger Bibeldruck, 1954). 
26  Vgl. Henning Wendland (Wendland, Martin Luther, 1985). 
27  Vgl. Michael Giesecke (Giesecke, Der Buchdruck in der frühen Neuzeit, 2006, 254). 

Nach Rainer Wohlfeil sind für das 16. Jahrhundert noch mündliche Formen maßgeblich. 
Als Beispiele nennt er „Gerücht und Geschwätz, Lied und Gesang, Gespräch und 
Diskussion im Wirtshaus oder beim Kirchgang, auf Markt und Straße ebenso wie bei der 
Arbeit und durch Ausrufung und Verkündigung von Rathaus und Kanzel.“ (Wohlfeil, 
Reformatorische Öffentlichkeit, 1984, 42). 

28  Vgl. Rolf Engelsing (Engelsing, Analphabetentum und Lektüre, 1973). Die allgemeine 

Lesefähigkeit im 16. Jahrhundert beträgt etwa 5-10% mit einem starken Gefälle von der 
Stadt zum Land. Trotz dieser eher geringen Lesefähigkeit können gedruckte Erzeugnisse 
durch die Kombination mit lautem Verlesen eine breite Wirkung entfalten. Dieses 
Zusammenspiel von mündlichen und gedruckten Medien funktionierte gerade im 
städtischen Bereich äußert effizient (vgl. Bernd Moeller (Moeller, Die frühe Reformation 
als Kommunikationsprozeß, 1994 oder Moeller, Stadt und Buch, 1991)).  

29  Martin Luther ist es wichtig, dass das Evangelium verkündigt wird und auch die Unge-
bildeten davon erfahren können. Deshalb spricht er sich auch für eine bebilderte Laien-



20 1 Grundlegung: Die Bibel als Buch 

 

für viele verfügbar wird: materiell als gedrucktes Buch30 und inhaltlich durch das 
eigene Lesen und Verstehen31. Durch die Möglichkeit, gleiche Texte günstig 
und in großen Auflagen zu drucken, sowie die Bildungsreformen in der Folge 
der Reformation32 werden biblische Texte als gedruckte Texte zunehmend Teil 
des alltäglichen Lebens und die Bibel durch die wachsende Verfügbarkeit der 
gedruckten Ausgaben immer weiter mit der Codex-Form assoziiert33.  

1.1.2 Das Buch Bibel als entstehendes Massenprodukt 

Texte zu drucken bleibt das Verfahren, um Informationen zugänglich zu 
machen34. Die (protestantische) Wertschätzung des gedruckten Buches lässt 
sich ab dem 17. Jahrhundert am Buchbestand festmachen: So zeichnet sich 

                                                                                                                                   
bibel aus (vgl. Martin Luther (Luther, Passional, in: WA, Bd. 10,2, 458-470, 458)). 
Anhand seiner Reaktionen auf die vielen unautorisierten Nachdrucke (vgl. zur histori-
schen Entwicklung des Urheberrechts z. B. Ludwig Gieseke (Gieseke, Vom Privileg 
zum Urheberrecht, 1995)) wird auch der Qualitätsanspruch Martin Luthers erkennbar: 
er lässt eine Warnung in den eigenen Ausgaben abdrucken, in der er sich das Nach-
drucken seiner Werke wegen des Geizes des Käufers und zum eigenen Gewinn verbittet 
(vgl. Martin Luther (Luther, Warnung Doctoris Martini LutheR [!], in: WA, DB 8, 7-9, 
7)) und den Käufer mahnt, darauf zu achten, wo er kaufe (vgl. Martin Luther (Luther, 
Warnung Doctoris Martini LutheR [!], in: WA, DB 8, 7-9, 9)). 

30  Voraussetzung ist, dass man sich eine gedruckte Bibel leisten kann. Die europäischen 
Drucker haben den Käufer als Zielgruppe, nicht den Leser und gerade diese 
Marktorientierung gibt den Ausschlag für den Erfolg der Druckerbranche (anders als 
dies z. B. auf dem frühen chinesischen Druckmarkt der Fall war; vgl. Michael Giesecke 
(Giesecke, Von Informationsverarbeitungsprogrammen, 1993, 331)).  

31  Ein einziger Text wird eher intensiv (wiederholend) gelesen und weniger extensiv (vgl. 
Rolf Engelsing (Engelsing, Die Perioden der Lesergeschichte in der Neuzeit, 1970)). Sie 
werden laut vorgelesen und anschließend diskutiert, bei Flugblättern oft mit einer unter-
stützenden Bebilderung. Martin Luther selbst empfiehlt das laute Lesen, um sich das 
Gelesene besser behalten zu können (vgl. Holger Flachmann (Flachmann, Martin Luther 
und das Buch, 1996, 21)). 

32  Vgl. z. B. Martin Luther (Luther, An den christlichen Adel deutscher nation, in: WA, 
Bd. 6, 404-469, 461) oder überblicksartig zum Thema Luther als Pädagoge Markus 
Wriedt (Wriedt, Bildung, 2010) oder spezieller Markus Wriedt (Wriedt, Erneuerung der 
Frömmigkeit durch Ausbildung, 2002).  

33  Dies zeigt sich bspw. an der ikonographischen Zuordnung des gedruckten Bibelbuches 
zu Martin Luther (vgl. Albrecht Beutel (Beutel, Erfahrene Bibel, 1998, 67)). So findet 
sich bis 1921 in Berliner Lutherübersetzungen immer eine Abbildung Martin Luthers im 
Talar mit dem Bibelbuch in der Hand (vgl. Sonja Beckmayer (Beckmayer, Artefakt-
analyse von historischen Bibelbüchern 1909-1982, 2010). 

34  Für möglichst aktuelle Informationen werden Zeitungen bereits im 16., besonders aber 
im 17. Jahrhundert relevant (vgl. zur Bedeutung der Zeitung im Medienverbund 
Reinhard Wittmann (Wittmann, Geschichte des deutschen Buchhandels, 1999, 119-120), 
speziell zur Zeitung als Medium Werner Faulstich (Faulstich, Die bürgerliche Medien-
gesellschaft (1700 - 1830), 2002, 29ff.) oder zur Entstehung von Öffentlichkeit im 
modernen Sinne Werner Faulstich (Faulstich, Mediengeschichte, 2006, 15ff.)). 



1.1 Kirchengeschichtliche Schlaglichter zum gedruckten Buch 21 

 

nach historischen Untersuchungen von Etienne François35 das durch den 
Protestantismus stark geprägte Deutschland bspw. gegenüber dem katholisch 
geprägten Frankreich durch eine grundsätzlich große Anzahl von Büchern in 
einem Haushalt aus. Ein erheblicher Anteil davon sind religiöse Bücher wie 
Erbauungsbücher, Gesangbücher und Bibeln36. Die Bedeutung dieser Bücher 
rekonstruiert Etienne François anhand ihrer einzelnen Auflistung in 
Nachlässen, die es sogar dann gibt, wenn es sich um nur wenige Bände 
handelt37. Aus diesen Nachlassinventaren ergibt sich nach Etienne François für 
die Zeit vom 17. bis zum 19. Jahrhundert sowohl eine hohe Leseintensität, als 
auch eine hohe Bindung an den Gegenstand Buch38. Insgesamt sieht er eine 
Sakralisierung des Buches im Protestantismus39, die als Ausdruck der 
Realpräsenz Gottes40 eine aktive Umsetzung kirchlicher Lehren nach eigenem 
Gutdünken zeige. „Die affektive und symbolische Aufwertung des religiösen 
Buches war vermutlich auch daher so intensiv, da das Buch in der 
verhältnismäßig kargen Kulturwelt des Protestantismus allgemein den mehr 
oder weniger einzigen privaten religiösen Gegenstand darstellte, der sich für 
eine Sakralisierung eignete. Dies hatte zur Folge, daß das religiöse Buch auf sich 
alle Kräfte und Quantitäten konzentrierte, die in der katholischen Kulturwelt 
einer großen Zahl unterschiedlicher religiöser Objekte, etwa dem Rosenkranz, 
dem Kruzifix, dem Skapulier, dem Weihwasser oder den Heiligenbildern, 
zugeschrieben wurden.“41 So sei das religiöse Buch in unteren Schichten fast zu 
einer Hausreliquie geworden42.  

Dass die Bibel aber lange kein selbstverständlicher Gebrauchsgegenstand 
ist, zeigt sich im Anliegen der ab dem 18. Jahrhundert entstehenden Bibelgesell-
schaften. Der Zugang zur Bibel auch für die Armen ist es, der 1710 mit dem 
Aufruf von Carl Hildebrand zu Canstein zur Gründung der „Cansteinschen 
Bibelanstalt“43 im Umfeld des Halleschen Pietismus führt. Durch den 
„stehenden Druck“44 sollen günstige Ausgaben für die Armen hergestellt 

                                                           
35  Vgl. Etienne François (François, Das religiöse Buch, 1995). 
36  Vgl. Etienne François (François, Das religiöse Buch, 1995, 219). 
37  Vgl. Etienne François (François, Das religiöse Buch, 1995, 220). 
38  Vgl. Etienne François (François, Das religiöse Buch, 1995, 221). 
39  Vgl. Etienne François (François, Das religiöse Buch, 1995, 224). 
40  Vgl. Etienne François (François, Das religiöse Buch, 1995, 225). 
41  François, Das religiöse Buch, 1995, 226. 
42  Vgl. Etienne François (François, Das religiöse Buch, 1995, 228). Die Quelle für Etienne 

François‘ weitere Annahme quasi magischer Gebrauchsformen der Bibel, Oskar Rühles 
Artikel „Bibel“ in Hanns Bächtold-Stäblis „Handwörterbuch des deutschen Aber-
glaubens“ (Rühle, Bibel, 1927-1941), sollte allerdings mit Vorsicht rezipiert werden, 
denn außerhalb des „Handwörterbuchs“ finden sich keine Belege für diese Praktiken. 

43  Vgl. zur Geschichte der Bibelanstalt und auch zu ihrer Namensentwicklung z. B. Oskar 
Söhngen (Söhngen, Die bleibende Bedeutung des Pietismus, 1960) oder Kurt Aland 
(Aland, Pietismus und Bibel, 1970). 

44  Oder auch „Stehsatz“. Dies bedeutet, die einzelnen Lettern des Bleisatzes nicht, wie 
sonst üblich, nach dem Druck einer Auflage wieder auseinander zu nehmen, um neue 
Texte damit setzen zu können, sondern alle Lettern im fertigen Satz zu belassen, auch 
wenn gerade keine Ausgabe dieses Textes gedruckt wird. Dieses Verfahren ist sehr 



22 1 Grundlegung: Die Bibel als Buch 

 

werden45. Die „Cansteinsche Bibelanstalt“ produziert auf diese Weise zwischen 
1712 und 1739 rund 210.000 günstige Bibelausgaben46. Weitere Gründungen 
von Bibelanstalten im deutschsprachigen Raum47 zeigen an, dass ein Bedarf an 
Bibeln gesehen wird48. Nach Martin Brecht gibt es bis 1822 in „nahezu alle 
deutschen Staaten eine Bibelgesellschaft.“49.  

Mit der im Pietismus gestiegenen Bedeutung der eigenen Frömmigkeit50 soll 
die private wie die gemeindliche Bibellektüre51 alltäglich werden. Mit dem 
wachsenden Anspruch, jedem den eigenen Zugang zur Bibel zu ermöglichen52, 
wird die Bibel als Buch im Privatbesitz zunehmend häufiger53. Nach Martin 
Brecht kommt es insgesamt „zu einem vermehrten und vertieften Umgang 
breiterer Kreise mit der Bibel“54. Ein Beispiel dafür ist die aus England 
stammende Idee, während der Predigt als Prediger die Bibel offen vor sich 
liegen zu haben und die Gemeinde zu ermuntern, ihre Bibeln oder wenigstens 
Neuen Testamente mit in den Gottesdienst zu bringen, um mitzulesen zu 

                                                                                                                                   
kapitalintensiv, weil für alle Seiten eines Textes alle Buchstaben vorhanden sein müssen, 
führt aber beim häufigen Druck des gleichen Textes zu Kosteneinsparungen bei Setzern 
und Korrektoren (vgl. Helmut Hiller und Stephan Füssel (Hiller, Füssel, Wörterbuch des 
Buches, 2006, 313)).  

45  Vgl. Carl Hildebrand von Canstein (Canstein, Ohnmaßgeblicher Vorschlag (1710), 1960, 
111). Durch seinen Aufruf gelingt es, genügend Geldgeber für die Umsetzung dieser 
Idee zu gewinnen. 

46  Vgl. Johann Goldfriedrich (Goldfriedrich, Geschichte des deutschen Buchhandels, 1908, 
350). Er zählt noch 366.000 Exemplare des Neuen Testaments bzw. des Neues Testa-
ments mit Psalmen dazu und nennt Preise der Ausgaben: die günstigste Ausgabe der 
Vollbibeln für 10 Groschen, ein Neues Testamente für 6 Groschen. Andere Bibel-
ausgaben kosten mindestens einen Reichsthaler (vgl. Goldfriedrich, Geschichte des 
deutschen Buchhandels, 1908, 37); vgl. auch Reinhard Wittmann (Wittmann, Geschichte 
des deutschen Buchhandels, 1999), der sich in seinem Standardwerk zum deutschen 
Buchhandel auf diese Zahlen bezieht und keine andere Quelle nennt). 

47  Vgl. Martin Brecht (Brecht, Die Bedeutung der Bibel im deutschen Pietismus, 1993, 
111-112). 

48  Ob es diesen tatsächlich in Form eines persönlichen Bedarfs einzelner Personen gibt, 
zweifeln bspw. Richard Gawthrop und Gerald Strauss an (vgl. Gawthrop, Strauss, 
Protestantism and Literacy in Early Modern Germany, 1984, 50).  

49  Brecht, Die Bedeutung der Bibel im deutschen Pietismus, 1993, 112. 
50  Vgl. zur Fülle von Texte der eigenen Frömmigkeit Johannes Wallmann (Wallmann, 

Frömmigkeit und Gebet, 1993). 
51  Vgl. bspw. Philipp Jakob Spener (Spener, Pia Desideria, 1964, 54-55). Dass es nicht das 

eine Bibelverständnis des Pietismus gibt, wird z. B. an der Übersicht Martin Brechts zu 
Arndt, Spener, Francke u.v. a. Pietisten und deren Bibelverständnissen deutlich (vgl. 
Brecht, Die Bedeutung der Bibel im deutschen Pietismus, 1993, 103ff.). 

52  Richard Gawthrop und Gerald Strauss sprechen davon, der „Pietism promoted Bible 
reading and literacy.“ (Gawthrop, Strauss, Protestantism and Literacy in Early Modern 
Germany, 1984, 48). 

53  Dass der physische Text sogar für Spiritualisten nicht obsolet wurde, zeigen Bibel-
ausgaben wie die Marburger Bibel und die Berleburger Bibel (vgl. Jürgen Quack (Quack, 
Evangelische Bibelvorreden von der Reformation bis zur Aufklärung, 1975) oder Martin 
Brecht (Brecht, Die Berleburger Bibel, 1982)). 

54  Brecht, Die Bedeutung der Bibel im deutschen Pietismus, 1993, 110. 



1.1 Kirchengeschichtliche Schlaglichter zum gedruckten Buch 23 

 

können. 1676 nimmt Philipp Jakob Spener diese Idee, jedoch ohne Erfolg auf55. 
Dass diese Idee trotzdem bleibt, zeigt sich fast 60 Jahre später in einem 
ähnlichen Anliegen der „Hundert nöthige Sitten-Regeln für Kinder“ von 
Johann Jakob Rambach56. Die Kinder sollen neben dem Gesangbuch auch die 
Bibel mit in den Gottesdienst bringen und mit Lesezeichen „ohne Geräusch 
und vieles Blättern“57 wichtige biblische Texte in ihr markieren. Beide, Philipp 
Jakob Spener und Johann Jakob Rambach, gehen selbstverständlich von der 
Verfügbarkeit einer eigenen Bibel aus.  

Die Bibel ist nach Johann Goldfriedrich seit der Reformation als Produkt 
für „die gelehrte und bemittelte Welt zugeschnitten. Das waren schöne und 
würdige Ausgaben in Quart und Folio mit reichem Kupferschmuck.“58 Erst 
durch den mit den Bibelanstalten einsetzenden Charakter der Bibel als 
(günstigem) Massenprodukt59 ergibt sich auch für die breite Bevölkerung die 
Möglichkeit, eine eigene Bibel zu besitzen60.  

1.1.3 Das Buch als typische Medienform der Bibel 

Bis heute ist das Buch die gewohnte Medienform der Bibel. Auch wenn sich die 
Bedeutung der religiösen Literatur und der Stellenwert der Bibel mit den 
Jahrhunderten verändert61, bleibt das gedruckte Buch als materielle Form der 
Bibel vorherrschend. Nicht zuletzt die Einführung der revidierten Luther-
übersetzung 2017 macht dies wieder ansichtig: im Einführungsgottesdienst oder 

                                                           
55  Vgl. Philipp Jakob Spener (Spener, Brief an Johann Fischer in Riga, 1996, 509). 
56  Vgl. Johann Jakob Rambach (Rambach, Hundert nöthige Sitten-Regeln für Kinder, 

1886-1938). Über die Bedeutung dieser Regeln kann man uneins sein, doch wurden sie 
in die historische Sammlung der Schulordnungen des Großherzogtums Hessen mit 
aufgenommen. Unabhängig von ihrer Bedeutung bleibt aber, dass Rambach hier ein 
Ansinnen an das gute Benehmen der Zeit dokumentiert hat. Dazu gehörten offen-
sichtlich der Zugang zu einer eigenen Bibel auch für Kinder, der Anspruch, der Predigt 
inhaltlich und strukturell folgen sowie die grundlegenden biblischen Texte nachlesen zu 
können.  

57  Rambach, Hundert nöthige Sitten-Regeln für Kinder, 1886-1938, 337. 
58  Goldfriedrich, Geschichte des deutschen Buchhandels, 1908, 347. 
59  Dass bereits die Bibeln der Cansteinschen Bibelanstalt als Buchhandelsprodukt und 

nicht als unbedeutendes religiöses Schrifttum wahrgenommen werden, zeigt der Ärger 
der zeitgenössischen Verlage und Buchhändler (vgl. Johann Goldfriedrich 
(Goldfriedrich, Geschichte des deutschen Buchhandels, 1908, 347ff.)). 

60  Die Beweggründe, eine Bibel besitzen zu wollen, waren sicherlich unterschiedlich. 
Richard Gawthrop und Gerald Strauss bspw. sehen sie nicht als „matter of spontaneous 
buying by people taking advantage of the low price to satisfy a deeply felt and long 
frustrated need. Rather, the key factor underlying the steady demand for Bibles was the 
enactment throughout Lutheran Germany of school ordinances which (…) required 
Bible reading in the primary schools.“ (Gawthrop, Strauss, Protestantism and Literacy in 
Early Modern Germany, 1984, 50). 

61  Vgl. Karl-Fritz Daiber (Daiber, Die Bibel als Erbauungsbuch und Kulturerbe, 1997, 
234). 



24 1 Grundlegung: Die Bibel als Buch 

 

in den offiziellen Pressemeldungen ist immer wieder von der neuen „Bibel“ die 
Rede62, während ein Buch gezeigt oder abgebildet wird. Und der Rats-
vorsitzende der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Heinrich 
Bedford-Strohm, wird in der Pressemeldung zum Andruck der neuen 
Bibelübersetzung zitiert mit: „Gottes Wort muss mit Händen zu greifen sein. 
Auch in der revidierten Lutherübersetzung. Neben den neuen elektronischen 
Mitteln, die Bibel zu verbreiten, wird deswegen die gedruckte Bibel auch in der 
Zukunft ihre zentrale Bedeutung behalten.“63  

Erst die Digitalisierung scheint die Bibel als Buch in Frage zu stellen. 
Erkennbar ist dies an den sich verbreitenden online Bibelportalen, Bibel-Apps 
oder auch der Basisbibel. Die Basisbibel ist ein Übergangsprodukt, das in 
seinem Text und in seiner Gestaltung Rücksicht auf bereits veränderte digitale 
Lesegewohnheiten nimmt, aber auch als Buch gedruckt wird. Roland Reuß 
beschreibt diese Entwicklung wie folgt: „Was Gesundheit ist, fangen wir an zu 
verstehen, wenn wir krank sind. Ihre gewöhnliche Existenzform ist (…) die der 
Verborgenheit. Ähnlich verhält es sich mit der Gegenständlichkeit des Buches, 
die aus ihrer unbeachteten Scheintrivialität erst jetzt hervortritt, wo sie mit 
ungegenständlichen Repräsentationen der Schrift konkurriert.“64 Gerade im 
Zeitalter der zunehmenden Digitalisierung scheint es also angebracht, die 
(noch) gängige Medienform gründlich in Blick zu nehmen, bevor man 
Konsequenzen und Möglichkeiten eines digitalen Bibelgebrauchs erörtern kann. 

1.1.4 Die Leitkategorie „Buch“ und eine Annäherung an 
das ‚Bibelbuch‘ 

1.1.4.1 Das „Buch“ 

Will man die Materialität der Bibel untersuchen, muss man sich mit dem 
„Buch“ beschäftigen. Das „Buch“ ist ein hochkomplexer Gegenstand, nach 
Fritz Funke gehört es „zu den wichtigsten Kulturgütern der Menschheit. (…) 
Seine Hauptfunktion ist, schriftliche Aufzeichnungen, Literaturgut, Texte und 
bildliche Darstellungen verschiedener Art aufzunehmen, zu überliefern und 
zugänglich zu halten. Es ist Wissensspeicher für alle Wissensgebiete und kann 
künstlerisch gestalteter Gegenstand sein. (…) Seine Form, seine Herstellung 
und seine Ausstattung sind vom jeweiligen technischen, ökonomischen, sozia-
len und kulturellen Entwicklungsstand der Gesellschaft abhängig. Im Her-
stellungsprozeß und Vertrieb gewinnt es wirtschaftliche Bedeutung, da es nicht 
nur Kulturgut, sondern auch Handelsware ist. Die Wirkung des Buches geht 
von der Bedeutung seines Inhaltes aus, der sich auf alle Gebiete menschlicher 

                                                           
62  Vgl. dazu den kritischen Beitrag von Magdalene Frettlöh (Frettlöh, „Am Anfang war das 

Wort“ - doch welches? 01.11.2016). 
63  Deutsche Bibelgesellschaft, Neue Lutherbibel heute angedruckt. 
64  Reuß, Die perfekte Lesemaschine, 2014, 39.  




