1 Einflihrung

Wenn dieses Buch erscheint, ist die Welle der Achtundsechziger-Literatur abge-
klungen, die 2018 den deutschen Buchmarkt unter dem Motto »50 Jahre Studen-
tenbewegung und was daraus geworden ist« tiberschwemmte. Wir schwimmen
sozusagen auf der Nachwelle dieser Flut. Es fiel uns auf, dass zum Jubilaumsjahr
zwar sehr viel Gber die politische und kulturelle Seite der Erneuerungsbewegung
geschrieben worden ist, aber sehr wenig iiber die pidagogische.! Und doch ver-
bindet uns mit der erschienenen Literatur zum Thema ein Begriff, der in vielen
Artikeln, Publikationen, Zeitungen und Fernsehsendungen immer wieder auf-
tauchte: Generation.?

Das ist bei einer Ruckschau auf die Menschen und Aktionen jener Jahre nicht
verwunderlich, denn es schauten 2018 viele der Autoren und Diskutanten auf ei-
nen prigenden Lebensabschnitt ihrer eigenen Biografie zurtck. Sie waren Teil
der Bewegung gewesen, jung, engagiert und (wild) entschlossen, die versteiner-
ten Verhaltnisse zum Tanzen zu bringen — so wollten sie das Marx-Zitat verste-
hen und erneut verstehen lernen.

Die Autorinnen des vorliegenden Buches gehéren dieser rickschauenden Ge-
neration an. Auch wir wollten, dass sich die Verhaltnisse anderten — in unserem
Fall vorrangig die in der und um die Schule. Unser beruflicher Werdegang und
unsere personliche Biografie sind lebensbestimmend von jenen Jahren beein-
flusst. Wir schauen daher auch auf uns selbst zuriick.

Uns geht es um ein Bilanzierungsprojekt: Was ist tibrig geblieben von den da-
mals entwickelten Ideen und - oft vergeblich - erkdmpften Reformen, die fiir
mehr gesellschaftliche Gerechtigkeit und mehr Lernneugierde sorgen sollten?
Diese Frage stellen heute viele und beantworten sie wie Frei: »1968 war nicht das
Jahr, das alles verandert hat ... Aber nach »68« war fast nichts mehr so wie vor-
her.« (Frei 2008, S. 228).

Unser Buch beabsichtigt keine objektiv-historische Retrospektive tiber die da-
malige Schulpolitik und die Bildungsreform der spiten 1960er und 1970er Jahre,
sondern wir wollen darstellen, warum unserer Generation dieses 68er-Projekt
heute noch wichtig ist und erneut wichtig wird, wenn wir an die uns nachfol-
genden Generationen von Lehrern und Pidagogen denken; sie sind mit unseren
Kindern und Enkelkindern befasst. Wie reagieren heutige Lehrer und Lehrerin-
nen, Lehrerausbilder und Pidagogen — die weibliche Form immer mitgedacht —
auf Reformen und padagogische Utopien, die damals aus der deutschen und in-

1 Ausnahmen: Baader; Herrmann 2011.
2 Fur viele: Koch 2018; Bude 2018.



1 Einfuhrung

ternationalen Geschichte ans Licht gehoben und auf die aktuellen herrschenden
Verhiltnisse bezogen wurden?

Um diese Fragen zu beantworten, beschreiten wir sechs erkenntnistheoreti-
sche und methodische Wege.

Wir beginnen mit einem erkenntnistheoretischen, dem Forschungsdesign ge-
widmeten Kapitel, in dem wir uns fiir unser Vorhaben Gedanken iiber kollektives
und individuelles Gedachtnis machen und wie diese mit Generationen zusam-
menhingen (> Kap. 2).

Sodann gilt unser empirisch-historisches Interesse den in den spaten sechziger
und siebziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts erschienenen Neugriindungen
der piadagogischen Zeitschriften betrifft:erziehung (b:e) und pad.extra. Wir greifen
auf grundlegende sozialwissenschaftliche und padagogische Artikel, bildungspoli-
tische Kontroversen, Schulreports und Lehrerausbildungskonzepte zurtick, die
alle nicht im Geist der bis dahin geltenden wissenschaftlichen Normen und Tradi-
tionen geschrieben wurden, sondern aufrithren und zu Neuem anregen wollten.
In diesem Sinn benutzen wir die beiden Zeitschriften als Quellen des kollektiven
Gedachtnisses. Es bewahrt fir die Jingeren in pidagogischen Feldern ein Erbe,
dessen sie sich oft nicht mehr oder nur noch halbbewusst sind (> Kap. 3).

In einem dritten Schritt stellen wir zur Einstimmung und Erliuterung me-
thodische Uberlegungen an (> Kap. 4), auf die zwei empirische Kapitel folgen.
Zunichst prasentieren wir eine Reihe biografischer Skizzen von Akteuren und
Beobachtern der damaligen padagogischen Projekte (darunter die Autorinnen
dieses Buches):

Wie kamen wir und andere zur Studentenbewegung, welche Erfahrungen
machten wir durch sie? Es handelt sich hier exemplarisch um Protagonisten und
Protagonistinnen der pidagogischen Bewegung. Mitte der sechziger Jahre sind
sie 20 bis 30 Jahre alt, haben die Kriegsjahre 1939-1945 also gerade noch als
Kind erlebt und haben Eltern, die mit beiden Beinen im Nationalsozialismus ge-
standen haben, gern oder ungern (> Kap. 5).

Mit einem groflen Sprung landen wir in der Gegenwart:

Mit heutigen Lehrern und Lehrerinnen, Studierenden und Pensionéren fihr-
ten wir Diskussionen iiber ihre (ehemaligen) Berufserfahrungen und iber die Fra-
ge, wie sie in der Lehrerausbildung auf die Praxis vorbereitet wurden bzw. die
nachfolgenden Generationen vorbereiteten. Die Themen fiir diese Diskussionen
gaben wir anhand der Analysen der Zeitschriften b:e und pad.extra vor (» Kap. 4
und » Kap. 6).

Abschlielend restimieren wir: Was hat die padagogische Aufbruchbewegung
heutigen Lehrern, Padagogen und Bildungspolitikern gebracht? Was ist von ih-
rem einstigen Enthusiasmus — aber auch ihrer Kritik — geblieben? Wie denken
sie heute tber die Fragen, die ihre Vorginger bewegt hatten? Und wie wird es
weitergehen in der Schule und in der Bildungspolitik?

Die letzte Frage konnen wir natiirlich nicht abschliefend beantworten. Aber
wir kénnen aus den Erfahrungen und dem bisher Erreichten und Nicht-Erreich-
ten Entwicklungslinien skizzieren und zur Diskussion stellen (> Kap. 7).

10



2 Theoretische Beziige

2.1 Einleitung

Wie eingangs angefiihrt, wollen wir, selbst Achtundsechziger, uns klarmachen,
wie Gedanken und Handeln der damaligen Akteure sich in den nachfolgenden
Generationen von Pidagogen und Lehrern niederschlagen, auch wenn sie Jahr-
gingen angehoren, die weit von der Studentenbewegung entfernt sind. Es gibt
aber so etwas wie ein kollektives Gedichtnis, in dem nicht nur Gegenwartiges,
sondern auch Vergangenes aufbewahrt wird — aufbewahrt nicht als etwas Festes,
Unverianderliches, sondern bearbeitet von den Nachkommenden durch ihre eige-
nen Erfahrungen. Was sich dann niederschligt, ist eine Gemengelage aus indi-
viduellen Erfahrungen und kollektiven Interpretationen von Vergangenem. In
beide Formen der Erinnerung spielt Mythenbildung hinein, die ihrerseits dazu
fuhrt, dass Kulturschaffende und Sozialforscher sie mit der Absicht dekonstruie-
ren, ein angemessenes Bild des in der Vergangenheit Geschehenen und Erlebten
zu erstellen. Dass dabei Neuinterpretationen keinen alleinigen Geltungsanspruch
erheben konnen, hilt die Reflexion der Vergangenheit im Licht gegenwartiger
Gesellschaftsprobleme in Gang.

Es geht in unserem Buch um zwei tragende Ideen: einerseits um die gerade
im Zusammenhang der Achtundsechziger vieldiskutierten Konzepte »Generation
und Generationenzusammenhang«; andererseits um das individuelle und kollek-
tive Gedachtnis. Beide Konzepte hingen auf vielfach verschlungene Weise mit-
einander zusammen, denn woran sich die Angehorigen der alteren Generationen
erinnern, und wie sie die Ereignisse der Studentenbewegung beurteilen und im
weiteren Verlauf ihres Lebens in ihrer eigenen Biografie immer wieder neu bear-
beiten (oder in Mythen gerinnen lassen), unterscheidet sich natur- und entwick-
lungsgemafs von den Angehérigen der jingeren Generationen, etwa heutigen
Lehrern und Lehrerinnen. Letztere haben keine eigenen Erinnerungen an die
Studentenbewegung, sondern erfahren davon durch ihre (Grof-)Eltern, durch
Publikationen und die 6ffentliche Meinung.

Sowohl Altere als auch Jingere sind mit ihren personlichen Erinnerungen
und Erfahrungen an der Produktion des kollektiven Gedichtnisses beteiligt,
heute wie damals. Die Frage »Weifft Du noch, wie wir damals...?« stellt
die 68er-Generation, die heute tiber 70-Jahrigen (wenn sie noch leben). Die
Frage »Was haben die damals eigentlich gemacht und gewollt« stellen (wenn
tiberhaupt) die heute 30- bis 50-Jdhrigen und (vielleicht gerade noch) ihre Kin-
der.

11



2 Theoretische Bezlge

Fur das kollektive Gedichtnis spielen die Medien eine umso meinungsprigen-
dere Rolle, je weiter »Achtundsechzig« zuriickliegt. Zu diesen Medien gehoren
inzwischen auch retrospektive Erinnerungsberichte und Einschatzungen der da-
maligen Akteure.

2.2 Kollektives und individuelles Gedachtnis

Vorweg festgestellt: Beim kollektiven und individuellen Gedéchtnis geht es im-
mer um Vergangenes. Erst wenn Ereignisse eine Weile zuriickliegen, kommen sie
fir die Bildung und Bearbeitung des kollektiven und individuellen Gedachtnisses
in Frage. Gleichwohl entstehen beide Gedichtnisse in nichster zeitlicher und
raumlicher Nihe des Ereignisses, etwa was den Zweiten Weltkrieg betrifft, der am
1. September 1939 mit dem Einfall der deutschen Wehrmacht ins Nachbarland
Polen begann. Im Nachhinein dehnt sich die Entstehungsperiode in weiter zu-
rickliegende Zeiten und Raume aus — die Weimarer Republik, die verschiedenen
betroffenen Nationen und Lander mit ihren besonderen Verhiltnissen etc. So mo-
difiziert sich das kollektive Gedichtnis ebenso wie das eines Einzelnen entspre-
chend der Abfolge der Ereignisse, ohne dass diese objektive Abfolge immer einge-
halten werden miisste bzw. indem unterschiedliche Schwerpunkte gelegt werden.

Fir das Ereignis »Achtundsechzig« gilt Ahnliches. Erst mit einem gewissen
Zeitabstand erweitert sich die Perspektive, das Ereignis wird in einen breiteren
gesellschaftlichen Kontext eingebettet, das kollektive und das individuelle Ge-
déchtnis formen und verindern sich laufend, sowohl was personliche und wis-
senschaftlich explizierende Interpretationen betrifft als auch die Mythen, die um
die zurtickliegenden Erlebnisse und Ereignisse gewebt werden.

Das kollektive und das jeweilige individuelle Gedachtnis stehen miteinander
in Verbindung; keines von beiden kann unabhingig vom anderen entstehen und
bestehen. Dabei unterliegt diese Verbindung selbst ununterbrochenen Wandlun-
gen, je nach privaten Umstinden und 6ffentlichen Ereignissen, Moden und poli-
tischen Verschiebungen.

Im Begriff »Generationengedichtnis« kommen individuelles und kollektives
Gedichtnis schlieflich zusammen: Das

»Generationengedichtnis (...) bezieht sich nicht in erster Linie auf die Erfahrungen, die
eine Gruppe von Menschen in einem bestimmten zeitlichen Kontext gemacht hat, son-
dern vor allem auf die Form der Erfahrungsverarbeitung. Der Erfahrungshintergrund der
Generation bestimmt in diesem Sinn die individuelle Wahrnehmung und Einordnung
von Ereignissen (...)« (Gudehus; Eichenberg; Welzer 2010, S. 89f. - Herv. d. A.).?

Dies lasst sich an den Lebensldufen der aktiv an »Achtundsechzig« Beteiligten
verdeutlichen. Viele von ihnen wurden spiter einflussreiche Pidagogen, Wissen-
schaftler und Bildungspolitiker. Deren heutige Einschitzung ihrer damaligen

3 Vgl. auch das von J. Reulecke (2003) gepragte Konzept der Generationalitit.

12



2.2 Kollektives und individuelles Gedachtnis

Handlungen und Ideen entspricht in seltensten Fillen der friheren. Sie (und alle
anderen Generationsgenossen) beziehen sich reflektierend auf das inzwischen
entstandene kollektive Gedichtnis und sind gleichzeitig ein Teil von ihm. Und
durch ihre Reflexion verandern sie erneut das kollektive Bewusstsein; das kollek-
tive Gedichtnis ist nie »abgeschlossen«. Anders gesagt: Das kollektive Gedachtnis
stirbt zwar nicht, aber sein Inhalt kann einem zeitweiligen Vergessen anheimfal-
len. So war das kollektive 68er-Gedéachtnis mehrere Jahrzehnte still und »erwach-
te« dann umso stirker im Anlauf auf das 50-jahrige Jubilium im Jahr 2018. Er-
neut meldeten sich auch individuelle Erinnerungen zu Wort.

Ahnlich wie beim kollektiven Gedichtnis, setzt beim individuellen Gedicht-
nis der Akt des Erinnerns voraus, dass das zu Erinnernde eine Bedeutung fir den
Erinnernden hat. Daniel Bertaux und Isabelle Bertaux-Wiame sprechen vom »au-
tobiografischen Gedachtnis« und reservieren es fiir den Teil des individuellen Ge-
dachtnisses, der aktiviert wird, wenn jemand sein Leben erzahlt. Was er oder sie
erzahlt — und wem -, ist bereits durch den Erzahlkontext konnotiert, steht also
nicht wie ein Foto fest: »Sich-Erinnern ist Arbeit, und nicht einfach das Abspu-
len des Aufgenommenen.« (Bertaux; Bertaux-Wiame 1980, S. 100f.) Bedeutsame
personliche Erinnerungen an »1968« wurden durch das 50-jahrige Jubilium (re-)
aktiviert und schlossen an das ebenfalls reaktivierte kollektive Gedichtnis an.
Der Buch- und Zeitschriftenmarkt 2018 zeugt von beidem.

Das Besondere an unserem Rekonstruktionsprojekt ist nun, dass die Trager
des individuellen Gedichtnisses gleichzeitig die Produzenten des kollektiven Ge-
dachtnisses sind: Es sind die Schreiber und Leser der ausgewéhlten Zeitschriften
b:e und péd.extra. Es handelt sich erwiesenermaffen um Gruppenprodukte, ent-
standen aus der Zusammenarbeit der Macher dieser Organe mit ihrer Leser-
schaft. Dabei betatigten sich die Leser auch ofter als Autoren, vermittelten also
zwischen zwei Funktionen — dem Herstellen von Texten und dem Rezipieren
von Texten. Das (nachtrigliche) kollektive Gedéchtnis ist dann eine unaufldsli-
che Mischung aus kollektiven und individuellen Gedéchtnissen. Die Nihe zwi-
schen Autoren- und Leserschaft war etwas Neues in der padagogischen Literatur
und trug betrichtlich zur spateren Mythenbildung einer homogenen Achtund-
sechziger-Generation bei, dem verbindenden Wir-Gefiihl; das kollektive Gedéacht-
nis fungiert als Generationengedichtnis (Bude 1995; 2018).

b:e und pad.extra wurden von der Studenten-Generation mit der expliziten
Absicht gegriindet, die laufenden padagogisch-politischen Diskussionen zu doku-
mentieren und die bundesrepublikanische Wirklichkeit in Schule und Gesell-
schaft zu beeinflussen. Sie schrieben mit dem Ziel, dass die dort veroffentlichten
Artikel nicht nur von ihren unmittelbaren Zeitgenossen rezipiert und auf ihre
Theorie- und Praxisrelevanz untersucht werden sollten, sondern auch mit Blick
auf zukiinftige Leser-Generationen. In diesem Bewusstsein arbeiteten sie am Ent-
stehen einer Generationskette von Produzenten, Rezipienten und Reproduzenten
in den Bereichen Schule, Bildung und Bildungspolitik, des Weiteren auch Sozial-
und Kulturwissenschaften. Sie alle waren oder wurden fiir heute Lebende zu Tri-
gern des kollektiven Bewusstseins tGber jene Jahre und Aktionen.

So ist das Material, das die Achtundsechziger fiir das kollektive Gedachtnis be-
reitstellen, nicht einheitlich. Ein evidentes Beispiel hierfir sind die ideologischen

13



2 Theoretische Bezlge

Grabenkdmpfe bereits wihrend der Zeit der Studentenbewegung, vor allem die
zwischen den »Revisionisten« und den »Revolutiondren«. Bei spiteren Interpre-
tationen der damals Aktiven findet sich riickblickend einerseits eine abwehren-
de Haltung — »Was die (wir) damals dachten, war Stuss« — gegeniiber einer affir-
mativen: »War doch gar nicht so falsch, wofiir die (wir) damals kimpften.« Es
entstehen divergierende Teil-Kollektiverinnerungen. In b:e und péad.extra wird
ein breites Feld an Meinungen und Interpretationen der schul- und padagogisch-
politischen Szenerie zum Ausdruck, auf die sich die damaligen Akteure bei ihren
spateren Einschitzungen stiitzen und die sie je nach eigener Einschitzung benut-
zen. Dabei verwissern die ehemals unversdhnlichen Positionen.

Was nun — wiederum idealtypisch — die Jungeren, die heutigen Lehrer und an-
dere, betrifft, so konnen sie auf 1968 nicht mehr direkt reagieren, sie sind (wenn
es sie Gberhaupt interessiert) auf Quellen angewiesen, die die Achtundsechziger
im engeren und weiteren Sinn produziert und hinterlassen haben. Sie interpre-
tieren diese Quellen aus ihrer gegenwirtigen Situation heraus und erweitern (ver-
falschen) das kollektive Gedichtnis, das dadurch immer weniger eindeutig wird.
Kirzer gesagt: Es gibt nicht die eine Wahrheit im Historisch-Sozialen.

Das kollektive Gedachtnis mit seinen (stilisierten) Erinnerungen und Interpre-
tationen hingt also unlosbar an der Kette aufeinander folgender Generationen
und wird von immer neuen Schiiben erschiittert, die sich aus der Generationsdy-
namik ergeben. Konkret: In einem Staat mit einer neoliberalen Schul- und Bil-
dungspolitik mag das kollektive Bewusstsein von und tber 1968 nostalgische
Ziige annehmen (»War utopisch, ist aber leider fiir immer vorbei«), wahrend es
unter einer sozialdemokratischen Gesellschaftspolitik eher zur Kritik neigt —
»Wiederholen wir um Himmels willen nicht die Fehler, vor denen die Achtund-
sechziger schon damals gewarnt haben« (Boykott der integrierten Gesamtschule).

Die jungeren und jingsten Generationen leben in einer Zeit, die durch die
Dauerprasenz und die Vielfalt der neuen Medien dabei ist, kollektive Erinnerun-
gen zu verdringen, auszuloschen oder als Fake zu diskriminieren. Wenn die tra-
dierten Mechanismen und Apparate 6ffentlicher Meinungsbildung nicht mehr
zuverlassig arbeiten — Ricklauf seridser Printmedien, desorientierende Informa-
tionen, demagogische identitire Bewegungen anstelle historisch-soziologischer
Analysen und einer vertrauensvollen Beziehung zwischen offentlicher Moral und
Gesellschaftsmitgliedern —, wenn all diese Bedingungen und Traditionen in Ge-
fahr geraten, so hat gerade das kollektive Gedachtnis die Aufgabe, Erinnerungen
wachzuhalten und sie als Orientierungsrahmen* prisent zu halten.

Wachgehaltene Erinnerungen vermitteln dem Einzelnen und Gruppen Zu-
gehorigkeit. Das Gefiihl der Zugehorigkeit zu einer Generation ist fiir heutige
Jugendliche und junge Erwachsene nicht mehr etwas Selbstverstindliches, et-
was, das ihnen ein unverwechselbares und stabiles Identititsgefiihl gibt. Davon
zeugen nicht zuletzt die in immer hektischerem Tempo herbeizitierten »Gene-
rationen<’. Sind wir (Alteren, Achtundsechziger) Zeugen, die dabei zuschauen,

4 Vgl. M. Halbwachs’ Begriff »cadres sociaux« (1925/1985).
S Vgl. z.B. Florian Illies’ viel zitierte »Generation Golf« (2000), Douglas Couplands »Gene-
ration X« (1991) oder auch Hurrelmann; Albrecht 2016.

14



2.3 Generation und Generationszusammenhange

wie die Generationenkette zerbricht, sich in mediatisierte Teil-Identititen auf-
lost?

Dann wire eine wichtige Frage, wo Orte fiir intergenerationelle Begegnungen
und Gesprache zu finden oder gar neu einzurichten sind. Uber ihre Kinder, En-
kelkinder, deren Peers und ihre Lehrer und Erzieher halten die Alteren die din-
ner werdenden Fiden der Generationskette noch in ihren Handen; vermittelt
tiber diese Kettenglieder, wird noch und mit neuen Impulsen iber Vergangenes
geredet. Die Orte fiir diese Kommunikation sind neben ganz neuen (medialen)
immer noch die alten — Familie, Lebensumfeld, Schule —, aber nicht mehr in ih-
rer alten Bedeutung. Das Beste, was unter diesen Bedingungen den Teilhabern
der verschiedenen Generationen passieren kann und zu tun bleibt, ist, die Kom-
munikation mit Blick nach vorn, aber eben auch zurtick nach hinten offenzuhal-
ten. Der Blick zuriick in die nahe Vergangenheit, in unserem Projekt in die Pa-
dagogik der Achtundsechziger, ist eine Gesprachsaufforderung.

2.3  Generation und Generationszusammenhange

Betrachten wir nun »die Achtundsechziger« noch einmal aus einem anderen
Blickwinkel, als Generationsgestalt in einem Bild:

Im Ruckblick erscheint Achtundsechzig nicht als ein hoher Berg, der sich aus
einer flachen Ebene erhebt, oder als ein unerwarteter Vulkanausbruch, sondern
als ein Ereignis, das sich schon linger durch verschiedene Vorzeichen angekiin-
digt hatte. Dazu gehorten etwa die Unruhen, die zur Verabschiedung der Not-
standsgesetze fithrten, oder die warnenden Stimmen von Bildungspolitikern, das
nachkriegsdeutsche Schulwesen hinke hoftnungslos hinter internationalen Ent-
wicklungen her.

Mehrere Autoren sprechen in diesem Zusammenhang von den »langen sechzi-
ger Jahreng, also einer Hiigelkette, die dann allerdings in einen steilen Gipfel
mit kleineren und groferen Vulkanausbrichen miindet. Den Gipfelaufstieg un-
ternehmen die spéter als »Achtundsechziger« titulierten jungen Leute, die um
1968 etwa 20 bis 30 Jahre alt sind. Thnen folgen auf ihrem Weg mit gehoérigem
Abstand die Angehorigen der alteren Generationen, die Eltern und im weiteren
Sinn Erzieher und andere gesellschaftliche Gruppen.

Beide Generationen unternehmen die Wanderung in derselben Gegend, West-
deutschland, wobei die Alteren bereits viel hinter sich, die Jiingeren noch viel
vor sich haben. Nach Kriegsende leben sie alle im beginnenden Wirtschaftswun-
derland, die einen als heranwachsende Generation Jugendlicher und junger Er-
wachsener, die Alteren mit ihren (Kriegs-)Erfahrungen und (Nachkriegs-)Erwar-
tungen.

Den Gipfel - um im Bild zu bleiben - erreichen nur wenige der alteren Gene-
ration, den meisten von ihnen ist er viel zu steil und wild, sie drehen um oder ru-
hen auf halber Hohe aus, wihrend die Jiingeren, ausgestattet mit frischer Theorie-

15



2 Theoretische Bezlge

Nahrung und neugierig auf die neuen Aussichten, weiterstiirmen. Allerdings gibt
es auch hier Langsamere und Schnellere mit verschieden gepackten Rucksicken,
je nachdem mit neu erworbenen Theorie- und Praxisgeratschaften oder noch Al-
tes mit sich schleppend. Denn auch wenn die Aufbruch-Bewegten sich viel Neues
aneigneten und ausprobierten, so waren sie doch die Kinder ihrer Eltern und
durch sie in ihrem Habitus mitgepragt.

»Die >langen sechziger Jahre¢, das sind fiir mich die zwanzig Jahre von 1962
bis 1982, also von den >Schwabinger Krawallen< und der >Spiegel-Affire« bis zum
Regierungsantritt von Helmut Kohl. Die >kurzen sechziger Jahre< datieren vom
2. Juni 1967 (...) bis zum Berufsverbots-Erlass 1972 und dem Ruckeritt Willy
Brandts im Jahr 1974, resiimiert der Kulturwissenschaftler Diethart Kerbs 2011.°
Anders konnotiert, aber etwa zeitgleich, setzt Hannes Heer den Anfang;:

»Die Geschichte der Studentenrevolte begann schon 1961. Damals hatte sich die SPD
von ihrem Studentenverband, dem >Sozialistischen Deutschen Studentenbund< (SDS),
getrennt, und zwar anlésslich der Kampagne gegen die geplante Atombewaffnung der
Bundeswehr. Aus dieser Kampagne hatte sich die SPD zurtickgezogen und auch weniger
radikal als der SDS gegen die Naziverbrechen protestiert.«

Heer sieht drei Ereignisse als entscheidend an: Erstens den Kampf um die Demo-
kratisierung der Universititen seit 1961; zweitens den Widerstand gegen die Not-
standsgesetze, und drittens den Krieg in Vietnam.”

Diese langen bzw. kurzen sechziger Jahre® wurden von den betroffenen Gene-
rationen verschieden erlebt, je nach Alter und Erfahrungshorizont. Die ersten
Nachkriegsjahrginge, die sich links von der Mitte in der SPD und deren Jugend-
organisation SDS ansiedelten — es waren Teile der Flakhelfergeneration, noch
mit Kriegserfahrung — wurden abgel6st von den Jahrgingen 1939 bis 1949 ohne
diese Erfahrungen. Aus ihnen entwickelte sich die »antiautoritire Bewegungs,
die das Gesicht der Studentenbewegung bis zu ihrem Auslaufen in den 1970er
Jahren pragte.

Erst heute verwischen die generationsspezifischen Perspektiven: Die damals
Jungen sind heute alt, und die damals Alteren grofenteils gestorben. Sozialwis-
senschaftler und Journalisten aus der Generation der Kinder und Enkelkinder
der Protestgeneration — sie tritt ihrerseits allmahlich von der Bildfliche ab -
schauen aus personlich unbeteiligter Sicht, mit neutralen Augen auf das damali-
ge Geschehen. Die Fernglaser, in den letzten zehn Jahren vor die Augen der Be-
trachter gehalten, zeigen ein differenzierteres Bild. Es waren jedenfalls nicht nur
Gipfelstiirmer, so lasst sich aus Zeitabstand feststellen, und bei genauerem Hinse-

6 Zit. nach Groppe, 2011, S. 155. Vgl. auch von Hodenberg; Siegfried: »Reform und Re-
volte. 1968 und die langen sechziger Jahre in der Geschichte der Bundesrepublike, in:
Wo »1968« liegt. Reform und Revolte in der Geschichte der Bundesrepublik, Hrsg.
dies., Gottingen 2006, S. 7-14.

7 Vgl. Beilage des Tagesspiegels 10. Mirz 2018: Hannes Heer: 50 Jahre Studentenrevolte.
Wider das braune Erbe.

8 »In den letzten zehn Jahren hat die geschichtswissenschaftliche Forschung immer ofter
die Bedeutung von Achtundsechzig als politische Zasur verneint, die Proteste aber als
sichtbaren Hohepunkt eines lingerfristigen kulturellen Wandels dargestellt.« (von Ho-
denberg 2018, S. 199).

16



2.3 Generation und Generationszusammenhange

hen waren es nicht nur junge Manner. Sie wurden begleitet von jungen Frauen,
auch wenn diese zunichst weniger deutlich ins Blickfeld der Beobachter kamen.’

Mit den Jungen hielten einige — allerdings wenige — Altere Schritt, die zur Va-
ter- oder ilteren Briider-Generation gehorten. Es handelte sich also, wenn auch
in verschiedener Gewichtung, um zwei beteiligte Generationen: prominent die
aktive Studenten-Generation; neben ihr die der Elterngeneration zuzurechnen-
den Sympathisanten. Diese Sympathisanten im Politik-, Bildungs- und Kulturbe-
reich spielten fiir die padagogischen Achtundsechziger die Rolle von Ersatzvitern
(weniger -miittern), sie fungierten als geneigte und befahigte Briickenbauer zwi-
schen Jung und Alt."°

Post-Achtundsechzig-Analysen haben spitere Mythenbildungen ausgemacht,
sei es durch die Ex-Achtundsechziger selbst, sei es durch die Massenmedien, die,
je weiter entfernt vom Geschehen, desto stirker aus den Achtundsechzigern eine
»Generation« machten. Die Definitionen wurden dabei immer diffuser, sodass
zum Beispiel Groppe dafiir pladiert, Generationen feldspezifisch zu definieren,
abhingig von Institutionen und intellektuellen Feldern, in denen »die Kampfe
um Deutungsmacht auch als Kimpfe von Generationen« interpretiert werden
konnen (Groppe 2011, S. 138).!! Diesem Vorschlag, nach sozialen und anderen
Feldern zu unterscheiden, folgen die meisten Verdffentlichungen iber 1968 nur
bedingt, er ist aber fiir unser Projekt, in dem es ja um die Achtundsechziger in
den Feldern Schule und Pidagogik geht, wichtig. Denn in den Veréffentlichun-
gen von b:e und pad.extra geht es eben um das Erreichen einer neuen Deutungs-
macht in Sachen Bildung und Erziehung.

Wie viele »Achtundsechziger« es schlussendlich gegeben hat, dartber stritten
spater viele damals beteiligte wie auch nachgeborene Interpreten. So konstatiert
Heinz Bude siffisant, die Achtundsechziger-Generation hitte in den achtziger
Jahren »eine erhebliche retrospektive Vermehrung« erfahren: »Am Ende gehér-
ten gar die Modernisierer in der CDU zur Achtundsechziger Generation.« (Bude
1997, S. 43)'

Den 68er-Mythos haben die damals aktiv Beteiligten in ihrem Selbstverstind-
nis und Rechtfertigungswunsch fir diesen besonderen Teil ihrer Biografie er-

9 Vgl. zur Vernachlissigung der weiblichen Achtundsechziger von Hodenberg (2018),
insbes. Kap. 5, und ihr Resiimee: »Die Minner wurden Achtundsechziger, indem sie
sich durch Einschreibung in mediale Debatten einen Generationsmythos bastelten. Die
Frauen wurden Achtundsechzigerinnen, indem sie sich selbst und das Land verinder-
ten.« (S. 150).

10 Vgl. ABmann 2015: Klaus Mollenhauer. Vordenker der 68er — Begriinder der emanzipa-
torischen Pidagogik. Eine Biografie. Vgl. weiter zur kritischen Theorie Klafki 1970;
Blankertz 1969.

11 Matthes pladiert dafiir, Generation und Generationsverhiltnisse nicht nur feldspezi-
fisch, sondern auch »angesichts von Erfahrungen der Ungleichzeitigkeit des Gleichzeitigen
zu verstehenc (zit. in Gudehus; Eichenberg; Welzer 2010, S. 329; Herv. von uns). Ahn-
lich wie Groppe spricht Halbwachs vom kollektiven Gedéchtnis einer Berufsgruppe
(1985, S. 323).

12 Vgl. auch die Kohorten-Analyse von Schroder 2018, der feststellt, dass die 68er zwar
gegentiber vorherigen und nachkommenden Kohorten ein hoheres Politikinteresse hat-
ten, sich aber in anderen Lebensweisen (Partnerschaft, beruflicher Erfolg) nicht wesent-
lich von diesen unterschieden.

17



2 Theoretische Bezlge

zeugt, aber der Mythos ist ihnen auch durch die Massenmedien schon damals
aufgezwungen worden, und nicht wenige »Ehemalige« haben sich damals wie
heute dem Mythenbild, das da von ihnen gezeichnet wurde, widersetzt oder den
Mythos zumindest modifiziert."
»Seit den 1970er-Jahren verflichtigte sich das Bewusstsein, dass die >Bewegung« primar
eine Studenten- und Assistentenbewegung gewesen war, umso mehr, je stirker »68< als

konkretes Identititsmerkmal einer >Generation« verstanden wurde und entsprechend of-
fene Zuschreibungen vorgenommen wurden.« (Groppe 2011, S. 137)

Zur Mythenbildung gehort — wiederum von den Beteiligten selbst erzeugt und
verstarkt durch visuelle und schriftliche Massenprodukte — auch der »Vater-Sohn-
Konflikt«. Thm zufolge waren alle 68er-Viter Nazis gewesen und geblieben und
hatten sich bei ihrer Heimkehr aus Krieg und (russischer) Gefangenschaft nur zu
gern als neue Demokraten ausgegeben, oder sie saen als unauffillige Schweiger
am Familientisch, wahrend ihre Séhne (weniger die Tochter) als aufsassige Ju-
gendliche nach Verschwiegenem zu fahnden begannen.

Auferhalb des Mythos erscheint ein differenzierteres Bild der Generationsbe-
ziechungen. Der Konflikt zwischen Vitern und S6hnen existiert schon deshalb
nicht generell in dieser Form, weil die meisten Viter 1968 etwa 50 Jahre alt oder
junger waren und das NS-Deutschland nur als Jugendliche erlebt hatten. Sie wa-
ren, »weil unbelastet — als junge Erwachsene rasch in verantwortliche Positionen
in Politik, Medien und Universititen aufgeriickt« (als Beispiele nennt von Ho-
denberg, 2018, S. 13: Kohl, Augstein, Dahrendorf, Habermas u.a.).

Der Vater-Sohn-Konflikt hat aber als Narrativ selbst eine Geschichte: Je dich-
ter am Ende des Zweiten Weltkrieges, desto schirfer konturieren die Zeitgenos-
sen diesen Konflikt. So schreibt zum Beispiel Hannah Arendt 1961 in einem
Brief aus Deutschland an ihren Mann Heinrich Blicher in den USA anlisslich ei-
ner Podiumsdiskussion mit linken Studenten: »Sie wissen, sie leben in einem
unbeschreiblichen Saftladen. (...) Der Generationsbruch ist ungeheuer. Sie kon-
nen mit ihren Vitern nicht reden, weil sie ja wissen, wie tief sie in die Nazi-Sa-
che verstrickt waren.« (Arendt; Bliicher 1996, S. 544)

Es hingt also auch vom Zeitpunkt ab, ob das Verhiltnis zwischen der alteren
und der jingeren Generation als antagonistisch oder — spiter, mit Zeitabstand —
als moderater angesehen wurde. Ohne Weiteres zu schlieflen, die spitere Inter-
pretation sei die »richtigere«, steht der Generationsdynamik allerdings entgegen,
denn sie selbst verandert sich laufend. Aus heutiger Sicht wiirden wir die Jinge-
ren unter den Vitern der Achtundsechziger eher als altere Brider der Achtund-
sechziger in die Generationenkette einreihen wollen. Sie schufen als Sympathi-
santen, zusammen mit den Vorbild-Vitern und den aktiven Achtundsechzigern
selbst, Identifikationsflichen fiir das 68er-Fufvolk, in unserem Fall Lehrerstuden-
ten, Lehrer, Sozialpadagogen, Erzieher.!*

13 Vgl. z.B. Bude 1995 und 2018; Koch 2018.

14 Klaus Mollenhauer kommt als Brickenbauer das Verdienst zu, die padagogische Dis-
kussion der Nachkriegszeit nicht nur durch den Begriff »>Emanzipation« zu politisieren,
sondern durch Einfithrung des Terminus »Sozialisation« auch zu modernisieren (vgl.
Aflmann 20185, S. 124fF.).

18



