1  Wie kam es so weit?

Das zentrale Argument der Kritiker der ,,Grenzen des Wachstums® lautet: Mit Hilfe
der Technik werden wir Grenzen des Wachstums immer so weit hinausschieben, daf
weiteres Wachstum der Wirtschaft und des Wohlstandes mdoglich bleibt. Das Rezept,
mittels Technik Wachstumsgrenzen hinauszuschieben, ist mehr als drei Milliarden
Jahre alt. Technik ist namlich eine Erfindung des Lebens. Lebewesen sind die ersten
Techniker. Sie sind in der rein materiellen, anorganischen Natur etwas ganz und gar
wunnatiirliches®. Denn die anorganische, unbelebte Welt wird beherrscht von der
Doppeltendenz nach Zustdnden geringster innerer Energie und/oder grofter Entropie.
Mit einem solchen Zustand wird zugleich ein toter Punkt erreicht (das thermodyna-
mische Gleichgewicht), an dem nichts Neues mehr geschieht, aufler erzwungen von
auflen.

Ganz anders die Lebewesen: Sie sind Zentren der Spontaneitit, die mehr kénnen als
nur zum Toten Punkt zu fallen. Eben deshalb sind sie bedroht und missen sich
behaupten gegen die erwiahnte Doppeltendenz. Dies gelingt ihnen, indem sie ,,unfrei-
willige®, nicht von selbst ablaufende Prozesse mit ,,freiwilligen, von selbst ablaufen-
den Prozessen koppeln. Dank dieser Koppelung treiben bergab laufende Vorginge
bergauf laufende Prozesse an wie ein Zahnrad das andere. Diese Verzahnung wird mit
Hilfe eines ganzen Arsenals raffiniert zweckmiBiger, eben ,technischer Strukturen
erreicht. Die Organismen errichten diese Strukturen schrittweise im Verlaufe der Indi-
vidualentwicklung (Ontogenese), angefangen von den mikrobiologischen (molekula-
ren) Ab— und Aufbaumaschinchen, den Enzymen, bis hin zu den makrobiologischen
Werkzeugen, genannt Organe: Organe der Nahrungsgewinnung und —verwertung,
Organe der Signalaufnahme und —verarbeitung, Organe der Fortbewegung im Wasser,
zu Land und in der Luft. Wir finden in der Konstruktion dieser Organe viele derselben
Prinzipien wieder, die wir in der Technik zur Anwendung bringen.

Mit Hilfe dieses Arsenals zweckmiBiger Strukturen widerstehen die Organismen der
»Brandung der Entropie“, sichern damit ihr Dasein und emanzipieren sich schrittweise
von der urspriinglich totalen Abhingigkeit von der Umwelt, ohne sie je volistindig
abschiitteln zu konnen. Pflanzen und Tiere verlassen ihre Kinderstube, das Wasser, in
dem sie entstanden sind, und erobern das feuchte Land. Sie machen sich unabhingiger
vom Wasser; so konnen sie auch trockene Landstriche besiedeln. Sie machen sich
unabhéngiger von der Umgebungswirme; so konnen sie in kalte Regionen vordringen.
Sie machen sich unabhéngiger von der Schwerkraft: Die Biume wachsen in die Hohe,
wenn auch nicht in den Himmel; die Tiere kriechen nicht mehr am Boden, sondern
heben ab und lernen laufen und klettern und sogar fliegen. Emanzipation, wohin wir
schauen! Daher ist Evolution (Phylogenese) mehr als nur immer bessere Anpassung
an die Umwelt, obwohl diese Emanzipation nur mdglich ist durch immer geschmei-
digere Anpassung an das materielle Substrat, aus dem die Lebewesen bestehen und in
dem sie leben. Mit Hilfe von Naturgesetzen werden die Naturgesetze iiberlistet. Das
ist Technik. Sie ist in den Organismen genetisch bedingt, programmgesteuert. Bei den
Tieren kommt etwas Neues hinzu: Lernen durch Erfahrung, dann Probleme Lésen



1.1 Die jungsteinzeitliche Revolution 13

durch Versuch und Irrtum, schlieBlich sogar antizipierendes Vorstellen von Zielen und
moglichen Wegen dorthin.

Der altsteinzeitliche (palédolithische) Werkzeugmacher scheint dieses Niveau noch
nicht eindeutig {iberschritten zu haben. Die Langsamkeit der technischen Entwicklung
wie die iiberregionale Uniformitit seiner Steinwerkzeuge legen das nahe. Wir beo-
bachten eine eigentiimliche Phasenverschiebung: Unsere Vorfahren erreichten schon
vor mehr als drei Millionen Jahren den aufrechten Gang und damit die Befreiung der
Hinde zum Hantieren mit Werkzeugen, lange bevor die fiir den Menschen so typische
Gehirnentwicklung einsetzte. Und das Gehirn erreichte das heutige Volumen schon
vor 100.000 Jahren, lange bevor der Mensch eindeutige Zeichen geistiger Tatigkeit
zeigte, namlich ein Selbst-BewulBtsein.

Erst gegen Ende des Paldolithikums, wihrend der letzten Eiszeit, scheint der Homo
sapiens sich selber deutlicher wahrzunehmen. Figiirliche Darstellungen, Verzierungen
von Geritschaften, Korperschmuck und Bestattungsriten sprechen dafiir, besonders
eindriicklich die in Fels geritzten Zeichnungen und die Malereien in den Wohnh6hlen.
Da bringt der Mensch sich selber und seine Lebenswelt zur Darstellung, und das mit
einer Ausdruckskraft, die jeden Vergleich mit spiteren Kunstwerken aushilt. Echte
Einsicht in die Mittel-Zweck-Beziehung erwacht. Das #uBert sich in einer starken
Beschleunigung der technischen Entwicklung und in einer zunehmenden regionalen
Differenzierung der technischen Artefakte. Die Ziele der neuen, auf Einsicht beruhen-
den Technik bleiben die gleichen wie die der programmgesteuerten: Sicherung des
Daseins und schrittweise Emanzipation aus der urspriinglichen Abhingigkeit von der
umgebenden Natur. Fortan wird technisches Konnen zur Natur des Menschen gehdren
wie die Sprache. Die bisher weitgehend biologisch bestimmte Entwicklung ist end-
gtiltig zum vielfach schnelleren kulturellen Fortschritt geworden.

1.1 Die jungsteinzeitliche (neolithische) Revolution

Nach dem Ende der Eiszeit vor rund 10.000 Jahren beginnt im Vorderen Orient die
Jjungsteinzeitliche (neolithische) Revolution, eine Umwilzung nur noch vergleichbar
mit der industriellen Revolution viele tausend Jahre spiter. Der Mensch beginnt, seine
eigene Umwelt zu konstruieren. Statt die Friichte der Pflanzen zu sammeln, baut er sie
an. Statt den Tieren nachzustellen, domestiziert er sie. Dazu muf er seBhaft werden.
Somit baut er Hiitten, dann Hauser. Er sammelt sich in Siedlungen, dann in Stidten. Er
entdeckt neue Werkstoffe, den gebrannten Ton und die Metalle. Die soziale Organi-
sation wird komplizierter. Sie geht iiber die Horde und den Stamm hinaus. Vélker
entstehen und am Ende stehen grofle Reiche.

Eines aber konnte sich schwerlich entwickeln, nimlich ein Gefiihl der Verantwortung
fiir die Natur. Zu méchtig und unverletzlich schien sie zu sein, als daB der Mensch fiir
sie zu sorgen hitte, ganz abgesehen von der Unmdglichkeit, eventuelle langfristige
Folgen des eigenen Tuns fiir die Natur vorauszusehen. Weil es eine eigentliche Ver-
antwortung fiir die Natur nicht geben konnte, weil die Bremse des urspriinglich vor-
handenen Respekts gegeniiber der Natur an Wirkung verlor und die Technik nicht



14 1 Wie kam es so weit?

stillstand, kam es schon in wenigen Jahrtausenden zu groffrdumigen Verdnderungen,
die sich ganz modern anhdren: GroBe Landstriche wurden entwaldet und so verstirk-
ter Erosion ausgesetzt, nicht nur, um immer neues Ackerland zu gewinnen, sondern
auch Holz, um Ton zu brennen und Metalle zu erschmelzen. Intensive Bewisserung in
Mesopotamien bewirkte die Versalzung groBer Fliachen. SeBhaftigkeit und erfolgrei-
cher Ackerbau fithrten in den groflen Flufitilern des Nils oder des Euphrats zu ersten
Ubervélkerungsproblemen.

Die Weiterentwicklung der Technik verlief durch Jahrtausende hindurch in geméchli-
chem Tempo und in mehreren, von einander weitgehend unabhéngigen Zentren: im
Vorderen Orient, im Tal des Indus, in China, in Mittel- und Stidamerika und auch in
Europa. Die am Ende des Mittelalters in all diesen Zentren erreichte Entwicklungs-
hohe blieb vergleichbar bei durchaus unterschiedlichen Akzenten. Was war der Grund
dieser relativen Stagnation? Wichtig ist, dal die Technik von ihrem Ursprung her
weitgehend von jeder Theorie iiber die Natur unabhingig war. Die Mechanik (wortlich
die Lehre von den technischen Kniffen) war bei den alten Griechen eine Theorie der
Artefakte und gerade nicht der Natur wie die Physik (vom griechischen Wort Physis =
Natur). Was also war der Grund der langsamen Entwicklung?

Konnte es nicht sein, dafl die Technik als Mittel fiir freigewihlte Zwecke das leistete,
woflir sie eingesetzt wurde, und dall deswegen kein Grund bestand, sie ruhelos weiter
zu treiben (von Spielereien abgesehen, in denen der Erfindergeist sich austoben
konnte)? Technik war kein Zweck fiir sich, sondern das, was sie von ihrem Ursprung
her ist und bleiben sollte, Mittel fiir freigewihlte Zwecke. War der fundamentale
Zweck der Daseinssicherung erreicht, ging es dariiber hinaus vermutlich um Zeit-
gewinn. Und Gerite und Methoden, die einen Zeitgewinn bringen, haben meist auch
den willkommenen Nebeneffekt, die Miihsal der Daseinsfristung zu verringern.

Was aber geschah denn mit der Zeit, die nicht allein der Daseinssicherung diente? Sie
diente der MuBe, fiir so unniitze Tédtigkeiten wie dem Gestalten und Verzieren von
Gebrauchsgegenstidnden, dem Spiel und der Geselligkeit, nicht zuletzt der Feier von
weltlichen und religiésen Festen. Solche Tétigkeiten waren wichtig fiir den Zusam-
menhalt der Gesellschaft. Es gab gewil noch weitere Griinde. So verlangte der ge-
nannte Zusammenhalt die Begrenzung, wenn nicht gar die Elimination der Kon-
kurrenz, des Wettbewerbs zwischen den Individuen und den verschiedenen gesell-
schaftlichen Gruppen. Technische Innovationen aber kénnen den Wettbewerb anfa-
chen und so die traditionelle Ordnung stéren. Man kann Erfindungen zulassen, aber
eigentlich nur aufgrund des Einverstindnisses aller Betroffenen.

Wie kam es nun trotz der scheinbar so festgefiigten Gesellschaft zum Umschwung, zur
Entfesselung der Technik, und zwar nur in Europa? Wie kam es, daB die Technik in
Europa zum Bannertriger des Fortschritts wurde, aber auch, in den Augen vieler, zum
Verhingnis, zur Quelle apokalyptischer Drohungen und zur Peitsche, die uns ruhelos
vorwirtstreibt?



1.2 Die Entfesselung der Technik 15

1.2 Die Entfesselung der Technik

Es gibt ohne Zweifel ein ganzes Biindel von Faktoren. Es ist schwierig, wenn nicht
unmoglich, den Einfluf der einzelnen Faktoren richtig zu gewichten und die Syn-
ergismen und Antagonismen zwischen ihnen zu entwirren. Dennoch sei es versucht.
Wenn es kein Zufall gewesen sein sollte, dal die moderne, technisch geprégte Zivili-
sation ausgerechnet im christlichen Abendland entstanden ist, dann muf} doch das
Christentum daran irgendwie schuld gewesen sein, aber wie?

1.2.1  Die jiidisch—christliche Schopfungstheologie:
Anthropozentrismus

Eine bekannte These sieht die eigentliche Wurzel der Okokrise in der jiidisch—christ-
lichen Schépfungstheologie. Die amerikanische Medidvistin Lynn White hat diese
These populdr gemacht [Science 155 (1967), 1203]. Carl Amery hat sie verschirft in
seinem 1974 erschienen Buch Das Ende der Vorsehung; die gnadenlosen Folgen des
Christentums (Reinbek, Rowohlt). Die Religion der Gnade soll gnadenlose Folgen
gehabt haben, gewil kein harmloser Vorwurf!

Die These lautet: Urspriinglich sei die Natur als Ganzes wie in ihren einzelnen Glie-
dern als beseelt, ja als gottlich angesehen worden. Daher die ehemalige, nun aber
verlorene Scheu, aus der Natur mehr zu holen, als zum Leben notwendig ist. Indem
die Natur als Schopfung eines von ihr verschiedenen Gottes erklidrt wurde, sei sie
entgdttert worden und dadurch zu einer Sammlung bloBer Dinge herabgesunken. Die
Sonne ist nicht mehr der strahlende Gott Agyptens, sondern nur noch die groBe
Lampe am Himmel neben der kleinen, dem Mond, beide gerade gut genug als Zeichen
,»Zur Bestimmung von Festzeiten, Tagen und Jahren zu dienen® (Genesis 1, 14b). Und
indem gleichzeitig der Mensch zum Ebenbild Gottes erhoben wurde (Gn 1,26), sei er
dadurch aus der Natur herausgehoben und auf die Seite Gottes gestellt worden, der
Natur gegeniiber. Das habe ihn zum unumschréinkten Herrn der Natur gemacht. Der
Hochmut des Ebenbildes und seine MaBlosigkeit, gepaart mit wachsender technischer
Macht, seien nun daran, die zur bloBen Sache degradierte Natur durch Raubbau zu
zerstoren. Aber stimmt denn diese Interpretation?

Wer nicht nur die Schopfungsberichte der Genesis kennt, sondern auch die Schop-
fungstheologie der Propheten und der Psalmen, kann in Lynn Whites Beschreibung
die jiidische Schopfungstheologie, die von den Christen iibernommen wurde, schwer-
lich wiedererkennen. Der zentrale Sinn liegt nicht in der Exaltierung des Menschen,
sondern in einer zusdtzlichen Festigung des religiosen Glaubens, d.h. des Vertrauens
auf den Bundesgott Jahwe, der nun nicht nur der Herr der Geschichte ist, sondern, als
Voraussetzung dafiir, Schopfer Himmels und der Erde, d.h. der ganzen Wirklichkeit.

Wenn der Mensch als Ebenbild Gottes iiber die Erde herrschen darf (Gn 1,26), dann
nicht riicksichtslos, sondern umsichtig wie Gott selber (vgl. Ps 104). Der zweite
Genesisbericht bringt diese Einschrinkung der Herrschaft klassisch zum Ausdruck:



16 1 Wie kam es so weit?

Gott versetzt den Menschen in den Garten Eden, ,,damit er ithn bebaue und bewahre*
(Gn 2,15). Das ist die authentische Interpretation des Herrschaftsauftrages ,,macht
euch die Erde untertan“. Hier wird erstmals die Bedingung fiir ein nachhaltiges,
tragfdhiges Wachstum genannt. Die Natur ihrerseits gewinnt eine neue Wiirde, die sie
zuvor nicht besaBB. Als Schopfung ist sie Spur Gottes, Buch der natiirlichen Offen-
barung, immerwihrender AnlaB3, Gott zu loben und zu preisen, worin die Bibel und die
alten Katechismen ausdriicklich den vornehmsten und eigentlichen Daseinssinn des
Menschen sahen. Und wenn es eine Trennungslinie in der Wirklichkeit gibt, dann die
zwischen Gott und seiner Schopfung, zu der vollig fraglos auch der Mensch gehort.

Im tibrigen sind die beiden Gebote, welche die Christen nach Carl Amery angeblich
als einzige internalisiert haben, ndmlich ,,mehrt euch ... und ,,macht euch die Erde
untertan...”, gar keine Gebote, sondern Segnungen. Man sieht das daran, daf3 auch die
Tiere diese Segnung empfangen; auch ihnen wird gesagt, ,,mehrt euch* (Gn 1,22),
allerdings mit der bezeichnenden Ausnahme der Landtiere, denn diese sind die unmit-
telbaren Nahrungskonkurrenten des Menschen. Segnungen werden so lange wieder-
holt, bis sie sich erfiillt haben. Danach ist von ihnen nie mehr die Rede, ganz im
Gegensatz zu den echten Geboten, die bekanntlich immer wieder eingeschirft werden
miissen, weil sie immer wieder miachtet werden (vgl. dazu Norbert Lohfink, Unsere
grofien Worter. Das Alte Testament zu Themen dieser Jahre. Freiburg i. Br., Herder
1977, S. 156-189).

Vielleicht aber ist die gesuchte geistige Wurzel unseres dkologischen Verhidngnisses
weniger in der Schopfungstheologie zu suchen, als vielmehr im christlichen Anthro-
pozentrismus, da nur der Mensch als Ebenbild Gottes gelten konnte. Nur er war fihig
zu Wahrheit, Werterfassung und Selbstbestimmung (Freiheit). Es fehlte ihm aber das
Autonomiepathos der Neuzeit, das die alte Zentrierung auf Gott verdringte. Mit der
Renaissance setzte eine allmihliche Emanzipation des Individuums ein. Eine sozu-
sagen ptolemidische Wende zum Menschen als Zentrum ereignete sich ausgerechnet
zu jenem Zeitpunkt, da Kopernikus die Erde aus dem Zentrum des Weltalls heraus-
nahm, den Menschen dadurch angeblich entthronte und ihm die erste der drei groBen
Krinkungen der Neuzeit zufiigte (die zwei anderen stammen von Darwin und Freud).
Die kopernikanische Wende war aber schwerlich eine Krinkung der Menschheit.
Denn das Zentrum des antiken Sphérenkosmos galt als der minderwertigste Punkt des
Sphirenkosmos, als Abtritt der Welt, und zwar gerade fiir die Griechen, die den
Sphirenkosmos entworfen haben, aber auch fiir die Araber und die Christen des
Mittelalters, die ihn iibernommen haben.! Der edelste Ort ist nicht der Mittelpunkt,
sondern die Peripherie der Sphiéren, niamlich der Himmel, noch immer das Bild fiir
alles Hohe und Schéne, alles Gute und Begehrenswerte, ja sogar das Symbol fiir die
letzte Bestimmung des Menschen.

Der Mensch hat die Freudsche Krinkung, so es denn eine sein sollte, sehr gut ver-
kraftet. Sie hat ihn nicht gehindert, sich erstmals ins Zentrum zu riicken, niemandem
verantwortlich als nur sich selbst. Denn die nun fillig gewordene Befreiung des
Individuums aus unberechtigter Bevormundung scho sozusagen iiber das Ziel hinaus.
Es kam unter den Eliten weithin zu einer Emanzipation von jeder Art von Autoritit
und Tradition und schlieBlich sogar von jeder Art objektiven Gehaltes, etwa einer
vorgegebenen menschlichen Natur als Richtschnur des Handelns. Es gab schlieflich



1.2 Die Entfesselung der Technik 17

nichts mehr, was den Menschen zuriickhalten konnte, sich nicht als unumschridnkter
Herr der Natur zu fiihlen, es sei denn die schiere Ubermacht der Natur.

Es ist fiir einen Christen peinlich, in der Bibel lesen zu miissen, daff der Apostel Paulus einen
entlaufenen Sklaven namens Onesimus an seinen Herrn Philemon zuriickgeschickt hat, auch
wenn Paulus Philemon ermahnt, in Onesimus nicht nur den Sklaven, sondern auch seinen
Bruder in Christus zu sehen. Das Christentum hat lange gebraucht, bis es die Sklaverei formell
und somit in jeder Form, auch in seiner paternalistisch-wohlwollenden Version verurteilt hat.
Zugleich aber hat es die Arbeit der Hénde, einst in der Antike Sklavensache und eines freien
Mannes unwiirdig, aufgewertet und geadelt. Auch und nicht zuletzt deswegen wird man sagen
konnen, es sei kein Zufall gewesen, daB Technik sich ausgerechnet im christlichen Abendland
entwickelt habe. Technik ist eben nicht nur kreative Kopfarbeit, sondern ebenso sehr
schweiBtreibende Handarbeit.

Zur gleichen Zeit, da der Mensch in neuer Weise ins Zentrum riickte, kam es zu einer
neuen Naturphilosophie, die spiter Naturwissenschaft heiBlen sollte. Hier liegt eine
zweite geistesgeschichtliche Wurzel unseres krisenhaften Zustandes.

1.2.2 Die neue Naturphilosophie: Abschaffung und
Achtung des Anthropomorphismus

Die Skepsis des Spitmittelalters gegeniiber metaphysischer Spekulation, gegeniiber
dem Anspruch der Theorie, sagen zu kénnen, was ist, bereitete den Boden fiir die Auf-
fassung Francis Bacons (1561-1626) und anderer, wonach die Theorie nicht (primér)
Wabhrheitserkenntnis, sondern (vor allem) Handlungsanweisung zu sein habe, wie wir
mit den Dingen zu unserem Nutzen umgehen kénnen. Wissen um die Natur hat Ver-
fiigungswissen zu sein (,Wissen ist Macht). Der Sinn aller Naturphilosophie sei es,
Not, Krankheit und Miihsal des menschlichen Lebens zu iiberwinden. Wissen aber
konne nur dann Macht Giber die Natur gewihren, wenn wir ihr gehorchen, d.h. ihre Ge-
setze (ihre ,,axiomata*“) kennen und beachten. Da aber die Gesetze der Natur verbor-
gen seien, da sie mehr seien als nur triviale RegelméBigkeiten, geniige es nicht, bloB
hinzugucken, man miisse experimentieren.

Was uns bisher daran hinderte, so zu verfahren, war nach Bacon die herrschende
aristotelische Auffassung von Natur. Nach Aristoteles sind die Dinge der Natur teleo-
logisch verfaBt, d.h. sie streben, sie ,,wollen“ etwas (vom Griechischen telos = Ziel).
Fiir Bacon aber erzeugt die Erforschung der Zielursachen nur ein Scheinwissen, da sie
keine Macht iiber die Dinge gewihre, ganz im Gegenteil! Denn wenn die Dinge von
sich her etwas ,,wollten®, konnten wir ja versucht sein, dieses ,,Wollen* zu respek-
tieren und unser Verfiigenwollen wire gehemmt (Spaemann/Léw 1981, 100).

Fir Aristoteles sind die Dinge der Erfahrung urspriingliche Ganzheiten, d.h. das Gan-
ze ist seiner Natur nach ,,friiher* als seine raumzeitlichen Teile. Das, was ein Ganzes
im Grunde schon immer ist, ist aber nicht immer schon in jeder Hinsicht verwirklicht.
Deswegen gibt es Veridnderung in dieser Welt. Denn alle Dinge streben danach, das zu
werden, was sie gemaB ihrer Anlage (ihrem Wesen nach) sein sollen, aber noch nicht
sind. Die urspriingliche Ganzheit als noch nicht verwirklichte nennt Aristoteles ,,Ziel*



18 1 Wie kam es so weit?

und betrachtet sie als eine seiner vier Arten von Ursachen (Zielursache). Die heute
ausschlieBlich beachteten Wirkursachen sind die Mittel, mit deren Hilfe die Ziel-
ursache das Ziel, die aktuelle Ganzheit, realisiert. Die philosophische Tradition nennt
die urspriingliche Ganzheit ,,Substanz®, was nichts mit chemischen Substanzen zu tun
hat, sondern das meint, was in sich selber steht und nicht wieder nur Eigenschaft an
etwas anderem ist. Individuelle Substanzen sind erkennbar als Zentren der Spon-
taneitit, als eine Art von Handlungssubjekten, die von sich aus agieren konnen, nicht
blof} re—agieren auf Reize von auflen.

Diese Konzeption von der urspriinglichen Ganzheit und ihrer teleologischen Konsti-
tution gilt auch und zuerst vom Menschen. Sie allein macht verstandlich, daB Sein und
Sollen miteinander etwas zu tun haben, aller Rede vom naturalistischen Fehischluff
zum Trotz. Denn der Mensch wie die Dinge sollen werden, was sie im Grunde schon
sind. Das ihnen eingepflanzte Ziel ist die geheime Norm ihres Verhaltens. Beim Men-
schen kommt hinzu, daf er diese Norm in Freiheit ratifizieren muf, soll sie auf der
ganzen Linie wirksam werden. Er muB entscheiden (was kein anderes Lebewesen
kann), ob er menschlich oder unmenschlich, d.h. gemiB seinem Wesen oder gegen
sein Wesen handeln will. Damit ist auch gesagt, dafl die auBermenschlichen Dinge un-
serer Erfahrung in einer Analogie zum Menschen als dem einzig unmittelbar Bekann-
ten verstanden werden. Verstehen ist damit unvermeidlicherweise anthropomorph.

Nun hatte Aristoteles keine Schwierigkeiten zu zeigen, dal Pflanzen und Tiere Sub-
stanzen darstellen, wohl aber, dafl auch unbelebte Korper Substanzen sind. Wohin
streben sie denn, wenn sie sich ungezwungen bewegen? Zu ihrem natiirlichen Ort,
namlich nach unten, zum Zentrum des Kosmos, der als natiirlicher Ort der Materie
eben darum auch der Abtritt des Kosmos ist. Wenn das aber so ist, warum fillt der
Speer, sobald er die Hand des Speerwerfers verlassen hat, nicht wie ein Stein zu
Boden, so wie ein Stein, der von einem Stock gestofen wird, im selben Moment still
steht, in dem der Stock zu stoBen aufhort? Die Antwort, die Aristoteles gab, hat die
spiteren Philosophen nicht {iberzeugen kénnen, um so weniger, je mehr iiber die
Bewegung der Korper bekannt wurde. Tatséchlich war die Welt des Unbelebten die
Achillesferse, der schwache Punkt der aristotelischen Naturphilosophie, von dem her
sie zu Beginn der Neuzeit aufgerollt und ,,entsorgt” wurde.

Zu den Philosophen, die Aristoteles zu Fall brachten, gehort René Descartes (1596—
1640). Er ist, zusammen mit Francis Bacon, fiir viele griine Theoretiker der geistige
Vater der heutigen 6kologischen Krise. Fiir Descartes gab es in der Wirklichkeit eine
kristallklare, grundlegende Zweiteilung zwischen dem denkenden Subjekt (res
cogitans) und allem iibrigen, den rdumlich ausgedehnten Dingen (res extensae), zu
denen auch der Leib des denkenden Subjektes gehort. Nun ist die grundlegende
Eigenschaft alles Raumlichen, die Ausdehnung, etwas ganz und gar Passives. Aus
diesem Ansatz (und nicht etwa aufgrund von Beobachtungen und Experimenten) folgt
das Trigheitsprinzip, das Descartes als erster korrekt formulierte und das Isaac
Newton iibernommen und zum ersten Axiom seiner Physik gemacht hat. Es lautet:

Jeder Korper verharrt im Zustand der Ruhe oder der gleichférmigen und geradlinigen
Bewegung, es sei denn, er werde durch Krifte von auflen (viribus impressis) gezwun-
gen, seinen Zustand zu verindern [Philosophiae naturalis principia mathematica
(1687) 1, 13; ,,von auBlen* kursiv gesetzt vom mir].



1.2 Die Entfesselung der Technik 19

Als Grund der Trigheit nennt Newton eine innere Kraft (vis insita), namlich die Fa-
higkeit (potentia), jeder Zustandsidnderung zu widerstehen. Dieser Widerstand ist ein
MaB fiir die Menge an Materie: je grofler der Widerstand, desto mehr Materie oder
»Masse“. Die Folge davon ist, da} die Dinge sich nicht selber bewegen, sondern
immer nur von auBlen bewegt werden. Dem Elektron hilft seine elektrische Ladung
nicht, sich selbst zu bewegen, wohl aber, ein anderes Elektron zu bewegen und von
ihm seinerseits bewegt zu werden. Von auflen bewegt zu werden, ist das Wesen der
»Mechanismen®, die einzige Ursédchlichkeit oder Kausalitit, die die Naturwissenschaft
kennt. Was die Naturwissenschaftler heute suchen, sind nicht so sehr Naturgesetze als
vielmehr Mechanismen: Mechanismen der Energieproduktion in den Sternen, Reak-
tionsmechanismen in der Chemie, Mechanismen der Gebirgsbildung oder der Evolu-
tion etc. Naturgesetze dienen dazu, zwischen moglichen und unméglichen Mechanis-
men zu unterscheiden. Von der aristotelischen Natur, die das Prinzip ihrer Bewegung
in sich hat, da alle natiirlichen Dinge streben, d.h. spezifische Ziele verfolgen und zur
Ruhe kommen, wenn sie das Ziel erreicht haben, ist nichts mehr iibrig geblieben als
diese ,,vis insita®, dieser Widerstand gegen jede Anderung des gerade zufillig ein-
genommenen Zustandes, ob Ruhe oder Bewegung und gleichgiiltig wohin.

Aber reden die Biologen nicht auch von der ,,Zielstrebigkeit* oder ,,Zielgerichtetheit*
im Verhalten der Lebewesen? Ohne Zweifel, das tun sie. Lebewesen sind zielstrebig,
aber nicht anders als Flugabwehrraketen, nicht teleologisch, sondern nur teleonomisch,
d.h. aufgrund allein von Mechanismen und nicht aufgrund von Zielursachen. Sie stre-
ben nicht wirklich, sie simulieren nur Streben.

Von nun an werden die Dinge der Natur (der Erfahrung) nicht mehr in Analogie zum
Menschen, sondern in Analogie zu den Artefakten des Menschen verstanden, der
Mensch miteingeschlossen. Er ist nicht mehr das unmittelbar und jedem Bekannte,
von dem aus alles iibrige verstanden werden kann, soweit dies iiberhaupt méglich ist.
Jetzt erst, durch die Achtung dieser Art von Anthropomorphismus, ist der Anthropo-
zentrismus radikal aufgehoben, erst jetzt ist die kopernikanische Wende auch in der
Anthropologie vollzogen.

Aus dem Ansatz Descartes” und dem wiederentdeckten Atomismus der Antike ent-
wickelte sich ein neues Paradigma: Die Dinge unserer Erfahrung sind keine urspriing-
liche, sondern nur nachtragliche Ganzheiten, d.h. das Ganze ist seiner Natur nach
»spater als seine raumzeitlichen Teile. Nachtréigliche Ganzheiten stellen keine Sub-
stanzen dar, sondern Systeme, ndmlich Resultanten der Wechselwirkung ihrer Teile,
letztlich der Atome. Was Aristoteles als Selbst~Entfaltung des Einen auffaBite, wird
heute als Selbst-Organisation der Vielen gesehen. Im ersten Fall der Selbstentfaltung
ist es das ,,Selbst” (das Ganze) das etwas tut, nimlich sich entfalten; das Selbst steht
am Anfang des Prozesses. Im zweiten Fall der Selbstorganisation sind es die Teile, die
etwas tun, ndmlich das Ganze organisieren; das Selbst steht am Ende als Resultat des
Prozesses.

Dieses Paradigma war und ist ungeheuer erfolgreich. Die Dinge dieser Welt sind Sy-
steme. Auch die Lebewesen sind Systeme und eben darum prinzipiell vollstindig ana-
lysierbar, folglich manipulierbar und sogar konstruierbar — falls sie nur Systeme sein
sollten. Aber vermutlich sind sie mehr als nur Systeme. Es wire wichtig, dieses



20 1 Wie kam es so weit?

»Mehr* zu kennen, wenn es darum geht, unserem Konnen Grenzen zu setzen, die
mehr sind als nur von Angst diktierte und darum willkirliche Grenzen.

Anderungen in der philosophischen oder theologischen, kurz der theoretischen Per-
spektive dndern im allgemeinen nicht viel, machen aber Anderungen denkbar und
somit moglich. Diese Moglichkeiten werden wirklich, wenn weitere Faktoren dazu
treten, z.B. gesellschaftliche oder wirtschaftliche, der dritte Faktor der Analyse.

1.2.3 Die neue Gesellschaftsphilosophie:
Die Legitimierung des Eigennutzes

Knappheit an Ressourcen hat die Entwicklung der Menschheit von Anfang an be-
gleitet. Die groe Masse der Bevolkerung war immer und iiberall arm. Wenn alles gut
ging, reichte es gerade fiir das Notigste. Den Grundherren aller Zeiten aber gelang es,
die Armut aller noch um einen Bruchteil zu driicken, um so durch Abgaben und
Fronarbeit einen UberschuB zu erzeugen. Dieser UberschuB wurde meistenteils unpro-
duktiv von einer diinnen Oberschicht konsumiert, die sich ein iippigeres Leben leisten
konnte, Kriege fiihrte, aber auch Kunst und Wissenschaft forderte.

Zu Beginn der Neuzeit begann man, einen allfillig erwirtschafteten Uberschuf3 nicht
mehr gréftenteils unproduktiv z.B. fiir Prachtbauten weltlicher und religitser Art
einzusetzen, sondern zu investieren, um einen noch groReren Uberschuf zu erzeugen,
der seinerseits erneut investiert wurde. Eine Art Zinseszinsproze wurde angestoBen,
ein Mechanismus geschaffen, der stdndiges und immer schnelleres Wachstum der
Wirtschaft im Prinzip moglich macht. Damit diese Moglichkeit dauerhaft Wirklichkeit
werde, ist noch etwas anderes vonnoten: die Mobilisierung von Eigennutz und dessen
Rechtfertigung. Das war nicht selbstverstindlich. Denn Eigennutz galt doch seit alters
her als sittlich schlecht, die Habgier als hiBlichste der Untugenden und das Streben
nach immer mehr Reichtum als verderblich. John Locke (1632-1704) und spiter
Adam Smith (1723-1790) bestreiten als Moralisten diese Wertung keineswegs. Die
genannten Untugenden haben nach ihnen nichts zu suchen im Nahbereich mensch-
licher Beziehungen, in der Familie z.B. oder unter Freunden. Das 4ndert sich aber,
wenn wir vom privaten in den 6ffentlichen Bereich treten.

Locke als Sozialphilosoph besteht darauf, daB eine stabile Gesellschaft sich nicht da-
nach richten konne, was die Menschen sein sollen, sondern darauf, was sie de facto
sind, eigenniitzig und begierig nach immer mehr Reichtum. Versuche man, Solidaritat
vorauszusetzen und dann vorzuschreiben, ende die Gesellschaft im Terror. Adam
Smith als Okonom sieht den Eigennutz der Einzelnen als sicheren Mechanismus, die
Wirtschaft in Schwung zu halten zum Nutzen aller. Der Einzelne, der nur seinen Ge-
winn anstrebe, schade keineswegs dem Gemeinwohl. Denn wenn jeder effizient fiir
sich selber sorge und man ihn sorgen lasse, sei fiir alle gesorgt. Der Einzelne werde
wie von einer ,,unsichtbaren Hand* gefiihrt, gerade das Gemeinwohl zu schaffen.

Wieso aber kommt es dann nicht zum Kampf aller gegen alle? Thomas Hobbes
(1588-1679), einige Jahrzehnte vor Locke, hatte doch gerade das befiirchtet. Denn die
Giiter dieser Erde sind knapp und der Trieb zur Selbsterhaltung um jeden Preis wie



1.3 Die industrielle Revolution 21

die Angst, zu kurz zu kommen, sind iiberméichtig. Aber ebenso michtig ist die Angst,
umzukommen wie auch das Verlangen nach Sicherheit und Frieden. Befanden wir uns
im Naturzustand, gibe es nur den Kampf aller gegen alle. Frither oder spiter aber
kime es nach Hobbes zu einer Ubereinkunft, die Freiheit abzugeben, einzutauschen
zugunsten von Sicherheit und Frieden. Das sei moglich unter einer Bedingung: Es gibt
jemanden, der die Freibeit des Einzelnen effektiv beschrinken und Sicherheit und
Frieden effektiv durchsetzen kann, der Souverin, gleichgiiltig, ob Monarch oder Par-
lament. Der Souveridn muB durch die Furcht vor Sanktionen regieren. Im Hinblick auf
das Ziel Sicherheit und Frieden (und nur in dieser Hinsicht) ist jedes geeignete Mittel
erlaubt, ja geboten. Alles andere endet nach Hobbes frither oder spiter in Anarchie.
Hobbes macht bei seinem Entwurf zwei Voraussetzungen: zum einen eine von allen
metaphysischen und theologischen Konzeptionen gereinigte, rein naturalistische Auf-
fassung vom Menschen und zum anderen kologische Knappheit als Tatsache.

Locke akzeptiert keine der beiden Hobbesschen Voraussetzungen. Die Menschen im
gedachten Urzustand wiren zwar ebenfalls frei, unabhidngig und einander gleich, aber
gebunden von innen durch das gottliche Sittengesetz, eingeschrieben in ihrer Natur
und darum erkennbar fiir die Vernunft. In der organisierten Gesellschaft, dem Com-
monwealth, haben sie aber schon immer einige ihrer Freiheiten willig aufgegeben, um
die verbleibenden um so sicherer genieBen zu kdnnen. Zu diesen verbliebenen Frei-
heiten gehort z.B. das Recht auf Privateigentum, speziell an Boden. Zwar ist die Natur
gemeinsames Erbe aller Menschen. Durch Arbeit erwirbt der einzelne Mensch aber
Anspruch auf Teile dieses Erbes, z.B. auf den von ihm urbar gemachten Boden oder
auf die von ihm abgebauten Erze. Die Aneignung eines Teils des gemeinsamen Erbes
der Menschheit durch eigene Arbeit brauche niemandem zu schaden. Warum? Weil
im Gegensatz zur Meinung von Hobbes mehr vorhanden sei, als die noch Mittellosen
je gebrauchen konnen. Man blicke doch nach Amerika, das warte nur darauf, in Besitz
genommen und kultiviert zu werden.

Adam Smith seinerseits wendet sich gegen Montesquieu (1698—1755), der meinte, die
Wirtschaft sei ein Nullsummenspiel, in dem der Gewinn des einen unvermeidlicher-
weise der Verlust eines anderen sei. Irrtum, denn es gebe geniigend Rohstoffe und
Méglichkeiten, da3 jeder gewinnen konne. Daher darf und soll jeder seine eigenen
Interessen im Wettbewerb mit und in Konkurrenz zu den anderen Mitmenschen
verfolgen. So werde ,,Opulenz® geschaffen, die von sozialen und politischen Fesseln
befreie. Die Chancen, ein vermoégender und darum auch ein freier Mann zu werden,
liegen nach Smith in der Industrie. Die Industrie sollte zu einer tiefgreifenden Um-
wilzung fiihren, die sich nur vergleichen 148t mit jenem neolithischen Umsturz, der
die Landwirtschaft betraf.

1.3 Die industrielle Revolution

John Locke wie Adam Smith nannten eine Voraussetzung, die sie offensichtlich fiir
evident hielten und ohne die die liberale Gesellschaftsordnung wie das kapitalistische
Wirtschaftssystem schwerlich realisierbar gewesen wiren.





