
Teil I
Grundlegung

Beck_Greving_s001-313End.indd   13Beck_Greving_s001-313End.indd   13 07.03.11   07:3907.03.11   07:39

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Beck_Greving_s001-313End.indd   14Beck_Greving_s001-313End.indd   14 07.03.11   07:3907.03.11   07:39

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Gesellschaftsentwicklung und soziale Gerechtigkeit
Detlef Horster

1 Gesellschaftliche Entwicklung

Wer von den Befürwortern einer unbe-
schränkten genetischen Forschung wäre be-
reit, „den Preis zu zahlen, den südkoreanische 
Frauen entrichtet haben, damit menschliche 
Embryonen geklont werden konnten? Wer 
wäre bereit zu tun, was man Frauen in den ar-
men Gesellschaften Asiens und Osteuropas 
zunehmend nahe legt? Welche Frau unter-
zöge sich selbst einer hormonellen Behand-
lung, damit sie vermehrt Eizellen ‚produziert‘, 
die dann von den Forschern ‚geerntet‘ wer-
den, um sie zu Embryonen weiterzuentwi-
ckeln, die getötet werden müssen, um ihnen 
Stammzellen zu entnehmen? Wer riete seiner 
Frau, seiner Tochter, seiner Enkelin zu die-
sem Schritt? Rapide fällt die Erde entzwei in 
eine reiche, anspruchsvolle Oberflächenwelt 
westlicher Bauart und eine an den Rand des 
Bewusstseins gedrängte, nicht minder vitale 
Schattenwelt. […] Andererseits gibt es eine 
Schattenwelt innerhalb der Anspruchswelt – 
gibt es das Leid, das stört und das mit hohen 
Kosten weggeschlossen wird in die Alters-
heime und Kliniken, die Anstalten und Ster-
bestationen. […] Die wachsende Zustim-
mung für dubiose Heilsversprechen oder für 
die aktive Sterbehilfe zeigt, wie schnell die 
Mitglieder einer Gesellschaft deren Werte-
skala verinnerlichen: bloß nicht leiden, bloß 
nicht unproduktiv sein, bloß nicht der Fa-
milie, die man kaum kennt, den Freunden, 
die man zurückließ, zur Last fallen“ (Kissler 
2005, 187 f.).

Das ist – ziemlich genau beschrieben – 
die Lage, in der wir uns befinden und die 
ein jeder wahrnehmen kann. Wir sind – da-
rin sind sich Soziologen jedweder Richtung 
heute einig – in den Fängen der Globali-
sierung [→ Globalisierung, Deregulierung, 

Ökonomisierung], orientiert an materiellen 
und ökonomischen Werten.

Dieser Sachstand wird nicht nur in glo-
balen Ausmaßen festgestellt, sondern Jür-
gen Habermas spricht in seiner Betrachtung 
nationaler Zustände davon, dass in der Ge-
genwartsgesellschaft die Sprache des Markts 
in alle Poren dringe (vgl. Börsenverein 2001, 
48). Das sei auf die Dynamik der entfessel-
ten Märkte zurückzuführen, der wir freien 
Lauf ließen (vgl. Habermas 2006, 11). Um die 
Auswirkungen der Kolonialisierung durch 
den Markt genauer kennzeichnen zu können, 
spricht Habermas an anderer Stelle von ei-
nem Kategorienfehler, wenn wir bei der Ana-
lyse und Beschreibung die Terminologie des 
Markts übernehmen würden: „Aber das dis-
lozierte, an falscher Stelle angewendete wirt-
schaftliche Denken, das die nicht in Geld zu 
messenden Leistungen – ob nun in Psychia-
trien und Kindergärten oder in Universitä-
ten und Verlagen – den schlichten Maßstäben 
McKinseys unterwirft, ist zum gesellschaft-
lich wirksamen Kategorienfehler geworden“ 
(Habermas 2004, 3). Was Habermas hier an-
spricht, beobachten wir als fatale Entwicklung 
in allen sozialen Bereichen. Ja, es sieht so aus, 
dass diejenigen, die in sozialen Einrichtun-
gen, in Heimen oder Wohngruppen arbeiten, 
längst von dem Strudel mitgerissen wurden 
und oft begeistert von „Qualitätssicherung“ 
sprechen, ohne zu sehen, dass es sich um ei-
nen Etikettenschwindel handelt, denn es ist 
keine Qualitätssicherung, die durch entspre-
chende Maßnahmen erreicht wird, sondern 
eine Qualitätsverschlechterung. Denn wenn 
es so ist, dass die Menschen zwar gut versorgt 
sind, d. h. in medizinischer und pflegerischer 
Sicht optimal betreut werden, fehlt es doch 
oft und meist an Zuwendung und Anspra-
che, wenn wir uns unsere betreuten Wohn-
gruppen, Krankenhäuser, Alten-, Pflege- und 

Beck_Greving_s001-313End.indd   15Beck_Greving_s001-313End.indd   15 07.03.11   07:3907.03.11   07:39

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



16  Gesellschaftsentwicklung und soziale Gerechtigkeit

andere Heime ansehen. Die vom Arbeitgeber 
verordnete Zeitbemessung zur Betreuung der 
Menschen reicht nicht für eine über die aus-
schließlichen Pflegeaufgaben hinausgehen-
de Zuwendung. Nicht nur dort müssen wir 
diese verhängnisvolle Entwicklung beobach-
ten, sondern beispielsweise ebenso in Volks-
hochschulen. Alles wird dort neuerdings un-
ter betriebswirtschaftlichen Gesichtspunkten 
gesehen, soziale und pädagogische Aspekte 
spielen keine Rolle mehr. Zertifizierungsin-
stitute werden mit der Bewertung von Kur-
sen betraut. Dafür gibt es computergestützte 
Programme. Das bekannteste Bewertungsin-
strument ist ISO 9000. „ISO 9000 kommt 
über die Wirtschaft, über die betriebliche 
Weiterbildung zu uns“, sagt ein Mitarbeiter 
einer Volkshochschule (Hufer 1999, 175). Man 
sieht einfach nicht mehr, dass es sich bei Bil-
dung nicht um eine Ware handelt. Doch: „Das 
Normensystem ISO 9000 ist an einem privat-
wirtschaftlich verfassten Markt orientiert; die 
Qualitätssicherung und Zertifizierung liegt 
in den Händen der Wirtschaft, staatliche Ein-
flussnahme und damit auch öffentliche Ver-
antwortung werden zurückgedrängt und ab-
gebaut“ (Hufer 1999, 180).

Noch eine andere Erfahrung, die uns se-
hen lässt, dass in unserer unmittelbaren all-
täglichen Umgebung die Marktmechanismen 
sichtbar werden und automatisch die Frage 
nach Gerechtigkeit aufwerfen: „Beim Pfarr-
fest in unserer Kirchengemeinde zahlen die 
Kinder für Attraktionen, indem sie sich Kap-
pen für zwei Euro kaufen. Wer eine trägt, darf 
überall mitmachen. In unserem Viertel ist der 
Reichtum ungleich verteilt. Die Kinder aus 
den ‚guten‘ Straßenzügen kaufen die Kappen, 
jene aus den sozialen Brennpunkten oft nicht. 
Am Karussell ließ ich zunächst die ‚Problem‘-
Kinder ohne Kappe fahren, weil sie ja definitiv 
ärmer sind. Das ging nicht lang gut: Die Kin-
der mit Kappe kamen sich ungerecht behan-
delt vor. Nun frage ich mich: Welcher Wert 
wiegt höher? Die Gerechtigkeit oder die Nach-
sicht gegenüber den wirtschaftlich Schwäche-
ren? Christa R., Berlin“ (Süddeutsche Zeitung, 
Magazin Nr. 30 vom 29. Juli 2005, 5)

In der Antwort wird der Philosoph Ro-
bert Spaemann zitiert, der betont, dass zur 
Gerechtigkeit neben der arithmetischen, der 
zahlenmäßigen Gleichheit (zwei Euro pro 
Kopf) und der Honorierung nach Leistung 
noch etwas anderes gehöre, nämlich die Ver-
teilung gemäß dem menschlichen Bedürfnis, 
dem zu helfen, dem geholfen werden muss. 
Hier haben wir gleich alle drei Gerechtigkeits-
konzeptionen zusammen, die auf dem Gleich-
heitsprinzip basieren. Darum schreibt Rainer 
Erlinger, der für das Magazin der Süddeut-
schen Zeitung jeden Freitag die Gewissens-
fragen beantwortet, dass die Alternative der 
Fragestellerin gar keine Alternative sei, denn 
die Nachsicht gegenüber den wirtschaftlich 
Schwächeren sei ebenfalls eine Form der Ge-
rechtigkeit.

2  Drei Formen 
 gleichheitsbasierter 
 Gerechtigkeit

Wir kennen demnach drei Formen von Ge-
rechtigkeit, die auf dem Gleichheitsprinzip ba-
sieren:

• Da ist die distributive Gerechtigkeit, die 
besagt, dass alle knappen Güter gleich ver-
teilt werden müssten.

• Da ist die ausgleichende Gerechtigkeit, die 
den Benachteiligten einen Ausgleich zubil-
ligt, so dass sie gleichgestellt werden.

• Da ist die Leistungsgerechtigkeit, die ent-
sprechend der Leistung honoriert.

Die Basis aller drei Konzeptionen ist der Ge-
danke, dass alle Menschen gleich behandelt 
werden müssten.

Ich diskutierte darüber mit angehenden 
Lehrerinnen und sagte ihnen, dass sie sich bei 
der Zensurgebung später an einer dieser Ge-
rechtigkeitskonzeptionen orientieren müss-
ten; die sei durchzuhalten, denn andernfalls 
fühlten sich die Kinder ungerecht behandelt. 

Beck_Greving_s001-313End.indd   16Beck_Greving_s001-313End.indd   16 07.03.11   07:3907.03.11   07:39

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



 Drei Formen  gleichheitsbasierter  Gerechtigkeit  17

Davon, dass meine Position richtig ist, war 
ich bis zu diesem Zeitpunkt zutiefst über-
zeugt. Doch eine Studentin brachte eine an-
dere Überlegung vor. Sie sagte, dass sie bei 
Tests schon nach Leistung bewerten müs-
se, denn sonst fühlten sich die Kinder in der 
Tat ungerecht behandelt. Man könne bei 15 
Punkten, die zu vergeben seien, nicht dem ei-
nen „gut“ und dem anderen „sehr gut“ geben. 
Für die gleiche Leistung müsse es die gleiche 
Bewertung geben bzw. für die gleiche Leis-
tung den gleichen Lohn. Bei der Zensur, die 
am Schuljahresende auf das Zeugnis kommt, 
könne man trotzdem das Prinzip der ausglei-
chenden Gerechtigkeit anwenden. Die Kinder 
hätten größtes Verständnis dafür, dass für je-
manden, der aus sozial schwachen Verhältnis-
sen kommt, sich aber angestrengt habe, ein 
Ausgleich geschaffen werden müsse, wenn er 
nicht so gute Leistungen brächte wie jemand, 
der von zu Hause aus schon intellektuell gut 
ausgestattet und gefördert worden sei. Die Er-
fahrungen der angehenden Lehrerin bestäti-
gen das, was Rainer Erlinger als Antwort auf 
die Problematik beim Pfarrfest schrieb, dass 
man bei manchen Menschen ein Bedürfnis 
feststellen könne, den Benachteiligten einen 
Ausgleich zu verschaffen. „Die Kinder haben 
noch ein ausgeprägtes Gerechtigkeitsgefühl“, 
sagte mir die zukünftige Lehrerin.

Haben Erwachsene das nicht mehr? Zweifel 
sind zumindest angebracht. Nehmen wir das 
Prinzip der Leistungsgerechtigkeit, und erin-
nern wir uns an den Fall der Mannesmann-
Übernahme durch Vodafone. Klaus Esser hat 
seinerzeit für diese neunmonatige Tätigkeit 
eine Abfindung von 30 Mio. Euro bekommen, 
was einem Monatsgehalt von 3,3  Mio. Euro 
entspricht. Oskar Negt war völlig fassungslos: 
„Womit hat Esser das verdient? Als in der Ge-
meinde neben dem Ort, an dem das passiert 
ist, Vodafone einzog, sind sofort nach der Fu-
sion Betriebe geschlossen worden, so dass der 
Bürgermeister dieses Orts einen Brief an Es-
ser geschrieben und darin gesagt hat, Herr 
Esser, wir haben 30 Mio. Defizit im Haushalt, 
wollen Sie nicht wenigstens 20 Mio. spen-
den, damit sich das reduziert? Ein Anstands-

vorschlag, der aber gar nicht aufgenommen 
wird. Wo ist da eine Leistungsbeziehung? 
[…] Angemessen! Leistungsgerecht!“ (Negt 
2005, 120 f.) Ganz klar „Nein!“, denn er hatte 
für diese Leistung selbst nichts geleistet, wie 
Walter Grasnick, ehemaliger Oberstaatsan-
walt und Professor für Strafrecht, konstatiert 
(vgl. Grasnick 2006, 33). Die Frage bei der 
Leistungsgerechtigkeit ist nun die nach dem 
tertium comparationis, denn Esser fand die 
Entlohnung gerecht, wie er vor Gericht und 
anderswo kundtat, der Großteil der Bevölke-
rung nicht. Es gab in der Öffentlichkeit hör-
bare Entrüstung. Es muss demnach – außer 
bei Klaus Esser – einen inneren Maßstab ge-
ben, oder Essers Maßstab ist ein anderer. Wal-
ter Grasnick befürchtet in dieser Hinsicht gar 
das Heraufkommen von zwei Kulturen der 
Gerechtigkeit (vgl. Grasnick 2006, 33). Wir 
sehen, dass Erwachsene ebenfalls noch ein 
Gespür für Gerechtigkeit haben, denn Oskar 
Negt war nicht der einzige, der empört war. 
Es ging ein Aufschrei durch die Republik, der 
uns zeigt, dass unser Moralsystem noch in 
Ordnung ist und funktioniert.

Wir sehen, dass wir ein Problem mit der 
Bestimmung dessen haben, was gleich ist. 
Uns fehlt das „tertium comparationis“, ob-
wohl Gleichheit auf den ersten Blick so un-
bestechlich objektiv erscheint. Das macht es 
so schwierig, zu bestimmen, was wir unter 
Gleichheit verstehen.

Gleichverteilung ist uns allen – könnte 
man mir entgegenhalten – als Gerechtigkeits-
prinzip völlig evident. Um diese Evidenz zu 
belegen, führt Ernst Tugendhat sein sog. Tor-
tenbeispiel an (vgl. 1993, 373). Man könnte be-
obachten, dass es bei einem Kindergeburtstag 
für alle selbstverständlich sei, dass die Torte 
in gleiche Stücke geteilt wird. Die Gleichheit 
ist uns heute so zur Selbstverständlichkeit 
geworden, dass man begründen muss, wenn 
man davon abweicht. Kein Wunder: Abgese-
hen davon, dass sie traditionell zum Grund-
bestand von Juden- und Christentum gehört, 
erfahren wir in Platons Phaidon (75a) bereits, 
dass wir die Gleichheit schon kennen wür-
den, bevor wir Gleiches wahrnähmen. Und 

Beck_Greving_s001-313End.indd   17Beck_Greving_s001-313End.indd   17 07.03.11   07:3907.03.11   07:39

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



18  Gesellschaftsentwicklung und soziale Gerechtigkeit

Aristoteles war der Auffassung, dass derjeni-
ge gerecht sei, der ein Freund der Gleichheit 
ist (vgl. Eth. Nic. 1129a35). Und dies ist seit 
über 2000 Jahren für die Philosophen evident. 
Doch neuerdings gibt es von vielen Seiten 
Kritik am Egalitarismus, die wahrscheinlich 
auf die globalen Unterschiede der Kultur und 
im Lebensstandard zurückzuführen ist. Sind 
Unterschiede so stark wie im globalen Kon-
text, kann Gleichheit nicht mehr die Basis für 
global herzustellende Gerechtigkeit sein. Auf-
grund dieser Differenzen im globalen Maß-
stab müssen wir unsere Gerechtigkeitskon-
zeption neu überdenken. Es sind aber nicht 
nur die Unterschiede im globalen Rahmen, 
sondern wir finden die Ungleichheit zwischen 
den Menschen in jedem sozialen Kontext. Die 
Nachteile von behinderten Menschen, von 
Menschen in absoluter Armut stoßen uns auf 
diese Ungleichheiten.

Es gibt noch weitere Gründe für die Egali-
tarismuskritik, die von verschiedenen Philo-
sophinnen und Philosophen angeführt wird. 
Was sind die weiteren Gründe dafür, dass 
Gleichheit von ihnen nicht umstandslos als 
Grundlage für Gerechtigkeit angesehen wird? 
Die Basler Philosophin Angelika Krebs stellt 
vier Typen gegenwärtiger Egalitarismuskritik 
vor (2000, 8 f.).

3 Egalitarismuskritik

Zunächst wird dargetan, dass Gleichheitsher-
stellung nicht das ultimative Ziel der Gerech-
tigkeit sein könne. Die Wiener Philo sophin 
Herlinde Pauer-Studer ist eine Vertreterin 
dieses ersten Kritiktyps, wenn sie zeigt,  dass 
Gleich heit ein abgeleiteter Wert ist oder 
Gleichheit nur ein „Nebenprodukt“ der Ge-
rechtigkeit (vgl. Pauer-Studer 2000, vgl. 
Schramme 1999, 172). Pauer-Studer ist un-
ter Berufung auf Kant der Auffassung, dass 
Gleichheit einen instrumentellen Bezug zur 
Freiheit hat. Gleichheit werde nicht an sich 
angestrebt, sondern die verschiedenen For-

men der Gleichheit garantierten, dass Men-
schen in Freiheit leben könnten. Alle Gleich-
stellungsmaßnahmen hätten letztlich das Ziel 
der Freiheitssicherung. Ferner weiß die ameri-
kanische Philosophin Elizabeth Anderson von 
der Universität Michigan höchst plausibel zu 
argumentieren, dass Gleichheit ein abgeleite-
ter Wert ist und Gleichstellung der Erzeugung 
von Freiheit für alle diene. „Gleiche sind nicht 
der willkürlichen Gewalt oder dem physischen 
Zwang anderer ausgesetzt. Unabhängig von 
willkürlichem physischem Zwang entschei-
den zu können, ist eine der wesentlichen Be-
dingungen für Freiheit. Gleiche werden nicht 
von anderen marginalisiert. Sie haben deshalb 
die Freiheit, sich politisch zu engagieren; die 
wichtigsten zivilgesellschaftlichen Institutio-
nen stehen ihnen offen. Gleiche sind nicht der 
Herrschaft anderer unterworfen: Sie sind nicht 
von deren Wohlwollen abhängig. Ihr eigener 
Wille bestimmt ihr Leben – und genau das ist 
Freiheit. Gleiche werden nicht von anderen 
ausgebeutet. Sie haben also die Freiheit, einen 
gerechten Preis für ihre Arbeit zu verlangen. 
Gleiche sind nicht Opfer des Kulturimperialis-
mus: Sofern sie alle anderen respektieren, kön-
nen sie nach ihren kulturellen Gewohnheiten 
leben. In einer Gemeinschaft Gleicher zu le-
ben heißt deshalb, frei von Unterdrückung am 
Reichtum einer Gesellschaft teilhaben und an 
demokratischer Selbstbestimmung mitwirken 
zu können“ (Anderson 2000, 153 f.). Politische 
Gleichheitsforderungen richten sich gegen Hi-
erarchien. So kann der Eindruck entstehen, 
dass die Gleichheitsforderung das eigentliche 
Ziel sei. Doch das ist nicht der Fall, sondern 
sie zielt darauf ab, Freiheit herstellen zu kön-
nen. Nehmen wir die südafrikanische Befrei-
ungsbewegung. Nelson Mandela forderte die 
Gleichstellung von Weißen und Schwarzen 
einzig zu dem Zweck, die Freiheit für alle her-
zustellen (vgl. Mandela 1995, 204). Und erin-
nern wir uns an den Ausspruch von Theodor 
Mommsen: „Ihr kennt es alle, das demokra-
tische Evangelium, Gleichheit vor dem Geset-
ze! Hört es und bewahrt es wohl, ihr habt da-
rin den Kern der Freiheit“ (Mommsen 1849, 
16).

Beck_Greving_s001-313End.indd   18Beck_Greving_s001-313End.indd   18 07.03.11   07:3907.03.11   07:39

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



 Egalitarismuskritik  19

Gleichheit ist diesem Kritikpunkt zufolge gar 
nicht das Telos, wie es uns auf den ersten Blick 
erscheinen mag. Gleichheit ist in der Debatte 
um soziale und politische Gerechtigkeit ledig-
lich zielführend. Gleichheit dient in diesem 
Kontext dazu, Freiheit herzustellen.

Ein zweiter Kritikpunkt an dem Gedanken, 
dass der Inhalt der Gerechtigkeit Gleichheit 
sei, wird ebenfalls von Elizabeth Anderson 
angeführt. Er besagt, dass strikte Gleichheit 
inhuman sei, und das aus drei Gründen:

• Menschen, die ihr Elend selbst verschul-
den, würden im Stich gelassen. Sie würden 
als verantwortungslose Menschen abge-
stempelt, und darum keine Hilfe des Staa-
tes verlangen können (vgl. Anderson 2000, 
144).

• Zweitens: Der Sozialstaat begegne denen, 
die als von Natur aus minderwertig ge-
brandmarkt sind, mit herablassender, pa-
triarchaler [→ Paternalismus] Geste (vgl. 
Anderson 2000, 144).

• Drittens: Wieder andere würden durch die 
Regularien des Staats entmündigt.

Letzteres ist nun einer der Hauptkritikpunkte 
von Elizabeth Anderson und des Kieler Phi-
losophen Wolfgang Kersting, einem deutschen 
Egalitarismuskritiker. Damit das egalitäre Pro-
gramm überhaupt durchgeführt werden kön-
ne, müsse der gläserne Bürger geschaffen und 
eine totalitäre Informationsbeschaffungsbüro-
kratie etabliert werden (vgl. Kersting 2000, 5). 
Nehmen wir zur Erläuterung dieser Kritik ein 
von Anderson angeführtes Beispiel: „Um fest-
zustellen, ob ein Raucher, der diese Gewohn-
heit als Soldat angenommen hat, auf Staatskos-
ten eine Lungenkrebsbehandlung bekommen 
soll, müssen andere Menschen beurteilen, ob 
er in Anbetracht des sozialen Drucks, dem 
er von Seiten seiner Kameraden und Vorge-
setzten in der Armee ausgesetzt war, in An-
betracht der angstmindernden Wirkung des 
Rauchens in extrem belastenden Kampfsitua-
tionen und unter Berücksichtigung der Mög-
lichkeiten, die ihm angeboten wurden, seine 
Gewohnheit nach dem Krieg aufzugeben usw., 
eine größere Entschiedenheit gegen das Rau-

chen hätte an den Tag legen müssen. Friedrich 
von Hayek hat die wesentliche Schwierigkeit 
solcher verdienstbestimmter Gratifikations-
systeme identifiziert: Um Anspruch auf eine 
bestimmte wichtige Leistung zu erheben, 
müssen sich Menschen der Beurteilung ande-
rer unterwerfen, wie sie ihre Chancen hätten 
nutzen sollen, statt ihrem eigenen Urteil zu 
vertrauen“ (Anderson 2000, 146 f.; Hervorhe-
bung nicht im Original). Diese auf die ameri-
kanischen Verhältnisse zugeschnittenen Bei-
spiele, die durch das militärische Engagement 
der Amerikaner in Vietnam und nun im Irak 
verursacht worden sind, kann man in anderer 
Weise auf unsere Verhältnisse beziehen. Wer 
sich einmal mit einem Hartz IV-Empfänger 
unterhalten hat, weiß, was ich meine. Er muss 
sich, will er seinem Antrag nur die geringste 
Chance auf Bewilligung geben, vollkommen 
durchleuchten lassen. Selbst die persönlichen 
Neigungen, Bedürfnisse und Gewohnheiten 
bleiben nicht im Verborgenen. Götz Werner 
nennt darum Hartz IV „offenen Strafvollzug“ 
(2006, 37), und Wolfgang Kersting belegt das 
mit dem Attribut des „gläsernen Bürgers“.

Der Kritikpunkt zielt auf ein möglicher-
weise zu etablierendes Kontrollsystem, das 
eingeführt werden müsse, um wirklich alle 
gleich behandeln zu können. Ein solches Sys-
tem erinnert an Orwellsche Visionen. Und 
das ist es wirklich nicht, was wir wollen.

Die dritte Art von Kritik am Egalitarismus 
hat die Unterschätzung der Komplexität des 
Lebens durch egalitäre Philosophen zum Ge-
genstand: „Der Glaube, man könne diese Kul-
tur im Wesentlichen über ein oder zwei Prin-
zipien, das Gleichheitsprinzip in Kombination 
mit dem Prinzip der Wohlfahrtssteigerung, 
einfangen, zeugt von der Philosophenkrank-
heit der theorieverliebten Überheblichkeit ge-
genüber der Wirklichkeit“ (Krebs 2000, 27). 
Das ist ein alter Vorwurf gegen die Philoso-
phie, der dennoch einen Großteil der Philoso-
phen in den Mauern der Universität durch die 
Jahrhunderte gänzlich unbeeindruckt ließ. 
Darum ist das von dieser Philosophie entwi-
ckelte Gerechtigkeitsparadigma von keiner 
Kontextrelativierung angekränkelt. Im Ge-

Beck_Greving_s001-313End.indd   19Beck_Greving_s001-313End.indd   19 07.03.11   07:3907.03.11   07:39

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



20  Gesellschaftsentwicklung und soziale Gerechtigkeit

gensatz dazu betont Wolfgang Kersting, dass 
wir „die Handlungssituation betrachten und 
den Gegebenheiten Rechnung tragen“ müss-
ten (Kersting 2000, 395), um bestimmen zu 
können, was mitmenschliche Solidarität ver-
langt. „Wir müssen sowohl die je besondere 
Bedürfnislage der anderen wie auch unse-
re kontingenten [→ I Komplexität und Kon-
tingenz] Mittel und Fähigkeiten in Betracht 
ziehen“ (395). Das fordere nach Kersting die 
mitmenschliche Solidarität, wohingegen der 
abstrakte Gerechtigkeitsgesichtspunkt als all-
gemeines Prinzip der Willkür entgehen will. 
Damit handle man sich das Verbleiben im 
„virtuellen Argumentationsraum“ ein, „in 
dem der Theoretiker bis zur Erschöpfung“ 
arbeite – wie Kersting formuliert –, ohne zur 
praktizierten Solidarität zu kommen (vgl. 
395).

Der vierte Einwand ist der der Nichtreali-
sierbarkeit von Gleichheit, weil das mensch-
liche Leben zu kontingent sei, z. B. in Gestalt 
eines frühen Todes, eines vorzeitigen Alterns, 
einer schleichenden Krankheit, eines schwie-
rigen Kindes. „Angesichts dessen erscheint 
schon der Versuch einer flächendeckenden 
Egalisierung wie ein Sandkastenspiel oder 
eine realitätsfremde Anmaßung“ (Krebs 
2000, 30). Dieser letzte Einwand hängt eng 
mit dem zusammen, was zum dritten Kritik-
punkt gesagt worden ist.

4  Alternativen zur 
 gleichheitsbasierten 
 Gerechtigkeit

Die Frage ist nun, was die Kritiker an die Stelle 
von Gleichheit zur Basierung der Gerechtigkeit 
setzen wollen, denn auf Gerechtigkeit, darin 
sind sich nun wiederum alle einig, will nie-
mand verzichten. „Gerechtigkeit ist ein eben-
so hohes wie unbestrittenes politisches und 
moralisches Ideal. Wenn es um die Verwirk-
lichung von Gerechtigkeit und die Beseitigung 

von Ungerechtigkeit geht, wird man schlicht-
weg niemanden finden, der dagegen ist – je-
denfalls niemanden, der das öffentlich zugibt. 
Wir wollen alle in einer Gesellschaft leben, in 
der es mit gerechten Dingen zugeht“ (Bosham-
mer 2002, 9). Wolfgang Kersting nennt seine 
Alternativposition zur gleichheitsbasierten 
Gerechtigkeit politische Solidarität. Nach mei-
nem Verständnis meint Kersting, dass ein ein-
zelner Mensch in seiner Situation unsere So-
lidarität in der Weise erfahren sollte, dass wir 
seine spezifische Lage zu verstehen suchen. Als 
Beispiel noch einmal: Beantragt jemand Hartz 
IV, muss er den Regularien zufolge nicht nur 
seine eigenen Vermögensverhältnisse offen 
legen und belegen, sondern ebenso die Ver-
mögensverhältnisse derjenigen, die mit ihm 
zusammen eine sog. „Bedarfsgemeinschaft“ 
bilden. Das sind alle, die mit ihm zusammen 
in einem Haushalt leben. Das könnten die El-
tern und die minderjährigen Kinder sein. Hat 
nun dieser Antragsteller ein besonders unent-
spanntes Verhältnis zu seinen Eltern, sollte das 
berücksichtigt werden. Andere Antragssteller 
könnten beispielsweise keine Probleme damit 
haben, Kopien der Sparbücher ihrer Eltern 
einzufordern. Kurz: Eine besondere Situation 
erfordert unsere individuelle Solidarität. Das 
gilt ebenso für Menschen mit Behinderung, 
denen man laut Kersting nicht abverlangen 
sollte, langwierig kontrollierbare Nachweise 
über ihren Bedarf beibringen zu müssen. Die 
abstrakte Gleichmachung soll vermieden und 
den individuellen Bedürfnissen entsprechend 
soll die Leistung erbracht werden.

Des Weiteren ist Kersting gegen die aus-
gleichende Gerechtigkeit, weil dadurch de-
nen, die vermöge Leistung etwas verdient 
hätten, ohne legale oder legitime Grundlage 
etwas weggenommen würde. Kerstings Alter-
nativkonzept ist ein Konzept, in dem die na-
türlichen Unterschiede und die Begabungs-
unterschiede berücksichtigt werden sollten. 
Jedem sollten die gleichen Chancen einge-
räumt werden, seine Begabungen und Talen-
te zu entfalten. Dies solle gekoppelt werden 
mit einem leistungsbezogenen Anreizsystem 
(vgl. Kersting 2000, 7 f.). Wenn ich Wolfgang 

Beck_Greving_s001-313End.indd   20Beck_Greving_s001-313End.indd   20 07.03.11   07:3907.03.11   07:39

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



 Menschenwürde als  Gerechtigkeitsmaßstab  21

Kersting richtig verstanden habe, dann for-
dert er an dieser Stelle Leistungsgerechtigkeit, 
die letztlich ja – wie ich eingangs darstellte – 
doch wieder gleichheitsbasiert ist, denn für 
gleiche Leistung gibt es den gleichen Lohn.

Elizabeth Anderson nennt ihre Alternative 
die der demokratischen Gleichheit. Der Kern 
des Konzepts ist die Basierung der Gerech-
tigkeit auf menschlicher Würde. Die Güter 
seien nach Prinzipien und Verfahren zu ver-
teilen, die der Würde des Menschen entspre-
chen sollten. Gerecht sei eine Verteilung, die 
es jedem ermögliche, in Würde zu leben (vgl. 
Anderson 2000, 152). Das entspricht dem, was 
Friedrich Schiller in seinem berühmten Epi-
gramm festgehalten hat: „Zu essen gebt [dem 
Menschen], zu wohnen, habt ihr die Blöße be-
deckt, gibt sich die Würde von selbst“ (1980, 
248). Mit dieser Forderung unterscheidet 
sich Elizabeth Anderson nicht von dem, was 
Angelika Krebs umreißt, die ihr Gerechtig-
keitskonzept ein humanistisches nennt. Sie 
stellt  – wie Elizabeth Anderson – die Men-
schenwürde ins Zentrum der Gerechtigkeit 
und schreibt: „Eine gerechte Gesellschaft ist 
danach eine Gesellschaft, die allen ihren Mit-
gliedern ein menschenwürdiges Leben er-
möglicht. Niemand soll unter die Schwelle 
eines anständigen Lebens gedrückt werden. 
Jeder soll genug haben. Ungleichheit oberhalb 
der Schwelle des Genug erachtet der Huma-
nismus nicht per se als ungerecht“ (2005, 37). 
Eine in diesem Sinne gerechte Gesellschaft 
habe „dafür zu sorgen, dass niemand unter 
elenden Umständen existieren muss. Jeder 
muss Zugang haben zu: Nahrung, Obdach, 
Sicherheit, medizinischer Grundversorgung, 
persönlichen Nahbeziehungen, sozialer Zu-
gehörigkeit, Individualität, privater wie poli-
tischer Autonomie.

Allen muss ein menschenwürdiges Leben 
effektiv ermöglicht werden, was nicht heißt, 
dass nicht alle, etwa durch Arbeit, auch ihren 
Teil dazu zu leisten haben, dass sie ein men-
schenwürdiges Niveau erreichen. Im nonega-
litaristischen Humanismus weitet sich damit 
der Fokus von negativer Freiheit auf Men-
schenwürde“ (40).

Philosophen, die auf der gleichheitsbasier-
ten Gerechtigkeit beharren, haben das Prob-
lem, das Angelika Krebs auf diese Weise be-
seitigt. Die Frage, die sich diesen Philosophen 
stellt, lautet, wie man Gerechtigkeit und Men-
schenwürde in eine hierarchische oder se-
quentielle Ordnung bringen kann (vgl. Joas 
2004, 133). Joas und andere, wie beispielsweise 
Avishai Margalit oder Axel Honneth sehen im 
Kontext ihrer an Gleichheit orientierten The-
orie selbstverständlich folgendes Pro blem, für 
das nach ihrer Ansicht keine Lösung in Sicht 
ist: „Das schlagendste Beispiel für mögliche 
Komplikationen sind solche Fälle gerechtig-
keitsorientierten Handelns, bei denen dieses 
Handeln selbst demütigende Seiten hat: Es ist 
denkbar, dass zwar eine gerechte Gütervertei-
lung erreicht wird, die Verteilung selbst aber 
auf demütigende Weise vonstatten geht“ (131). 
Diese demütigende Weise wurde im oben ge-
nannten zweiten Kritikpunkt an der gleich-
heitsbasierten Gerechtigkeit dargestellt. Eine 
solche Demütigung durch Offenlegung der 
persönlichsten Lebensgewohnheiten kann 
nicht vorkommen, wenn Gerechtigkeit auf 
Menschenwürde basiert ist, und man muss 
dann nicht nach einem Vorrangverhältnis 
zwischen Gerechtigkeit und Menschenwür-
de fahnden, wenn der Gerechtigkeit die Men-
schenwürde inhärent ist wie in dem Konzept 
von Angelika Krebs.

5  Menschenwürde als 
 Gerechtigkeitsmaßstab

Damit eröffnet sich für einen Philosophen 
ein neues Problemfeld, denn der Begriff der 
Menschenwürde ist nicht weniger umstritten 
als der Begriff der Gerechtigkeit. Der Begriff 
der Menschenwürde steht seit Jahrzehnten im 
Zentrum der Diskussion, der ernsthaften phi-
losophischen wie der populistischen, denn 
er wird gegen andere politische Auffassun-
gen gern als Totschlagsargument verwendet, 
bis hin zur Debatte, ob die befruchtete Eizel-

Beck_Greving_s001-313End.indd   21Beck_Greving_s001-313End.indd   21 07.03.11   07:3907.03.11   07:39

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



22  Gesellschaftsentwicklung und soziale Gerechtigkeit

le Menschenwürde besitze. „Und es ist eben-
so wenig verwunderlich, wenn im Streit um 
die Zulässigkeit […] der Sterbehilfe gelegent-
lich sogar beide Seiten gleichzeitig versuchen, 
durch Berufung auf die Menschenwürde den 
Sieg davonzutragen. Die Menschenwürde eig-
net sich vorzüglich als ideologische Waffe!“ 
(Hoerster 2002, 24).

Wenn man nun von dieser ideologisch ge-
leiteten Suche nach dem, was Menschenwürde 
ist, einmal absieht, können wir eine bemüh-
te, doch jederzeit kritikwürdige Suche nach 
dem Existenzminimum, das ein menschen-
würdiges Leben gewährleisten soll, beobach-
ten. Immerhin ist dabei die Menschenwürde 
zielführend, was sie in früheren Zeiten nicht 
war. Kommen wir noch einmal auf das schon 
vielfach traktierte Hartz IV-Gesetz und das 
Sozialgeld zurück. Es beträgt heute monat-
lich 345 € für einen alleinstehenden Antrag-
steller. Mit diesem Betrag soll ein menschen-
würdiges Dasein ermöglicht werden. Darin 
sind Beträge für den täglichen Gebrauch ent-
halten, wie 2,23  € für Herrenschuhe, 5,19  € 
für Möbel und 1,02  € für Versicherungen. 
Über diese Beträge wird im Referat V B4 des 
„Bundesministeriums für Arbeit und Sozia-
les“ entschieden. Diese 345 € sind derzeit das 
Äquivalent für menschenwürdiges Dasein in 
Deutschland. Warum soll ausgerechnet die-
ser Betrag ein menschenwürdiges Dasein ga-
rantieren? Errechnet wird er, indem alle fünf 
Jahre 75 000 Haushalte befragt werden. 20 % 
der ärmsten Ein-Personen-Haushalte dienen 
der Ermittlung des Durchschnitts. Allerdings 
bekommen die Sozialgeldempfänger nicht 
den ganzen Satz, sondern ein Drittel wird ab-
gezogen, weil der Konsum eines arbeitenden 
Menschen dem Sozialgeldempfänger nicht 
zusteht. Dieser Abzug ist nicht gleichbleibend 
bei allen Konsumgütern, sondern gestaffelt: 
29 % werden bei Artikeln für die Gesund-
heitspflege abgezogen und 45 % bei Freizeit, 
Unterhaltung und Kultur. Für Rücklagen sind 
nach der Verordnung des „Bundesministeri-
ums für Arbeit und Soziales“ ebenfalls genaue 
Beträge angegeben, beispielsweise 3,26 € mo-
natlich für Wohnungsreparaturen. Die Fra-

ge stellt sich natürlich, wie sich diese Beträge 
errechnen. Letztlich nach den persönlichen 
Werturteilen der entscheidenden Beamten 
bei vorheriger Expertenanhörung. Wenn man 
das liest, dann muss man dem Staatsrechtler 
Volker Neumann unbedingt Recht geben, 
wenn er sagt: „Die Quantifizierung der Wür-
de führt unweigerlich zu ihrer Banalisierung“ 
(Alle Informationen: Molitor 2006).

Trotz dieser Kritik ist die Orientierung an 
der Menschenwürde ein Fortschritt in der ge-
sellschaftlichen Entwicklung, denn die staat-
liche Unterstützung wurde im Jahre 1872 
noch begründet, „damit nicht Hunger, Not 
und Verwahrlosung die niederen Bevölke-
rungsklassen zur Störung der öffentlichen Si-
cherheit und Ordnung treibe und ein staats-
gefährdendes Proletariat aufkommen lasse“ 
(Molitor 2006, 76). In den ersten Jahren der 
Bundesrepublik wurde Fürsorge als das zum 
Überleben unbedingt Notwendige gewähr-
leistet. Erst das Bundesverfassungsgericht ent-
schied 1966: „Die Sozialhilfe soll eine Hilfsbe-
dürftigkeit beseitigen, deren Fortbestehen die 
Menschenwürde des Leistungsberechtigten 
verletzten würde“ (ebd., 76). Bis dahin war ein 
langer Weg zurückzulegen. Im Christen- und 
Judentum wurde die Menschenwürde mit 
der Gottesebenbildlichkeit des Menschen be-
gründet (1 Mose 27 und 1 Epheser 11). In der 
Neuzeit wird mehr und mehr die Vernunft-
bestimmtheit des Menschen zum Grund, ihn 
mit Würde auszuzeichnen. Hans Joas bezieht 
sich auf Émile Durkheim, der zeigt, dass sich 
der Glaube an die Menschenwürde einer fort-
schreitenden Sakralisierung der Person ver-
danke, die ihre Wurzeln im Christentum hat, 
bedingt durch die eben geschilderte Gottähn-
lichkeit der Person (vgl. Joas 2004, 155 ff.). Die 
Menschen werden aus den gewachsenen Zu-
sammenhängen der christlichen Gemeinde 
herausgelöst, individualisiert und als Person 
isoliert. Als „Entschädigung für den Verlust 
aller festen Positionen“ wird das Individu-
um „mit subjektiven Rechten ausgestattet“, 
eben mit den Menschenrechten und der Men-
schenwürde (Luhmann 1993, 487 f.). So kann 
man das sehen, und den Begriff der Person 

Beck_Greving_s001-313End.indd   22Beck_Greving_s001-313End.indd   22 07.03.11   07:3907.03.11   07:39

©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




