Teil |
Grundlegung

Hebpnig JaWwwey|yoy "M L1L0Z ®@



Hebpnig JaWwwey|yoy "M L1L0Z ®@



Gesellschaftsentwicklung und soziale Gerechtigkeit

Detlef Horster

1 Gesellschaftliche Entwicklung

Wer von den Befiirwortern einer unbe-
schriankten genetischen Forschung wire be-
reit, ,,den Preis zu zahlen, den siidkoreanische
Frauen entrichtet haben, damit menschliche
Embryonen geklont werden konnten? Wer
wire bereit zu tun, was man Frauen in den ar-
men Gesellschaften Asiens und Osteuropas
zunehmend nahe legt? Welche Frau unter-
z0ge sich selbst einer hormonellen Behand-
lung, damit sie vermehrt Eizellen ,produziert;,
die dann von den Forschern ,geerntet’ wer-
den, um sie zu Embryonen weiterzuentwi-
ckeln, die getotet werden miissen, um ihnen
Stammzellen zu entnehmen? Wer riete seiner
Frau, seiner Tochter, seiner Enkelin zu die-
sem Schritt? Rapide fallt die Erde entzwei in
eine reiche, anspruchsvolle Oberflachenwelt
westlicher Bauart und eine an den Rand des
Bewusstseins gedrangte, nicht minder vitale
Schattenwelt. [...] Andererseits gibt es eine
Schattenwelt innerhalb der Anspruchswelt —
gibt es das Leid, das stort und das mit hohen
Kosten weggeschlossen wird in die Alters-
heime und Kliniken, die Anstalten und Ster-
bestationen. [...] Die wachsende Zustim-
mung fiir dubiose Heilsversprechen oder fiir
die aktive Sterbehilfe zeigt, wie schnell die
Mitglieder einer Gesellschaft deren Werte-
skala verinnerlichen: blof§ nicht leiden, blof3
nicht unproduktiv sein, blof3 nicht der Fa-
milie, die man kaum kennt, den Freunden,
die man zurtcklief3, zur Last fallen® (Kissler
2005, 187f.).

Das ist — ziemlich genau beschrieben -
die Lage, in der wir uns befinden und die
ein jeder wahrnehmen kann. Wir sind - da-
rin sind sich Soziologen jedweder Richtung
heute einig - in den Fangen der Globali-
sierung [— Globalisierung, Deregulierung,

Okonomisierung], orientiert an materiellen
und 6konomischen Werten.

Dieser Sachstand wird nicht nur in glo-
balen Ausmaflen festgestellt, sondern Jiir-
gen Habermas spricht in seiner Betrachtung
nationaler Zustinde davon, dass in der Ge-
genwartsgesellschaft die Sprache des Markts
in alle Poren dringe (vgl. Bérsenverein 2001,
48). Das sei auf die Dynamik der entfessel-
ten Mirkte zurtickzufithren, der wir freien
Lauf liefen (vgl. Habermas 2006, 11). Um die
Auswirkungen der Kolonialisierung durch
den Markt genauer kennzeichnen zu kénnen,
spricht Habermas an anderer Stelle von ei-
nem Kategorienfehler, wenn wir bei der Ana-
lyse und Beschreibung die Terminologie des
Markts tibernehmen wiirden: , Aber das dis-
lozierte, an falscher Stelle angewendete wirt-
schaftliche Denken, das die nicht in Geld zu
messenden Leistungen — ob nun in Psychia-
trien und Kindergdrten oder in Universita-
ten und Verlagen - den schlichten Maf3stiben
McKinseys unterwirft, ist zum gesellschaft-
lich wirksamen Kategorienfehler geworden®
(Habermas 2004, 3). Was Habermas hier an-
spricht, beobachten wir als fatale Entwicklung
in allen sozialen Bereichen. Ja, es sieht so aus,
dass diejenigen, die in sozialen Einrichtun-
gen, in Heimen oder Wohngruppen arbeiten,
langst von dem Strudel mitgerissen wurden
und oft begeistert von ,,Qualitdtssicherung®
sprechen, ohne zu sehen, dass es sich um ei-
nen Etikettenschwindel handelt, denn es ist
keine Qualitétssicherung, die durch entspre-
chende Mafinahmen erreicht wird, sondern
eine Qualitdtsverschlechterung. Denn wenn
es so ist, dass die Menschen zwar gut versorgt
sind, d.h. in medizinischer und pflegerischer
Sicht optimal betreut werden, fehlt es doch
oft und meist an Zuwendung und Anspra-
che, wenn wir uns unsere betreuten Wohn-
gruppen, Krankenhéuser, Alten-, Pflege- und

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



16 Gesellschaftsentwicklung und soziale Gerechtigkeit

andere Heime ansehen. Die vom Arbeitgeber
verordnete Zeitbemessung zur Betreuung der
Menschen reicht nicht fiir eine tiber die aus-
schlieflichen Pflegeaufgaben hinausgehen-
de Zuwendung. Nicht nur dort miissen wir
diese verhdangnisvolle Entwicklung beobach-
ten, sondern beispielsweise ebenso in Volks-
hochschulen. Alles wird dort neuerdings un-
ter betriebswirtschaftlichen Gesichtspunkten
gesehen, soziale und péadagogische Aspekte
spielen keine Rolle mehr. Zertifizierungsin-
stitute werden mit der Bewertung von Kur-
sen betraut. Dafiir gibt es computergestiitzte
Programme. Das bekannteste Bewertungsin-
strument ist ISO 9000. ,,ISO 9000 kommt
iber die Wirtschaft, iiber die betriebliche
Weiterbildung zu uns®, sagt ein Mitarbeiter
einer Volkshochschule (Hufer 1999, 175). Man
sieht einfach nicht mehr, dass es sich bei Bil-
dung nicht um eine Ware handelt. Doch: ,,Das
Normensystem ISO 9000 ist an einem privat-
wirtschaftlich verfassten Markt orientiert; die
Qualitatssicherung und Zertifizierung liegt
in den Hianden der Wirtschaft, staatliche Ein-
flussnahme und damit auch offentliche Ver-
antwortung werden zuriickgedrangt und ab-
gebaut® (Hufer 1999, 180).

Noch eine andere Erfahrung, die uns se-
hen ldsst, dass in unserer unmittelbaren all-
taglichen Umgebung die Marktmechanismen
sichtbar werden und automatisch die Frage
nach Gerechtigkeit aufwerfen: ,Beim Pfarr-
fest in unserer Kirchengemeinde zahlen die
Kinder fiir Attraktionen, indem sie sich Kap-
pen fiir zwei Euro kaufen. Wer eine trégt, darf
iiberall mitmachen. In unserem Viertel ist der
Reichtum ungleich verteilt. Die Kinder aus
den ,guten’ Straflenziigen kaufen die Kappen,
jene aus den sozialen Brennpunkten oft nicht.
Am Karussell lief$ ich zunichst die ,Problem®
Kinder ohne Kappe fahren, weil sie ja definitiv
drmer sind. Das ging nicht lang gut: Die Kin-
der mit Kappe kamen sich ungerecht behan-
delt vor. Nun frage ich mich: Welcher Wert
wiegt héher? Die Gerechtigkeit oder die Nach-
sicht gegeniiber den wirtschaftlich Schwiache-
ren? Christa R., Berlin“ (Siiddeutsche Zeitung,
Magazin Nr. 30 vom 29. Juli 2005, 5)

In der Antwort wird der Philosoph Ro-
bert Spaemann zitiert, der betont, dass zur
Gerechtigkeit neben der arithmetischen, der
zahlenmifligen Gleichheit (zwei Euro pro
Kopf) und der Honorierung nach Leistung
noch etwas anderes gehore, ndmlich die Ver-
teilung geméfl dem menschlichen Bediirfnis,
dem zu helfen, dem geholfen werden muss.
Hier haben wir gleich alle drei Gerechtigkeits-
konzeptionen zusammen, die auf dem Gleich-
heitsprinzip basieren. Darum schreibt Rainer
Erlinger, der fiir das Magazin der Siiddeut-
schen Zeitung jeden Freitag die Gewissens-
fragen beantwortet, dass die Alternative der
Fragestellerin gar keine Alternative sei, denn
die Nachsicht gegeniiber den wirtschaftlich
Schwicheren sei ebenfalls eine Form der Ge-
rechtigkeit.

2 Drei Formen
gleichheitsbasierter
Gerechtigkeit

Wir kennen demnach drei Formen von Ge-
rechtigkeit, die auf dem Gleichheitsprinzip ba-
sieren:

o Da ist die distributive Gerechtigkeit, die
besagt, dass alle knappen Giiter gleich ver-
teilt werden miissten.

o Daist die ausgleichende Gerechtigkeit, die
den Benachteiligten einen Ausgleich zubil-
ligt, so dass sie gleichgestellt werden.

o Da ist die Leistungsgerechtigkeit, die ent-
sprechend der Leistung honoriert.

Die Basis aller drei Konzeptionen ist der Ge-
danke, dass alle Menschen gleich behandelt
werden miissten.

Ich diskutierte dariiber mit angehenden
Lehrerinnen und sagte ihnen, dass sie sich bei
der Zensurgebung spiter an einer dieser Ge-
rechtigkeitskonzeptionen orientieren miiss-
ten; die sei durchzuhalten, denn andernfalls
fihlten sich die Kinder ungerecht behandelt.

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



Drei Formen gleichheitsbasierter Gerechtigkeit 17

Davon, dass meine Position richtig ist, war
ich bis zu diesem Zeitpunkt zutiefst iiber-
zeugt. Doch eine Studentin brachte eine an-
dere Uberlegung vor. Sie sagte, dass sie bei
Tests schon nach Leistung bewerten miis-
se, denn sonst fithlten sich die Kinder in der
Tat ungerecht behandelt. Man konne bei 15
Punkten, die zu vergeben seien, nicht dem ei-
nen ,gut“ und dem anderen ,,sehr gut® geben.
Fiir die gleiche Leistung miisse es die gleiche
Bewertung geben bzw. fiir die gleiche Leis-
tung den gleichen Lohn. Bei der Zensur, die
am Schuljahresende auf das Zeugnis kommt,
konne man trotzdem das Prinzip der ausglei-
chenden Gerechtigkeit anwenden. Die Kinder
hatten grofites Verstandnis dafiir, dass fiir je-
manden, der aus sozial schwachen Verhiltnis-
sen kommt, sich aber angestrengt habe, ein
Ausgleich geschaffen werden miisse, wenn er
nicht so gute Leistungen brichte wie jemand,
der von zu Hause aus schon intellektuell gut
ausgestattet und geférdert worden sei. Die Er-
tahrungen der angehenden Lehrerin bestiti-
gen das, was Rainer Erlinger als Antwort auf
die Problematik beim Pfarrfest schrieb, dass
man bei manchen Menschen ein Bediirfnis
feststellen koénne, den Benachteiligten einen
Ausgleich zu verschaffen. ,Die Kinder haben
noch ein ausgeprigtes Gerechtigkeitsgefiithl®
sagte mir die zukiinftige Lehrerin.

Haben Erwachsene das nicht mehr? Zweifel
sind zumindest angebracht. Nehmen wir das
Prinzip der Leistungsgerechtigkeit, und erin-
nern wir uns an den Fall der Mannesmann-
Ubernahme durch Vodafone. Klaus Esser hat
seinerzeit fiir diese neunmonatige Titigkeit
eine Abfindung von 30 Mio. Euro bekommen,
was einem Monatsgehalt von 3,3 Mio. Euro
entspricht. Oskar Negt war vollig fassungslos:
»~Womit hat Esser das verdient? Als in der Ge-
meinde neben dem Ort, an dem das passiert
ist, Vodafone einzog, sind sofort nach der Fu-
sion Betriebe geschlossen worden, so dass der
Biirgermeister dieses Orts einen Brief an Es-
ser geschrieben und darin gesagt hat, Herr
Esser, wir haben 30 Mio. Defizit im Haushalt,
wollen Sie nicht wenigstens 20 Mio. spen-
den, damit sich das reduziert? Ein Anstands-

vorschlag, der aber gar nicht aufgenommen
wird. Wo ist da eine Leistungsbeziehung?
[...] Angemessen! Leistungsgerecht!“ (Negt
2005, 120f.) Ganz klar ,,Nein!“, denn er hatte
fiir diese Leistung selbst nichts geleistet, wie
Walter Grasnick, ehemaliger Oberstaatsan-
walt und Professor fiir Strafrecht, konstatiert
(vgl. Grasnick 2006, 33). Die Frage bei der
Leistungsgerechtigkeit ist nun die nach dem
tertium comparationis, denn Esser fand die
Entlohnung gerecht, wie er vor Gericht und
anderswo kundtat, der Grofiteil der Bevolke-
rung nicht. Es gab in der Offentlichkeit hor-
bare Entriistung. Es muss demnach - aufler
bei Klaus Esser - einen inneren Maf3stab ge-
ben, oder Essers Maf3stab ist ein anderer. Wal-
ter Grasnick befiirchtet in dieser Hinsicht gar
das Heraufkommen von zwei Kulturen der
Gerechtigkeit (vgl. Grasnick 2006, 33). Wir
sehen, dass Erwachsene ebenfalls noch ein
Gespiir fiir Gerechtigkeit haben, denn Oskar
Negt war nicht der einzige, der emport war.
Es ging ein Aufschrei durch die Republik, der
uns zeigt, dass unser Moralsystem noch in
Ordnung ist und funktioniert.

Wir sehen, dass wir ein Problem mit der
Bestimmung dessen haben, was gleich ist.
Uns fehlt das ,tertium comparationis®, ob-
wohl Gleichheit auf den ersten Blick so un-
bestechlich objektiv erscheint. Das macht es
so schwierig, zu bestimmen, was wir unter
Gleichheit verstehen.

Gleichverteilung ist uns allen - koénnte
man mir entgegenhalten - als Gerechtigkeits-
prinzip vollig evident. Um diese Evidenz zu
belegen, fiihrt Ernst Tugendhat sein sog. Tor-
tenbeispiel an (vgl. 1993, 373). Man konnte be-
obachten, dass es bei einem Kindergeburtstag
fiir alle selbstverstindlich sei, dass die Torte
in gleiche Stiicke geteilt wird. Die Gleichheit
ist uns heute so zur Selbstverstdndlichkeit
geworden, dass man begriinden muss, wenn
man davon abweicht. Kein Wunder: Abgese-
hen davon, dass sie traditionell zum Grund-
bestand von Juden- und Christentum gehért,
erfahren wir in Platons Phaidon (75a) bereits,
dass wir die Gleichheit schon kennen wiir-
den, bevor wir Gleiches wahrnahmen. Und

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



18 Gesellschaftsentwicklung und soziale Gerechtigkeit

Aristoteles war der Auffassung, dass derjeni-
ge gerecht sei, der ein Freund der Gleichheit
ist (vgl. Eth. Nic. 1129a35). Und dies ist seit
iiber 2000 Jahren fiir die Philosophen evident.
Doch neuerdings gibt es von vielen Seiten
Kritik am Egalitarismus, die wahrscheinlich
auf die globalen Unterschiede der Kultur und
im Lebensstandard zuriickzufithren ist. Sind
Unterschiede so stark wie im globalen Kon-
text, kann Gleichheit nicht mehr die Basis fiir
global herzustellende Gerechtigkeit sein. Auf-
grund dieser Differenzen im globalen Mafi-
stab miissen wir unsere Gerechtigkeitskon-
zeption neu liberdenken. Es sind aber nicht
nur die Unterschiede im globalen Rahmen,
sondern wir finden die Ungleichheit zwischen
den Menschen in jedem sozialen Kontext. Die
Nachteile von behinderten Menschen, von
Menschen in absoluter Armut stofen uns auf
diese Ungleichheiten.

Es gibt noch weitere Griinde fiir die Egali-
tarismuskritik, die von verschiedenen Philo-
sophinnen und Philosophen angefiithrt wird.
Was sind die weiteren Griinde dafiir, dass
Gleichheit von ihnen nicht umstandslos als
Grundlage fiir Gerechtigkeit angesehen wird?
Die Basler Philosophin Angelika Krebs stellt
vier Typen gegenwdrtiger Egalitarismuskritik
vor (2000, 8f.).

3 Egalitarismuskritik

Zunachst wird dargetan, dass Gleichheitsher-
stellung nicht das ultimative Ziel der Gerech-
tigkeit sein konne. Die Wiener Philosophin
Herlinde Pauer-Studer ist eine Vertreterin
dieses ersten Kritiktyps, wenn sie zeigt, dass
Gleichheit ein abgeleiteter Wert ist oder
Gleichheit nur ein ,Nebenprodukt® der Ge-
rechtigkeit (vgl. Pauer-Studer 2000, wvgl.
Schramme 1999, 172). Pauer-Studer ist un-
ter Berufung auf Kant der Auffassung, dass
Gleichheit einen instrumentellen Bezug zur
Freiheit hat. Gleichheit werde nicht an sich
angestrebt, sondern die verschiedenen For-

men der Gleichheit garantierten, dass Men-
schen in Freiheit leben konnten. Alle Gleich-
stellungsmafinahmen hitten letztlich das Ziel
der Freiheitssicherung. Ferner weif3 die ameri-
kanische Philosophin Elizabeth Anderson von
der Universitdt Michigan hochst plausibel zu
argumentieren, dass Gleichheit ein abgeleite-
ter Wert ist und Gleichstellung der Erzeugung
von Freiheit firr alle diene. ,,Gleiche sind nicht
der willkiirlichen Gewalt oder dem physischen
Zwang anderer ausgesetzt. Unabhingig von
willkiirlichem physischem Zwang entschei-
den zu konnen, ist eine der wesentlichen Be-
dingungen fiir Freiheit. Gleiche werden nicht
von anderen marginalisiert. Sie haben deshalb
die Freiheit, sich politisch zu engagieren; die
wichtigsten zivilgesellschaftlichen Institutio-
nen stehen ihnen offen. Gleiche sind nicht der
Herrschaft anderer unterworfen: Sie sind nicht
von deren Wohlwollen abhingig. IThr eigener
Wille bestimmt ihr Leben - und genau das ist
Freiheit. Gleiche werden nicht von anderen
ausgebeutet. Sie haben also die Freiheit, einen
gerechten Preis fiir ihre Arbeit zu verlangen.
Gleiche sind nicht Opfer des Kulturimperialis-
mus: Sofern sie alle anderen respektieren, kon-
nen sie nach ihren kulturellen Gewohnheiten
leben. In einer Gemeinschaft Gleicher zu le-
ben heif$t deshalb, frei von Unterdriickung am
Reichtum einer Gesellschaft teilhaben und an
demokratischer Selbstbestimmung mitwirken
zu konnen (Anderson 2000, 153 f.). Politische
Gleichheitsforderungen richten sich gegen Hi-
erarchien. So kann der Eindruck entstehen,
dass die Gleichheitsforderung das eigentliche
Ziel sei. Doch das ist nicht der Fall, sondern
sie zielt darauf ab, Freiheit herstellen zu kon-
nen. Nehmen wir die siidafrikanische Befrei-
ungsbewegung. Nelson Mandela forderte die
Gleichstellung von Weiflen und Schwarzen
einzig zu dem Zweck, die Freiheit fiir alle her-
zustellen (vgl. Mandela 1995, 204). Und erin-
nern wir uns an den Ausspruch von Theodor
Mommsen: ,Ihr kennt es alle, das demokra-
tische Evangelium, Gleichheit vor dem Geset-
ze! Hort es und bewahrt es wohl, ihr habt da-
rin den Kern der Freiheit“ (Mommsen 1849,
16).

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



Egalitarismuskritik 19

Gleichheit ist diesem Kritikpunkt zufolge gar
nicht das Telos, wie es uns auf den ersten Blick
erscheinen mag. Gleichheit ist in der Debatte
um soziale und politische Gerechtigkeit ledig-
lich zielfiihrend. Gleichheit dient in diesem
Kontext dazu, Freiheit herzustellen.

Ein zweiter Kritikpunkt an dem Gedanken,
dass der Inhalt der Gerechtigkeit Gleichheit
sei, wird ebenfalls von Elizabeth Anderson
angefiihrt. Er besagt, dass strikte Gleichheit
inhuman sei, und das aus drei Griinden:

o Menschen, die ihr Elend selbst verschul-
den, wiirden im Stich gelassen. Sie wiirden
als verantwortungslose Menschen abge-
stempelt, und darum keine Hilfe des Staa-
tes verlangen konnen (vgl. Anderson 2000,
144).

o Zweitens: Der Sozialstaat begegne denen,
die als von Natur aus minderwertig ge-
brandmarkt sind, mit herablassender, pa-
triarchaler [— Paternalismus] Geste (vgl.
Anderson 2000, 144).

o Drittens: Wieder andere wiirden durch die
Regularien des Staats entmiindigt.

Letzteres ist nun einer der Hauptkritikpunkte
von Elizabeth Anderson und des Kieler Phi-
losophen Wolfgang Kersting, einem deutschen
Egalitarismuskritiker. Damit das egalitare Pro-
gramm iiberhaupt durchgefiihrt werden kon-
ne, miisse der gliserne Biirger geschaffen und
eine totalitdre Informationsbeschaffungsbiiro-
kratie etabliert werden (vgl. Kersting 2000, 5).
Nehmen wir zur Erlduterung dieser Kritik ein
von Anderson angefiihrtes Beispiel: ,,Um fest-
zustellen, ob ein Raucher, der diese Gewohn-
heit als Soldat angenommen hat, auf Staatskos-
ten eine Lungenkrebsbehandlung bekommen
soll, miissen andere Menschen beurteilen, ob
er in Anbetracht des sozialen Drucks, dem
er von Seiten seiner Kameraden und Vorge-
setzten in der Armee ausgesetzt war, in An-
betracht der angstmindernden Wirkung des
Rauchens in extrem belastenden Kampfsitua-
tionen und unter Beriicksichtigung der Mog-
lichkeiten, die ihm angeboten wurden, seine
Gewohnheit nach dem Krieg aufzugeben usw.,
eine groflere Entschiedenheit gegen das Rau-

chen hitte an den Tag legen miissen. Friedrich
von Hayek hat die wesentliche Schwierigkeit
solcher verdienstbestimmter Gratifikations-
systeme identifiziert: Um Anspruch auf eine
bestimmte wichtige Leistung zu erheben,
miissen sich Menschen der Beurteilung ande-
rer unterwerfen, wie sie ihre Chancen hatten
nutzen sollen, statt ihrem eigenen Urteil zu
vertrauen (Anderson 2000, 146f.; Hervorhe-
bung nicht im Original). Diese auf die ameri-
kanischen Verhiltnisse zugeschnittenen Bei-
spiele, die durch das militdrische Engagement
der Amerikaner in Vietnam und nun im Irak
verursacht worden sind, kann man in anderer
Weise auf unsere Verhiltnisse beziehen. Wer
sich einmal mit einem Hartz IV-Empfinger
unterhalten hat, weif3, was ich meine. Er muss
sich, will er seinem Antrag nur die geringste
Chance auf Bewilligung geben, vollkommen
durchleuchten lassen. Selbst die personlichen
Neigungen, Bediirfnisse und Gewohnheiten
bleiben nicht im Verborgenen. Gétz Werner
nennt darum Hartz IV ,offenen Strafvollzug*
(2006, 37), und Wolfgang Kersting belegt das
mit dem Attribut des ,,glisernen Biirgers®

Der Kritikpunkt zielt auf ein mdglicher-
weise zu etablierendes Kontrollsystem, das
eingefithrt werden miisse, um wirklich alle
gleich behandeln zu konnen. Ein solches Sys-
tem erinnert an Orwellsche Visionen. Und
das ist es wirklich nicht, was wir wollen.

Die dritte Art von Kritik am Egalitarismus
hat die Unterschitzung der Komplexitit des
Lebens durch egalitire Philosophen zum Ge-
genstand: ,,Der Glaube, man konne diese Kul-
tur im Wesentlichen iiber ein oder zwei Prin-
zipien, das Gleichheitsprinzip in Kombination
mit dem Prinzip der Wohlfahrtssteigerung,
einfangen, zeugt von der Philosophenkrank-
heit der theorieverliebten Uberheblichkeit ge-
geniiber der Wirklichkeit® (Krebs 2000, 27).
Das ist ein alter Vorwurf gegen die Philoso-
phie, der dennoch einen GrofSteil der Philoso-
phen in den Mauern der Universitét durch die
Jahrhunderte génzlich unbeeindruckt lief3.
Darum ist das von dieser Philosophie entwi-
ckelte Gerechtigkeitsparadigma von keiner
Kontextrelativierung angekriankelt. Im Ge-

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



20 Gesellschaftsentwicklung und soziale Gerechtigkeit

gensatz dazu betont Wolfgang Kersting, dass
wir ,,die Handlungssituation betrachten und
den Gegebenheiten Rechnung tragen® miiss-
ten (Kersting 2000, 395), um bestimmen zu
konnen, was mitmenschliche Solidaritét ver-
langt. ,Wir miissen sowohl die je besondere
Bediirfnislage der anderen wie auch unse-
re kontingenten [— I Komplexitit und Kon-
tingenz] Mittel und Fahigkeiten in Betracht
ziehen® (395). Das fordere nach Kersting die
mitmenschliche Solidaritdt, wohingegen der
abstrakte Gerechtigkeitsgesichtspunkt als all-
gemeines Prinzip der Willkiir entgehen will.
Damit handle man sich das Verbleiben im
svirtuellen Argumentationsraum® ein, ,in
dem der Theoretiker bis zur Erschépfung®
arbeite — wie Kersting formuliert -, ohne zur
praktizierten Solidaritdt zu kommen (vgl.
395).

Der vierte Einwand ist der der Nichtreali-
sierbarkeit von Gleichheit, weil das mensch-
liche Leben zu kontingent sei, z.B. in Gestalt
eines frithen Todes, eines vorzeitigen Alterns,
einer schleichenden Krankheit, eines schwie-
rigen Kindes. ,Angesichts dessen erscheint
schon der Versuch einer flichendeckenden
Egalisierung wie ein Sandkastenspiel oder
eine realititsfremde Anmaflung® (Krebs
2000, 30). Dieser letzte Einwand hédngt eng
mit dem zusammen, was zum dritten Kritik-
punkt gesagt worden ist.

4 Alternativen zur
gleichheitsbasierten
Gerechtigkeit

Die Frage ist nun, was die Kritiker an die Stelle
von Gleichheit zur Basierung der Gerechtigkeit
setzen wollen, denn auf Gerechtigkeit, darin
sind sich nun wiederum alle einig, will nie-
mand verzichten. ,Gerechtigkeit ist ein eben-
so hohes wie unbestrittenes politisches und
moralisches Ideal. Wenn es um die Verwirk-
lichung von Gerechtigkeit und die Beseitigung

von Ungerechtigkeit geht, wird man schlicht-
weg niemanden finden, der dagegen ist - je-
denfalls niemanden, der das offentlich zugibt.
Wir wollen alle in einer Gesellschaft leben, in
der es mit gerechten Dingen zugeht“ (Bosham-
mer 2002, 9). Wolfgang Kersting nennt seine
Alternativposition zur gleichheitsbasierten
Gerechtigkeit politische Solidaritat. Nach mei-
nem Verstindnis meint Kersting, dass ein ein-
zelner Mensch in seiner Situation unsere So-
lidaritdt in der Weise erfahren sollte, dass wir
seine spezifische Lage zu verstehen suchen. Als
Beispiel noch einmal: Beantragt jemand Hartz
IV, muss er den Regularien zufolge nicht nur
seine eigenen Vermogensverhaltnisse offen
legen und belegen, sondern ebenso die Ver-
mogensverhiltnisse derjenigen, die mit ihm
zusammen eine sog. ,Bedarfsgemeinschaft®
bilden. Das sind alle, die mit ihm zusammen
in einem Haushalt leben. Das kénnten die El-
tern und die minderjéhrigen Kinder sein. Hat
nun dieser Antragsteller ein besonders unent-
spanntes Verhiltnis zu seinen Eltern, sollte das
beriicksichtigt werden. Andere Antragssteller
konnten beispielsweise keine Probleme damit
haben, Kopien der Sparbiicher ihrer Eltern
einzufordern. Kurz: Eine besondere Situation
erfordert unsere individuelle Solidaritdt. Das
gilt ebenso fiir Menschen mit Behinderung,
denen man laut Kersting nicht abverlangen
sollte, langwierig kontrollierbare Nachweise
tiber ihren Bedarf beibringen zu miissen. Die
abstrakte Gleichmachung soll vermieden und
den individuellen Bediirfnissen entsprechend
soll die Leistung erbracht werden.

Des Weiteren ist Kersting gegen die aus-
gleichende Gerechtigkeit, weil dadurch de-
nen, die vermoge Leistung etwas verdient
hitten, ohne legale oder legitime Grundlage
etwas weggenommen wiirde. Kerstings Alter-
nativkonzept ist ein Konzept, in dem die na-
tirlichen Unterschiede und die Begabungs-
unterschiede berticksichtigt werden sollten.
Jedem sollten die gleichen Chancen einge-
raumt werden, seine Begabungen und Talen-
te zu entfalten. Dies solle gekoppelt werden
mit einem leistungsbezogenen Anreizsystem
(vgl. Kersting 2000, 7£.). Wenn ich Wolfgang

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



Menschenwdirde als Gerechtigkeitsmal3stab 21

Kersting richtig verstanden habe, dann for-
dert er an dieser Stelle Leistungsgerechtigkeit,
die letztlich ja — wie ich eingangs darstellte —
doch wieder gleichheitsbasiert ist, denn fiir
gleiche Leistung gibt es den gleichen Lohn.

Elizabeth Anderson nennt ihre Alternative
die der demokratischen Gleichheit. Der Kern
des Konzepts ist die Basierung der Gerech-
tigkeit auf menschlicher Wiirde. Die Giiter
seien nach Prinzipien und Verfahren zu ver-
teilen, die der Wiirde des Menschen entspre-
chen sollten. Gerecht sei eine Verteilung, die
es jedem ermogliche, in Wiirde zu leben (vgl.
Anderson 2000, 152). Das entspricht dem, was
Friedrich Schiller in seinem bertthmten Epi-
gramm festgehalten hat: ,,Zu essen gebt [dem
Menschen], zu wohnen, habt ihr die Blof3e be-
deckt, gibt sich die Wiirde von selbst (1980,
248). Mit dieser Forderung unterscheidet
sich Elizabeth Anderson nicht von dem, was
Angelika Krebs umreif3t, die ihr Gerechtig-
keitskonzept ein humanistisches nennt. Sie
stellt — wie Elizabeth Anderson - die Men-
schenwiirde ins Zentrum der Gerechtigkeit
und schreibt: ,,Eine gerechte Gesellschaft ist
danach eine Gesellschaft, die allen ihren Mit-
gliedern ein menschenwiirdiges Leben er-
moglicht. Niemand soll unter die Schwelle
eines anstindigen Lebens gedriickt werden.
Jeder soll genug haben. Ungleichheit oberhalb
der Schwelle des Genug erachtet der Huma-
nismus nicht per se als ungerecht (2005, 37).
Eine in diesem Sinne gerechte Gesellschaft
habe ,,dafiir zu sorgen, dass niemand unter
elenden Umstinden existieren muss. Jeder
muss Zugang haben zu: Nahrung, Obdach,
Sicherheit, medizinischer Grundversorgung,
personlichen Nahbeziehungen, sozialer Zu-
gehorigkeit, Individualitét, privater wie poli-
tischer Autonomie.

Allen muss ein menschenwiirdiges Leben
effektiv ermoglicht werden, was nicht heif3t,
dass nicht alle, etwa durch Arbeit, auch ihren
Teil dazu zu leisten haben, dass sie ein men-
schenwiirdiges Niveau erreichen. Im nonega-
litaristischen Humanismus weitet sich damit
der Fokus von negativer Freiheit auf Men-
schenwiirde® (40).

Philosophen, die auf der gleichheitsbasier-
ten Gerechtigkeit beharren, haben das Prob-
lem, das Angelika Krebs auf diese Weise be-
seitigt. Die Frage, die sich diesen Philosophen
stellt, lautet, wie man Gerechtigkeit und Men-
schenwiirde in eine hierarchische oder se-
quentielle Ordnung bringen kann (vgl. Joas
2004, 133). Joas und andere, wie beispielsweise
Avishai Margalit oder Axel Honneth sehen im
Kontext ihrer an Gleichheit orientierten The-
orie selbstverstindlich folgendes Problem, fiir
das nach ihrer Ansicht keine Losung in Sicht
ist: ,Das schlagendste Beispiel fiir mogliche
Komplikationen sind solche Fille gerechtig-
keitsorientierten Handelns, bei denen dieses
Handeln selbst demiitigende Seiten hat: Es ist
denkbar, dass zwar eine gerechte Giitervertei-
lung erreicht wird, die Verteilung selbst aber
auf demiitigende Weise vonstatten geht® (131).
Diese demiitigende Weise wurde im oben ge-
nannten zweiten Kritikpunkt an der gleich-
heitsbasierten Gerechtigkeit dargestellt. Eine
solche Demiitigung durch Offenlegung der
personlichsten Lebensgewohnheiten kann
nicht vorkommen, wenn Gerechtigkeit auf
Menschenwiirde basiert ist, und man muss
dann nicht nach einem Vorrangverhiltnis
zwischen Gerechtigkeit und Menschenwiir-
de fahnden, wenn der Gerechtigkeit die Men-
schenwiirde inhérent ist wie in dem Konzept
von Angelika Krebs.

5 Menschenwiirde als
Gerechtigkeitsmal3stab

Damit erdffnet sich fiir einen Philosophen
ein neues Problemfeld, denn der Begrift der
Menschenwiirde ist nicht weniger umstritten
als der Begriff der Gerechtigkeit. Der Begrift
der Menschenwirde steht seit Jahrzehnten im
Zentrum der Diskussion, der ernsthaften phi-
losophischen wie der populistischen, denn
er wird gegen andere politische Auffassun-
gen gern als Totschlagsargument verwendet,
bis hin zur Debatte, ob die befruchtete Eizel-

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



22 Gesellschaftsentwicklung und soziale Gerechtigkeit

le Menschenwiirde besitze. ,,Und es ist eben-
so wenig verwunderlich, wenn im Streit um
die Zuléssigkeit [...] der Sterbehilfe gelegent-
lich sogar beide Seiten gleichzeitig versuchen,
durch Berufung auf die Menschenwiirde den
Sieg davonzutragen. Die Menschenwiirde eig-
net sich vorziiglich als ideologische Waffe!*
(Hoerster 2002, 24).

Wenn man nun von dieser ideologisch ge-
leiteten Suche nach dem, was Menschenwiirde
ist, einmal absieht, kénnen wir eine bemiih-
te, doch jederzeit kritikwiirdige Suche nach
dem Existenzminimum, das ein menschen-
wiirdiges Leben gewidhrleisten soll, beobach-
ten. Immerhin ist dabei die Menschenwiirde
zielfithrend, was sie in fritheren Zeiten nicht
war. Kommen wir noch einmal auf das schon
vielfach traktierte Hartz IV-Gesetz und das
Sozialgeld zuriick. Es betrdgt heute monat-
lich 345 € fiir einen alleinstehenden Antrag-
steller. Mit diesem Betrag soll ein menschen-
wiirdiges Dasein ermdéglicht werden. Darin
sind Betrdge fiir den taglichen Gebrauch ent-
halten, wie 2,23 € fiir Herrenschuhe, 5,19 €
fiir Mébel und 1,02 € fiir Versicherungen.
Uber diese Betriige wird im Referat V B4 des
»Bundesministeriums fiir Arbeit und Sozia-
les“ entschieden. Diese 345 € sind derzeit das
Aquivalent fiir menschenwiirdiges Dasein in
Deutschland. Warum soll ausgerechnet die-
ser Betrag ein menschenwiirdiges Dasein ga-
rantieren? Errechnet wird er, indem alle finf
Jahre 75000 Haushalte befragt werden. 20 %
der drmsten Ein-Personen-Haushalte dienen
der Ermittlung des Durchschnitts. Allerdings
bekommen die Sozialgeldempfinger nicht
den ganzen Satz, sondern ein Drittel wird ab-
gezogen, weil der Konsum eines arbeitenden
Menschen dem Sozialgeldempfanger nicht
zusteht. Dieser Abzug ist nicht gleichbleibend
bei allen Konsumgiitern, sondern gestaffelt:
29% werden bei Artikeln fiir die Gesund-
heitspflege abgezogen und 45 % bei Freizeit,
Unterhaltung und Kultur. Fiir Riicklagen sind
nach der Verordnung des ,Bundesministeri-
ums fiir Arbeit und Soziales“ ebenfalls genaue
Betrdge angegeben, beispielsweise 3,26 € mo-
natlich fiir Wohnungsreparaturen. Die Fra-

ge stellt sich natiirlich, wie sich diese Betrige
errechnen. Letztlich nach den personlichen
Werturteilen der entscheidenden Beamten
bei vorheriger Expertenanhérung. Wenn man
das liest, dann muss man dem Staatsrechtler
Volker Neumann unbedingt Recht geben,
wenn er sagt: ,Die Quantifizierung der Wiir-
de fithrt unweigerlich zu ihrer Banalisierung®
(Alle Informationen: Molitor 2006).

Trotz dieser Kritik ist die Orientierung an
der Menschenwiirde ein Fortschritt in der ge-
sellschaftlichen Entwicklung, denn die staat-
liche Unterstiitzung wurde im Jahre 1872
noch begriindet, ,,damit nicht Hunger, Not
und Verwahrlosung die niederen Bevolke-
rungsklassen zur Stérung der 6ffentlichen Si-
cherheit und Ordnung treibe und ein staats-
gefihrdendes Proletariat aufkommen lasse®
(Molitor 2006, 76). In den ersten Jahren der
Bundesrepublik wurde Fiirsorge als das zum
Uberleben unbedingt Notwendige gewahr-
leistet. Erst das Bundesverfassungsgericht ent-
schied 1966: ,, Die Sozialhilfe soll eine Hilfsbe-
diirftigkeit beseitigen, deren Fortbestehen die
Menschenwiirde des Leistungsberechtigten
verletzten wiirde” (ebd., 76). Bis dahin war ein
langer Weg zuriickzulegen. Im Christen- und
Judentum wurde die Menschenwiirde mit
der Gottesebenbildlichkeit des Menschen be-
griindet (1 Mose 27 und 1 Epheser 11). In der
Neuzeit wird mehr und mehr die Vernunft-
bestimmtheit des Menschen zum Grund, ihn
mit Wiirde auszuzeichnen. Hans Joas bezieht
sich auf Emile Durkheim, der zeigt, dass sich
der Glaube an die Menschenwiirde einer fort-
schreitenden Sakralisierung der Person ver-
danke, die ihre Wurzeln im Christentum hat,
bedingt durch die eben geschilderte Gottdhn-
lichkeit der Person (vgl. Joas 2004, 155 f.). Die
Menschen werden aus den gewachsenen Zu-
sammenhingen der christlichen Gemeinde
herausgelost, individualisiert und als Person
isoliert. Als ,Entschidigung fiir den Verlust
aller festen Positionen® wird das Individu-
um ,mit subjektiven Rechten ausgestattet®,
eben mit den Menschenrechten und der Men-
schenwiirde (Luhmann 1993, 4871.). So kann
man das sehen, und den Begriff der Person

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart





