,,Als Mann und Frau schuf er sie®.

Geschlechtsidentitat bei Joseph Ratzinger!

Barbara Vinken

»Als Mann und Frau schuf er sie®
(Genesis 1,27)

,-Ni homme, ni femme, prétre
(Victor Hugo)

In dem leidenschaftlichen Eintreten fiir eine marianische Kirche, die ithn mit
seinem Vorgénger verbindet, sieht Benedikt XVI. sich im schroffsten Ge-
gensatz zur Moderne. Diese Moderne steht fiir ihn mehr denn jede andere
Epoche im Zeichen der Ursiinde, die zur Vertreibung aus dem Paradiese
fiihrte: des absolut gesetzten Wunsches, Gott gleich zu werden (Genesis 3,5).
Das Streben nach Unabhingigkeit, Autarkie und Autonomie erkennt Ratzin-
ger als das konstitutive Begehren der Modernen, sich keinem zu verdanken,
von keinem abzuhingen, selbstbestimmt und selbstbewusst zu sein. Wichti-
ger, neuer: Den Impetus und das Pathos der Selbstbehauptung erkennt er als
dezidiert ménnlich.

Denn in der heutigen Welt des Geistes gilt nur noch das ménnliche Prinzip: das
Machen, das Leisten, die Aktivitit, die selbst die Welt planen und hervorbringen
kann, die nicht auf etwas warten will, von dem sie dann abhéngig ist, sondern die
allein auf das eigene Konnen setzt. Es ist, so glaube ich, kein Zufall, da} wir in
unserer westlichen, maskulinen Mentalitit immer mehr Christus von der Mutter
losgetrennt haben (Ratzinger 1997 f., S. 11 £.).

In der Moderne ist das weibliche Prinzip auf der Strecke geblieben, unter
die Réder des ménnlichen Prinzips gekommen, das auf ganzer Linie gesiegt
hat. Der Egozentrismus — die Behauptung und Durchsetzung des Selbst — hat
den Sieg iiber die Mystik — die Preisgabe des Selbst, die durch das Begehren
des Anderen und dem Anderen einen Ort einrdumend ermoglicht wird — da-

! Dieser Aufsatz erschien in einer lingeren Version unter dem Titel ,, Aufhebung ins Weib-

liche — Mariologie und blofies Leben bei Joseph Ratzinger, Papst Benedikt XVL.*“ In:
Meinecke, T., Vinken, B., Menke, B., Zizek, S. (2006): Ratzinger-Funktion. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, S. 24-55.

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



LAls Mann und Frau schuf er sie”

vongetragen (vgl. Tugendhat 2004). Der Feminismus, wie ihn Benedikt XVI.
wahrnimmt, erscheint als eine Variante des Egozentrismus, der das weibliche
Prinzip des Empfangens und Gebérens zugunsten maskuliner Selbstbehaup-
tung verleugnet, negiert.

Im Prozess der radikalisierten ,,Emanzipation* der Moderne, im rasenden
Begehren der Modernen, zu sein wie Gott, komme es zu einer ,,Losung® von
der Schopfung, zu der

Loslosung des Menschen von seiner biologischen Bedingtheit, von dem ,Als
Mann und Frau schuf er sie‘ (der Genesis). Diese Differenz, die zum Menschen
als biologischem Wesen unaufhebbar gehort und ihn zutiefst zeichnet, wird als
vollkommen unerhebliche Belanglosigkeit, als geschichtlich erfundener ,Rollen-
zwang‘ in einen den Menschen nicht eigentlich angehenden, ,blof3 biologischen®
Bereich verwiesen. Das bedeutet, dass dies ,blofl Biologische® als Sache dem
Menschen verfiigbar, auSerhalb der humanen und geistigen MaBstibe angesiedelt
wird (bis zur freien Verfiigung iiber werdendes Leben). Solche Versachlichung
des Biologischen erscheint dann als Befreiung, in der der Mensch den Bios unter
sich lisst, ihn frei gebraucht und im Ubrigen unabhiingig davon blo Mensch ist
— nicht Mann oder Frau. Aber in Wirklichkeit trifft er sich damit im Tiefsten sei-
ner selbst, wird sich selbst veridchtlich, weil er in Wahrheit eben doch Mensch als
Weib, Mensch als Mann der Frau ist [.. . ]. [D]ie Befreiung wird zur Erniedrigung
ins Machbare hinein (Ratzinger 1997c, S. 26).

Im Bestreben, Gott gleich zu werden, hat der Mensch sich verdinglicht. Der
Prozess der Moderne trégt die Ziige einer objektiven Ironie, in der die Men-
schen im Bestreben, ihr Wesen zu iiberhdhen, ihres Wesens verlustig gingen
und sich selbst zur Sache wiirden, biologisches Material bis hin zum Patien-
tengut. Es ist diese angemalite Autarkie, eine verhingnisvolle Tduschung,
sich immer neu entziehende Fata Morgana, die in Wahrheit sterblich macht:
Ein moderner Kommentar zur Genesis, denn es war der Wunsch, gottgleich
zu sein, der zur Vertreibung aus dem Paradies fiihrte und mit der erkann-
ten Geschlechtlichkeit die Sterblichkeit iiber die Menschheit brachte. Indem
Ratzinger den Zug zur Selbsterméchtigung in der Moderne radikal wie in
keiner anderen Epoche am Werk sieht, sieht er sie exemplarisch als verblen-
dete, verdunkelte, gottferne Zeit.

In dieser verzweifelten Kritik an der Moderne zeigt sich Benedikt selbst
als radikal modern — und es fillt schwer, die andringenden Assoziationen
an Autoren wie Marx und Heidegger, Adorno und Hannah Arendt oder auch
Pasolini zu vermeiden. Dabei ist die eher ungewdohnliche Pointe leitend, dass
die verblendete Gottferne der Moderne bei Ratzinger explizit wie selten ge-
schlechterdifferenzspezifisch zu denken ist. Was die den ,,Bios negierende
Emanzipation® im Zeichen des Minnlich-Menschlichen, in ihrer cartesia-
nischen Dualitdt von Geist und Korper, verkennt und austreibt, sei ,,diese
biologische Bestimmtheit des Humanen®, die ,,in der Frage der Mutterschaft
ihre am wenigsten verdeckbare Realitit” habe. Er nennt deshalb diese Art

10

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



Barbara Vinken

von Emanzipation vor allem ,,einen Angriff auf die Frau: die Leugnung ih-
res Rechts, Frau sein zu diirfen* (Ratzinger 1997c, S. 26).

Gegen die Moderne hat der Theologe Ratzinger seine marianisch geprig-
te Kirche gestellt, die ,,das miitterliche BewuBtsein der Urkirche wieder
erlangen soll“ — ,.die Virgo Ecclesia, die Mater Ecclesia, die Ecclesia im-
maculata, die Ecclesia assumpta® (Ratzinger 1997c, S. 22). Diese Kirche,
konnte man sagen, ist der Raum der Antimoderne schlechthin, Exil des
Brautlich-Miitterlichen. Das marianische Kirchenverstindis zu retten, er-
scheint Ratzinger umso noétiger, als er den Begriff der Kirche selbst vom
Ungeist der Moderne bedroht findet: Wenn man Kirche soziologisierend als
Institution und Struktur begreift, verkennt man das Wesen der Ecclesia: Kein
Machen, sondern das Empfangen und Gebiren ist ihr Teil. Mit Johannes Paul
IL. erinnert der Nachfolger

an ein viel zu wenig meditiertes Pauluswort: ,ich leide von Neuem Geburtswehen
um Euch, bis Christus in Euch Gestalt annimmt‘ (Gal 4.19). Leben entsteht nicht
durch Machen, sondern durch Geborenwerden und verlangt daher Geburtswehen
(Ratzinger 1997a, S. 48).

Die Kirche ist der Raum, in dem die in der Moderne verkannte, verdringte,
abgeschnittene Dimension des Frauseins, wie es von Maria verkorpert wird,
ihren Ort hat. Maria Ecclesia und Moderne sind antithetisch, gegenliufig
konstituiert.

Die Gottesmutter wird zur Gegenfigur des in der Moderne an rasantem
Tempo gewinnenden Strebens der Selbstbestimmung, Selbstbehauptung.
Ratzinger weist die Schliisselbegriffe der Moderne nicht ab, er besetzt sie
um, riickt sie in katholischer Perspektive zurecht in dem genauen und
durchaus selbstbewussten Sinne eines ihnen Gerechtwerdens: Freiheit, Selb-
standigkeit, wirkliches Gegeniiber, wahres Selbst lassen sich nicht durch
Selbstbehauptung, sondern allein durch Preisgabe des Selbst an den Ande-
ren, durch den Auszug, Exodus, aus sich selbst erlangen. Denn sie kommen
nicht aus dem Selbst, sondern von diesem Anderen, Gott, her. Maria hatte
in sich einen Ort fiir Gott geschaffen, weil sie nicht von sich selbst einge-
nommen war. Weil sie sich nicht selbst behauptet, kann sie dem Anderen
vorbehaltlos Raum gewihren: In ,,der volligen Enteignung an Gott [wird sie]
sich selber wahrhaft zu eigen‘ (Ratzinger 1977, S. 70).

Die Empfingnis Mariens durch das Wort, das in ihr Fleisch wird, wird als
Urbild des mystischen Prozesses der geistigen Geburt interpretiert, in dem
jeder Christ in sich selbst sterben muss, um in Christo wieder geboren zu
werden. Das Eigene — als Zeichen der Erbsiinde und Abfall vom géttlichen
Ebenbild, das In-Sich-Selbst-Stehen-Wollen — muss preisgegeben werden,
damit man ein radikal anderer und im Nachvollzug des Kreuzes wirklich
man selbst werden kann, Ebenbild Gottes. Erst diese geistige Geburt, die
vollkommene Enteignung in der Ubereignung macht unsterblich: ,,Unsterb-
lich ist der Mensch [...] letztlich und wahr nur im Ganz-anderen und von

11

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



LAls Mann und Frau schuf er sie”

ihm her: Gott* (Ratzinger 1977, S. 79). Indem Maria dem Engel antwortet
,ich bin die Magd des Herrn* und ,,an mir geschehe wie Du gesagt®, gibt sie
Selbstverfiigung und Selbstplanung ihres Lebens auf. Die geistige Geburt
der christlichen Erlosung vom Alten Menschen geht in Maria der Geburt
im Fleische voraus. Sie kommt nicht vom Selbst, sondern verdankt sich der
Gnade und der Liebe Gottes. Als liebende Preisgabe ist sie zugleich Vollen-
dung in der Liebe, liebendes Fruchttragen. Eben dies vollzieht sich in Maria
tatsdachlich, und das heif3t im Fleische:

Sie ist solche Darstellung des geretteten und frei gewordenen Menschen aber
gerade als Frau, das heif3t in der leiblichen Bestimmtheit, die vom Menschen un-
abtrennbar ist: ,Als Mann und Frau erschuf er sie‘ (Gen. 1,27). Das ,Biologische’
und das Humane sind in ihrer Gestalt untrennbar, so wie das Humane und das
,Theologische‘ untrennbar sind (Ratzinger 1997c, S. 25).

Das impliziert tiber das gewohnliche Verstindnis der Fleischwerdung in der
Jungfrau, dass Benedikt in der Frau als Frau — und nicht allein in Maria — ,,die
eigentliche Siegelbewahrerin der Schopfung® sieht. In ihr hat sie ,,ihre ma@-
gebende, vom Mann sozusagen nur nachzuahmende Vollgestalt* (Ratzinger
1997¢, S. 27). Die Vollendung des Geschopfes als Geschopf vollzieht sich in
der Frau, nicht im Mann, préziser: in der empfangenden, schwangeren, ge-
biarenden Frau. Wie das minnliche Glied, herausragend, hervorstechend, fiir
Lacan zum biologischen Angelpunkt des Phallus wird, so wird die schwan-
gere Frau fiir Benedikt Teil der kreatiirlich-biologischen Offenbarung, Figur
fiir ein Dem-anderen-Platz-Einrdumen, fiir die Preisgabe des Selbst um des
Anderen willen. Entsprechend steht das weibliche, hingebende Empfan-
gen gegen das minnliche, aufrithrerische Zeichen, das im Phallus regiert.
Augustinus sah im erigierten Penis eine Wiederholung des erbsiindigen Auf-
begehren gegen den gottlichen Willen; denn so wie der Mensch sich gegen
Gottes Willen erhebt, so der Penis gegen die Selbstbestimmung des Man-
nes, dessen Souverdnitit diese Erhebung des Fleisches entzogen bleibt. Das
Verhiltnis von Kirche und Gott ist auf der liebenden Vereinigung von Maria
und Gott modelliert. Selbst Gott wird das vom Anderen her nicht zu sto-
rende Ruhen in sich selbst abgesprochen. Der Gott Benedikts X VI. ist kein
unbewegter Gott; er entdufert sich liebend:

Zum Wesen Gottes gehorte fiir antikes Denken die Leidenschaftslosigkeit der
reinen Vernunft. Den Vitern fiel es schwer, diesen Gedanken abzuweisen und
,Leidenschaft® in Gott zu denken, aber von der Bibel sahen sie doch sehr wohl,
daf} die ,Offenbarung der Bibel‘ alles erschiittert [...], was die Welt iiber Gott
gedacht hatte. Sie sahen, da} es eine innerste Leidenschaft in Gott gibt, die sogar
sein eigentliches Wesen ist, die Liebe (Ratzinger 1997b, S. 69).

Schon das Verhiltnis von Jahwe zu Israel, seiner Braut, dem erwihlten Ge-
schopf, war ein leidenschaftliches:

12

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



Barbara Vinken

Das Bundesverhiltnis Jahwes zu Israel ist ein Bund ehelicher Liebe, die Jahwe
selbst [...] im Innersten aufwiihlt und erschiittert: Er hat das junge Miadchen Is-
rael mit einer Liebe geliebt, die sich als unzerstorbar, als ewig erweist. Er kann
der Frau seiner Jugend ziirnen ob ihres Ehebruchs, er kann sie bestrafen, aber
all dies richtet sich zugleich doch gegen ihn selbst, schmerzt ihn, den Liebenden,
dessen ,Eingeweide sich umkehren® [.. . ]. Darin, in seiner innersten Betroffenheit
als Liebender griindet die Ewigkeit und Unwiderruflichkeit des Bundes (Ratzin-
ger 1977, S. 21).

Das Verhiltnis Gottes zu Maria ist eines der sehnsiichtigen Liebe: ,,Wie der
Konig und Herr aller nach Deiner Schonheit verlangte, so sehr ersehnte
er deine zustimmende Antwort [...]. Was zauderst Du?* zitiert Ratzinger
Bernhard von Clairvaux (Ratzinger 1997d, S. 78)2. Die Kirche ist ,,Ver-
schmelzung des Geschopfes mit seinem Herrn in der brautlichen Liebe, in
der sich ihre Hoffnung auf Vergéttlichung durch den Weg des Glaubens
erfiillt (Ratzinger 1997c, S. 24). Damit ist auch das letzte Versprechen,
das die Moderne auf, wie Ratzinger meint, perversen Wegen wahrzuma-
chen sucht, in der briutlichen Kirche wahr geworden: die Vergottlichung des
Menschen, die nicht durch behauptende Selbstbestimmung, sondern durch
liebende Selbstpreisgabe nach dem Vorbild Mariens, Braut und Mutter, zu
erlangen ist.

Was Benedikt XVI. vorschligt, ist also nicht, dass Ménner Minner und
Frauen Frauen bleiben nach dem Motto ,,boys will be boys* (um dann
Hormone, Gene oder #dhnliches ins Feld zu fiithren) — so konnte man das
»als Mann und Frau schuf er sie” ja auch verstehen. Biologisierung des
Menschlich-Geschlechtlichen, wie sie gerade gegen die Psychoanalyse und
die Kulturwissenschaften so massiv ins Feld gefiihrt wird und den Men-
schen wie jedes Tier zum bloBen Geschlechtswesen macht, ist das Gegenteil
dessen, was der Papst anstrebt. Was Benedikt vorschlégt, ist vielmehr ein
Hinwenden zur Frau: nicht ménnliche Selbstermichtigung, sondern Frucht-
tragen in liebender Selbstpreisgabe, die in der Keuschheit bis zur Preisgabe
des fleischlichen Fruchttragens selbst gehen konnen muss, wie sie sich in
Maria erfiillt hat und wie seither in jeder Schwangerschaft — im Zeichen Ma-
rias — offenbar geworden ist. Eigentlich, kann man pointiert sagen, sollen
Minner wie Frauen empfangen, Frucht tragen und Gebéaren, Miitter werden.

So weit, so gut. Dass das biologische Geschlecht {iberschritten wird — etwa
wenn Mianner Miitter werden — ist ein Merkmal von Texten, die von Leuten
erzihlen, die Gott in auferordentlicher Liebe zugetan sind. Mirtyrerinnen,
so lernen wir aus den Acta sanctorum, lieBen um ihres Glaubens willen, he-
roisch den Tod auf sich nehmend, ihre Weiblichkeit zuriick, iiberwanden alle
weibliche Schwiche, um ,,mehr als eine Frau* zu sein. Aber auch die geist-
liche Liebe, in der Nonnen und Monche dieser Welt sterben, um ganz in

2 Zitiert nach Bernhard von Clairvaux 1993, S. 113-115.

13

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



LAls Mann und Frau schuf er sie”

Christo zu leben, kann dazu fiihren, dass Frauen mehr als eine Frau, gerade-
zu ménnlich werden. ,,.Dein Ruhm hat uns verkiindet, daf3 Du das weibliche
Geschlecht iibertroffen hast. Du hast die weibliche Schwiche iiberwunden
und Dich zu ménnlicher Hérte durchgerungen® schrieb Hugo Metellus, Ka-
nonikus von Tours, iiber Héloise. Er folgt dabei einem Topos, den Gregor von
Nyssa in der Vita seiner Schwester Macrina ausgearbeitet hatte. Eine Aus-
nahme oder, besser, Verkomplizierung zeigt der Briefwechsel von Abaelard
und Héloise selbst, die kontrir zur Einschitzung Héloises bei den Zeitgenos-
sen und kontréar zur Vermiitterlichung der Monche bei Bernhard geistliches
und natiirliches Geschlecht iibereinander fallen lassen. Aber auch in diesem
Briefwechsel ist der sich Gott in Liebe hingebende Leib ein doppelter, mys-
tisch und natiirlich. Was die Geschlechtshierarchien angeht, so steht in der
Ordnung der natiirlichen Korper dieser Welt der Mann iiber der Frau, in der
Ordnung der mystischen Korper dagegen die Nonne iiber dem Monch, weil
sie als Braut des Herrn diesem niher steht als die Monche als Gottesknechte.

Die metaphorische Verminnlichung der Frauen interessiert Benedikt
nicht, er weist diesen Topos ab. Die Verbrautlichung und Vermiitterlichung
geistig liebender Minner, die prigend ist fiir mystische Literatur, liegt ihm
hingegen sehr am Herzen. Das Verhiltnis Gottes zur Kirche als Kollektiv ist
auf die gldubige Seele zu iibertragen, im Skopus des anagogischen Sinnes.
Das herausragende, epochale Beispiel liefert Bernhard von Clairvaux, der die
glidubige Seele briutlich wie die Kirche darstellt: empfangend und frucht-
tragend in der gottlichen Liebesvereinigung. Sie wird unter dem Kuss des
Briutigams schwanger, in ihre Briiste schie3t die Milch ein (vgl. Clairvaux
1995). Bernhard sah sich als die Mutter seiner Monche, um die er Geburts-
wehen leidet. Diese miitterlich-briutlichen Minner stehen nicht allein in der
Nachfolge Mariens, sondern in der Nachfolge Christi, der als eine Mutter
die Kirche aus seiner Herzwunde geboren hat. Angesichts dieses Befunds ist
es nicht libertrieben, zu sagen, dass in dieser von der Moderne {iberdeckten
Uberlieferung die geistliche Liebe, die Geburt aus dem Geiste die ,,leibliche
Bestimmtheit” des Menschen, ihr Mann- oder Frau-Sein, iibersteigt und in
dieser Ubersteigung erst die Ebenbildlichkeit mit Gott wieder erreicht wird
(vgl. exemplarisch Bynum 1982).

Nun ist es vollkommen iiberraschend, dass in der Argumentation Rat-
zingers die geistige Geburt nicht als Verkehrung der fleischlichen Geburt
auftritt, sondern als deren Erfiillung. Die Opposition von fleischlicher Geburt
— todesverfallen aus dem Sexus, ,inter faeces et urinas*, wie Augustinus an
Drastik nicht zu wiinschen liel — und geistiger Geburt zum Leben und aus
dem Herzen, wie sie von Gregor von Nyssa bis Abaelard im Mittelpunkt
steht, wird von Ratzinger in ein typologisches Schema der Analogie iiber-
fiihrt, das die apologetische Konstellation der Kirchenviter iiberlagert und
aus dem Oppositionsmodell in die Gradation einer anagogischen Perspekti-
ve {iberfiihrt. Der Papst konnte nicht mit Abaelard an Héloise, die einst seine

14

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



Barbara Vinken

Frau und Mutter ihres Sohnes war, um dann nach seinem Willen als Nonne
Braut Christi und als Abtissin Mutter der Nonnen zu werden, schreiben:

Wieviel geistliche Tochter hast du [sc. die Abtissin Héloise] dem Herrn schon ge-
boren [...]. Welch unheilvoller Verlust, welch beklagenswerter Schaden, wenn
du dich den schmutzigen Liisten des Fleisches hingegeben und mit Schmerzen
wenige Kinder zur Welt gebracht hittest, die du jetzt mit Freuden eine zahlreiche
Schar fiir das Himmelreich gebierst. Ein Weib wirest du geblieben wie alle an-
dern, die du jetzt hoch selbst iiber den Minnern stehst, die du Evas Fluch in den
Segen der Maria gewandelt hast! Wie entweiht wiirden diese heiligen Hénde, die
jetzt nur die heiligen Biicher umblittern, dienten sie der Kleinlichkeit weiblicher
Sorgen (Brost 1979, S. 107 und vgl. Vinken 2002)!

Fiir Benedikt leuchtet bereits — und die Frage ist, wie modern das ist — in
der fleischlichen Geburt die geistliche Geburt mit auf: Uber dem von ihm
rehabilitierten antiken Bios liegt der Vorschein liebender Selbstpreisgabe,
welche die geistliche Geburt vollendet. Mariae Empfiangnis und Geburt —
dem Credo der Kirche zufolge nicht aus dem Willen des Fleisches — ist als
Fleischwerdung der geistigen Geburt eine ,,nova nativitas®, die den alten, bei
der Vertreibung aus dem Paradies auferlegten Schmerzen die Zukunft der Er-
16sung einzeichnet. Paradoxerweise ist es, als materialisierte sich im Fleisch
die Spiritualisierung des Fleisches auf seine Erlosung hin. Das Verhéltnis
von Geburt im Fleische und Geburt im Geiste ist bei Ratzinger keines mehr
von Opposition und Uberwindung, von Verkehrung und Umschlag des Alten
ins Neue Testament, es ist eines der Verheifung, das sich in Maria fiir ein Mal
historisch-wortlich erfiillte. Von Maria her sind Bios und Natur virtuell er-
16st, wie die Beziehung zwischen Gott und Israel, der Synagoge, in der Liebe
zwischen Gott und Maria, der Kirche, mehr als blo iiberwunden, sondern
vom Neuen Testament her erneut erfiillt wird. Jede fleischliche fruchtbare
Ehe wire mithin in der Gemeinschaft der geistlich fruchtbar Liebenden er-
fiillt wie die Synagoge in der Kirche erfiillt ist. Jeder fleischlichen wire die
geistige Geburt bereits eingetragen — als ein andauernder sensus anagogi-
cus, auch wenn sich dieser erst vom Ende der Zeiten her ganz vollendete. Im
Wort, das Fleisch wird,

ist schon die Hingabe zum Opfer, das Geheimnis des Kreuzes und das Geheim-
nis des daraus kommenden Osterlichen Sakramentes mit ausgesagt [...]. In der
Fleischwerdung ist die Dynamik des Opfers eingeschlossen (Ratzinger 1997d,
S. 80).

Das Wort, das Fleisch wird, ist nicht mehr als Umkehr der Geburt aus dem
Fleische begriffen. Das Gebdren im Geiste, das als Voraussetzung die aus
der Gnade der gottlichen Liebe ermoglichte Preisgabe des Selbst hat, ca-
ritas statt Selbstbehauptung (Ratzinger zitiert Augustins Formel, nach der
,dem leiblichen Empfangen das Empfangen im Geiste Marias vorranging*
(Ratzinger 1997¢, S. 42)) hat im fleischlichen Empfangen und in der fleisch-

15

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



LAls Mann und Frau schuf er sie”

lichen Geburt eine biologische Figur gefunden, die sich dereinst, einmalig,
in der geistig-fleischlichen, jungfraulichen Geburt Marias erfiillt hat.

Das Risiko ist kein geringes, siecht man sich seine Tradition an. Bevor ich
darauf komme, sei der Gewinn nicht unterschlagen, den eine solche Inter-
pretation des Bios mit sich bringt. Er springt schon auf innerkirchlichem
Terrain ins Auge: In der Jiidin Maria als der Erfiillung der alttestamentlichen
Prifigurierung die vollstindige, erfiillte Figur der Ecclesia zu erkennen, legt
alle strukturellen Antisemitismen ad acta, die sich in der unversohnlichen
Entgegensetzung von Gesetz und Liebe zwischen Altem und Neuem Bund
eingenistet hatten — er ist a priori ausgeschlossen, wo der Alte Bund zwi-
schen Jahwe und der Synagoge im erneuerten Bund mit der Jiidin Maria
als Ecclesia erfiillt sein soll, statt als iiberwunden zuriickzulassen war. Die
ebenso unvordenkliche, latente Verbindung von Antisemitismus und Frauen-
feindlichkeit ist damit in toto erledigt. Der allgemeinen Verménnlichung oder
Maskulinisierung der Gesellschaft, in der das Subjekt sich selbst erméchtigt,
und unter dessen Vorzeichen noch der Feminismus leide, zieht Benedikt eine
Verfraulichung vor, deren liebende Selbstpreisgabe in der Figur von Mutter
und Braut, in Empfangen und Gebéren kulminiert. Aber er nimmt dabei ei-
ne Hypothek auf, die er mit der Moderne teilt: die Verbuchstédblichung von
Figuren.

Rhetorisch betrachtet macht Benedikt namlich folgendes: Er projiziert die
geistliche Geburt auf die fleischliche, aus deren Bildern sie schopft, zuriick.
Er iibertriigt eine Ubertragung. Er nimmt die Metaphern spiritueller Mutter-
schaft wortlich und findet sie in der ,,biologischen Bedingtheit. Nur so kann
die mystische Selbstpreisgabe in der fleischlichen Geburt und in der frauli-
chen ,,Féahigkeit fiir den anderen® vorgezeichnet sein, statt sie zu verkehren.
Damit kommt es zu einem Bedeutungsiiberschuss, zu einer geistlichen Auf-
ladung, die der biologischen Bedingtheit, dem ,,Frau-Sein®“, zugeschrieben
wird.

Empfingnis und Geburt, Miitterlichkeit, sind ganz anders gedeutet worden
denn als liebende Preisgabe an einen anderen, dem ohne Selbsteingenom-
menheit Platz eingeriumt wird. Fiir Augustinus etwa ist die Uberwindung
der zdhesten aller weltlichen Liebe, des Hingens der Miitter nimlich mit je-
der Faser ihres Herzens an ihrem eigen Fleisch und Blut, Bedingung fiir das
geistliche Gebaren: ,,Der Mutter aus Fleisch und Blut geborenes Verlangen
nahmst Du [sc. Gott] in die gerechte Zucht ihres geilelnden Schmerzes®,
schreibt er, als er seine Mutter, von ihm getduscht, allein in Karthago fas-
sungslos vor Schmerz zuriickldsst (Augustinus 1960, S. 219, 5. Buch). Nur
so geldutert, kann sie ihn unter viel grofleren Leiden nicht nur dem Fleische
nach zum Tode, sondern dem Herzen nach zum ewigen Leben gebéren. Es ist
kein Wunder, dass der Weg zur Braut Christi, der Weg zu geistlicher Miitter-
lichkeit der Heiligen oft ganz wortlich nur iiber den Leib ihrer Kinder fiihrt,

16

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



Barbara Vinken

iber den sie hinwegsteigen miissen wie Jeanne Frangoise de Chantal iiber
den sich ihr in den Weg werfenden Sohn.

Wenn wir mehr in die Moderne gehen, braucht man sich nur an Freud zu
erinnern, der im Wunsch der Frau nach einem Kind das Begehren nach phal-
lischer Vollkommenbheit sieht. Es ist symptomatisch, dass Schwangerschaft
und Gebdren gerade im Zusammenhang mit der Entstehung des moder-
nen Subjektbegriffs, in dem der Mann sich gegen und auf Kosten der Frau
als selbstbestimmt, selbstbeherrscht und selbstbewusst definiert, kontrovers
gedeutet werden. Sieht Simone de Beauvoir darin nichts als blindes, bio-
logisches Geschehen, reine Passivitit, die der Selbstbestimmung der Frau
frontal im Weg steht, dann deutet Ellen Key Schwangerschaft und Geburt
schlicht als Uberbietung der Normen minnlicher Subjektivitit. Im Jahrhun-
dert des Kindes beschreibt sie beides als den Hohepunkt selbstbehauptender
Schopfung. Sie verwandelt noch das ,,Weiblichste* dem Vorbild méannlicher,
selbstbestimmter Subjektivitit an, indem sie Schwangerschaft und Geburt als
Momente begreift, in denen die Frau die Normen des ménnlichen Subjektes
tibertrifft. Die vielleicht interessanteste Interpretion von Schwangerschaft,
mehr in die Richtung von Ratzinger gehend, stammt von Julia Kristeva.
In Stabat mater liest sie den Bildtypus der Maria partans als Allegorie der
Gespaltenheit des Subjektes, seinem ,,assujetti, seinem grundsétzlichen Un-
terworfen sein. Hier offenbart sich eine Wahrheit, die sonst vom Phantasma
des in Sich-Selbst-Stehens verdeckt wird. Auch das ein Versuch, weibliche
Leiblichkeit gegen das hervorstechende Geschlecht des Mannes zu setzen.

Geistliche Miitterlichkeit beruht in der Texttradition, in der Ratzinger
steht, auf einer Verkehrung oder zumindest auf einer Ubersteigung fleischli-
cher Miitterlichkeit. Nichts spricht dafiir, dass Empfangen, Gebéren und die
Liebe zu den eigenen Kindern Figur mystischer Selbstpreisgabe sind — die
katholische Tradition legt, wenn ich richtig sehe, bis zum 19. Jahrhundert
eher das Gegenteil nahe.

Halten wir zunidchst fest: Das Pladoyer Ratzingers fiir eine Verweibli-
chung oder, wie er sagen wiirde, eine Verfraulichung ist mutig, ja wunderbar.
Lichelnd nimmt ein Papst das, was die Moderne als den Inbegriff der
Verworfenheit angesehen hatte, auf sich: die Verweiblichung des Méinnli-
chen. Nichts hat die Moderne, deren Grundzug sich im ménnlichen Protest,
Protest der Minnlichkeit versteift hatte, so sehr gezeichnet wie eine nach-
gerade pathologisch zu nennende gender anxiety: Angst um die méinnliche
Geschlechtsidentitit. Nichts hat die Moderne so unnachgiebig auszurotten
versucht wie die allgemein gemachte und unterstellte unnatiirliche, perver-
se Feminisierung des Ménnlichen durch Monarchie und katholische Kirche.
In Reformation, Revolution, Republik war der Mann in ganzer, prangender
Natiirlichkeit wieder aufzurichten. Die Moderne trat als Selbstbehauptung
eines Subjekts auf, dessen Minnlichkeit als seine Menschlichkeit sich be-
hauptete und in der Kirche den alten mit dem neuen Adam verraten fand. Im

17

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart



LAls Mann und Frau schuf er sie”

Namen einer so natiirlich empfundenen wie wissenschaftlich erwiesenen Ge-
schlechterordnung, war der Frau ihre natiirlich vorpolitische Rolle im Haus
und bei der Pflege der ménnlichen Potenz zugewiesen. Pointiert formuliert
sah und sieht dieses neue, auf nichts als die Natur gegriindete Ordnung der
Geschlechter so aus, dass Frauen wegen ihres natiirlichen Geschlechtes nicht
die Menschen werden konnen, die die Ménner ihrer Natur nach sind.

Deswegen bleibt das Beharren Ratzingers auf der natiirlichen Ge-
schlechtsidentitidt missverstidndlich und, wie mir scheint, iiberfliissig: Es geht
gegen den Strich seiner eigenen Argumentation, die die Figur der mysti-
schen Selbstpreisgabe, die in Maria Fleisch wird, fiir beide Geschlechter
vorgezeichnet findet. Und so notwendig hier der Hinweis auf geistliche
Miitterlichkeit ist, so ganz und gar iiberfliissig und missverstdndlich ist der
Verweis auf ,,biologische Bedingtheit®. Ich halte es fiir das weibliche Ge-
schlecht zwar fiir eine sehr schmeichelhafte, verfiihrerische, aber letzten
Endes keine wirklich gute Idee — und abgesehen davon fiir einen rhetorischen
Fehler — diese Figur in der ,,biologischen Bedingtheit* vorgezeichnet zu se-
hen. Benedikt verkennt, dass Mann und Frau bei aller gleichurspriinglichen
Geschaffenheit geschichtlich variable GréBen sind. Noch die ,,biologische
Bedingtheit”, von der er spricht, ist eher eine Metalepse, ein in den Ur-
sprung projiziertes Resultat, als eine Grundlage fiir bestimmte (moderne)
Subjekt- und Geschlechtsidentititsannahmen. Dass Frauen ,,spontaner fiir
den andern® da sind (Ratzinger und Amato 2004, S. 20), scheint mir ein Ge-
riicht. Auch scheint mir nichts auBer ,,whishful thinking* dafiir zu sprechen,
dass Frauen ,,diese Haltungen [sc. ,,Haltungen des Horens, des Aufnehmens,
der Demut, der Treue des Lobpreises*, kurz des Seins fiir den Anderen] mit
besonderer Intensitit und Natiirlichkeit leben* (Ratzinger und Amato 2004,
S. 23).

Mann und Frau sind nicht erst in einem welthistorischen Verstiandnis, son-
dern bereits nach der Bibelhermeneutik nicht stindig dasselbe. Der Mann
und die Frau, die Gott mit der Natur fiirs Paradies schuf, waren nicht der
Mann und die Frau, die nach dem Fall der Geschlechtlichkeit und dem Tod
unterworfen wurden. Dementsprechend bleibt Marias Frau-Sein im sensus
anagocicus des Neuen Testamentes etwas anderes als das Frau-Sein im Hier
und Jetzt jeweiliger Geschichte.

Auch dass es sich bei der von Benedikt postulierten ,,Losung des Men-
schen von seiner biologischen Bedingtheit™ (Ratzinger 1997c, S. 26) um
einen fiir beide Geschlechter parallel verlaufenden Emanzipationsprozess
gehandelt hitte, ist unrichtig. Richtiger ist vielmehr auch und gerade nach
Ratzinger, dass der Mann der Moderne Mensch geworden ist, indem er die
Frau zum bloBen Leben erniedrigt hat, um sich selbst des geschlechtlich
geschaffenen Bios — abgesehen von den Momenten, wenn ihm die Natur
so kommt — zu {iberheben. Er hat sich von jeder Geschopflichkeit eman-
zipiert und die Frau ihr zur Génze zu unterworfen, nicht zu sagen: sie

18

© 2009 W. Kohlhammer, Stuttgart





