
i
i

“ecce” — 2009/1/22 — 10:47 — page 9 — #9 i
i

i
i

i
i

„Als Mann und Frau schuf er sie“.

Geschlechtsidentität bei Joseph Ratzinger1

Barbara Vinken

„Als Mann und Frau schuf er sie“
(Genesis 1,27)

„Ni homme, ni femme, prêtre“
(Victor Hugo)

In dem leidenschaftlichen Eintreten für eine marianische Kirche, die ihn mit
seinem Vorgänger verbindet, sieht Benedikt XVI. sich im schroffsten Ge-
gensatz zur Moderne. Diese Moderne steht für ihn mehr denn jede andere
Epoche im Zeichen der Ursünde, die zur Vertreibung aus dem Paradiese
führte: des absolut gesetzten Wunsches, Gott gleich zu werden (Genesis 3,5).
Das Streben nach Unabhängigkeit, Autarkie und Autonomie erkennt Ratzin-
ger als das konstitutive Begehren der Modernen, sich keinem zu verdanken,
von keinem abzuhängen, selbstbestimmt und selbstbewusst zu sein. Wichti-
ger, neuer: Den Impetus und das Pathos der Selbstbehauptung erkennt er als
dezidiert männlich.

Denn in der heutigen Welt des Geistes gilt nur noch das männliche Prinzip: das
Machen, das Leisten, die Aktivität, die selbst die Welt planen und hervorbringen
kann, die nicht auf etwas warten will, von dem sie dann abhängig ist, sondern die
allein auf das eigene Können setzt. Es ist, so glaube ich, kein Zufall, daß wir in
unserer westlichen, maskulinen Mentalität immer mehr Christus von der Mutter
losgetrennt haben (Ratzinger 1997 f., S. 11 f.).

In der Moderne ist das weibliche Prinzip auf der Strecke geblieben, unter
die Räder des männlichen Prinzips gekommen, das auf ganzer Linie gesiegt
hat. Der Egozentrismus – die Behauptung und Durchsetzung des Selbst – hat
den Sieg über die Mystik – die Preisgabe des Selbst, die durch das Begehren
des Anderen und dem Anderen einen Ort einräumend ermöglicht wird – da-

1 Dieser Aufsatz erschien in einer längeren Version unter dem Titel „Aufhebung ins Weib-
liche – Mariologie und bloßes Leben bei Joseph Ratzinger, Papst Benedikt XVI.“ In:
Meinecke, T., Vinken, B., Menke, B., Zizek, S. (2006): Ratzinger-Funktion. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, S. 24–55.

9 ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“ecce” — 2009/1/22 — 10:47 — page 10 — #10 i
i

i
i

i
i

„Als Mann und Frau schuf er sie“

vongetragen (vgl. Tugendhat 2004). Der Feminismus, wie ihn Benedikt XVI.
wahrnimmt, erscheint als eine Variante des Egozentrismus, der das weibliche
Prinzip des Empfangens und Gebärens zugunsten maskuliner Selbstbehaup-
tung verleugnet, negiert.

Im Prozess der radikalisierten „Emanzipation“ der Moderne, im rasenden
Begehren der Modernen, zu sein wie Gott, komme es zu einer „Lösung“ von
der Schöpfung, zu der

Loslösung des Menschen von seiner biologischen Bedingtheit, von dem ,Als
Mann und Frau schuf er sie‘ (der Genesis). Diese Differenz, die zum Menschen
als biologischem Wesen unaufhebbar gehört und ihn zutiefst zeichnet, wird als
vollkommen unerhebliche Belanglosigkeit, als geschichtlich erfundener ,Rollen-
zwang‘ in einen den Menschen nicht eigentlich angehenden, ,bloß biologischen‘
Bereich verwiesen. Das bedeutet, dass dies ,bloß Biologische‘ als Sache dem
Menschen verfügbar, außerhalb der humanen und geistigen Maßstäbe angesiedelt
wird (bis zur freien Verfügung über werdendes Leben). Solche Versachlichung
des Biologischen erscheint dann als Befreiung, in der der Mensch den Bios unter
sich lässt, ihn frei gebraucht und im Übrigen unabhängig davon bloß Mensch ist
– nicht Mann oder Frau. Aber in Wirklichkeit trifft er sich damit im Tiefsten sei-
ner selbst, wird sich selbst verächtlich, weil er in Wahrheit eben doch Mensch als
Weib, Mensch als Mann der Frau ist [. . . ]. [D]ie Befreiung wird zur Erniedrigung
ins Machbare hinein (Ratzinger 1997c, S. 26).

Im Bestreben, Gott gleich zu werden, hat der Mensch sich verdinglicht. Der
Prozess der Moderne trägt die Züge einer objektiven Ironie, in der die Men-
schen im Bestreben, ihr Wesen zu überhöhen, ihres Wesens verlustig gingen
und sich selbst zur Sache würden, biologisches Material bis hin zum Patien-
tengut. Es ist diese angemaßte Autarkie, eine verhängnisvolle Täuschung,
sich immer neu entziehende Fata Morgana, die in Wahrheit sterblich macht:
Ein moderner Kommentar zur Genesis, denn es war der Wunsch, gottgleich
zu sein, der zur Vertreibung aus dem Paradies führte und mit der erkann-
ten Geschlechtlichkeit die Sterblichkeit über die Menschheit brachte. Indem
Ratzinger den Zug zur Selbstermächtigung in der Moderne radikal wie in
keiner anderen Epoche am Werk sieht, sieht er sie exemplarisch als verblen-
dete, verdunkelte, gottferne Zeit.

In dieser verzweifelten Kritik an der Moderne zeigt sich Benedikt selbst
als radikal modern – und es fällt schwer, die andrängenden Assoziationen
an Autoren wie Marx und Heidegger, Adorno und Hannah Arendt oder auch
Pasolini zu vermeiden. Dabei ist die eher ungewöhnliche Pointe leitend, dass
die verblendete Gottferne der Moderne bei Ratzinger explizit wie selten ge-
schlechterdifferenzspezifisch zu denken ist. Was die den „Bios negierende
Emanzipation“ im Zeichen des Männlich-Menschlichen, in ihrer cartesia-
nischen Dualität von Geist und Körper, verkennt und austreibt, sei „diese
biologische Bestimmtheit des Humanen“, die „in der Frage der Mutterschaft
ihre am wenigsten verdeckbare Realität“ habe. Er nennt deshalb diese Art

10 ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“ecce” — 2009/1/22 — 10:47 — page 11 — #11 i
i

i
i

i
i

Barbara Vinken

von Emanzipation vor allem „einen Angriff auf die Frau: die Leugnung ih-
res Rechts, Frau sein zu dürfen“ (Ratzinger 1997c, S. 26).

Gegen die Moderne hat der Theologe Ratzinger seine marianisch gepräg-
te Kirche gestellt, die „das mütterliche Bewußtsein der Urkirche wieder
erlangen soll“ – „die Virgo Ecclesia, die Mater Ecclesia, die Ecclesia im-
maculata, die Ecclesia assumpta“ (Ratzinger 1997c, S. 22). Diese Kirche,
könnte man sagen, ist der Raum der Antimoderne schlechthin, Exil des
Bräutlich-Mütterlichen. Das marianische Kirchenverständis zu retten, er-
scheint Ratzinger umso nötiger, als er den Begriff der Kirche selbst vom
Ungeist der Moderne bedroht findet: Wenn man Kirche soziologisierend als
Institution und Struktur begreift, verkennt man das Wesen der Ecclesia: Kein
Machen, sondern das Empfangen und Gebären ist ihr Teil. Mit Johannes Paul
II. erinnert der Nachfolger

an ein viel zu wenig meditiertes Pauluswort: ,ich leide von Neuem Geburtswehen
um Euch, bis Christus in Euch Gestalt annimmt‘ (Gal 4.19). Leben entsteht nicht
durch Machen, sondern durch Geborenwerden und verlangt daher Geburtswehen
(Ratzinger 1997a, S. 48).

Die Kirche ist der Raum, in dem die in der Moderne verkannte, verdrängte,
abgeschnittene Dimension des Frauseins, wie es von Maria verkörpert wird,
ihren Ort hat. Maria Ecclesia und Moderne sind antithetisch, gegenläufig
konstituiert.

Die Gottesmutter wird zur Gegenfigur des in der Moderne an rasantem
Tempo gewinnenden Strebens der Selbstbestimmung, Selbstbehauptung.
Ratzinger weist die Schlüsselbegriffe der Moderne nicht ab, er besetzt sie
um, rückt sie in katholischer Perspektive zurecht in dem genauen und
durchaus selbstbewussten Sinne eines ihnen Gerechtwerdens: Freiheit, Selb-
ständigkeit, wirkliches Gegenüber, wahres Selbst lassen sich nicht durch
Selbstbehauptung, sondern allein durch Preisgabe des Selbst an den Ande-
ren, durch den Auszug, Exodus, aus sich selbst erlangen. Denn sie kommen
nicht aus dem Selbst, sondern von diesem Anderen, Gott, her. Maria hatte
in sich einen Ort für Gott geschaffen, weil sie nicht von sich selbst einge-
nommen war. Weil sie sich nicht selbst behauptet, kann sie dem Anderen
vorbehaltlos Raum gewähren: In „der völligen Enteignung an Gott [wird sie]
sich selber wahrhaft zu eigen“ (Ratzinger 1977, S. 70).

Die Empfängnis Mariens durch das Wort, das in ihr Fleisch wird, wird als
Urbild des mystischen Prozesses der geistigen Geburt interpretiert, in dem
jeder Christ in sich selbst sterben muss, um in Christo wieder geboren zu
werden. Das Eigene – als Zeichen der Erbsünde und Abfall vom göttlichen
Ebenbild, das In-Sich-Selbst-Stehen-Wollen – muss preisgegeben werden,
damit man ein radikal anderer und im Nachvollzug des Kreuzes wirklich
man selbst werden kann, Ebenbild Gottes. Erst diese geistige Geburt, die
vollkommene Enteignung in der Übereignung macht unsterblich: „Unsterb-
lich ist der Mensch [. . . ] letztlich und wahr nur im Ganz-anderen und von

11 ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“ecce” — 2009/1/22 — 10:47 — page 12 — #12 i
i

i
i

i
i

„Als Mann und Frau schuf er sie“

ihm her: Gott“ (Ratzinger 1977, S. 79). Indem Maria dem Engel antwortet
„ich bin die Magd des Herrn“ und „an mir geschehe wie Du gesagt“, gibt sie
Selbstverfügung und Selbstplanung ihres Lebens auf. Die geistige Geburt
der christlichen Erlösung vom Alten Menschen geht in Maria der Geburt
im Fleische voraus. Sie kommt nicht vom Selbst, sondern verdankt sich der
Gnade und der Liebe Gottes. Als liebende Preisgabe ist sie zugleich Vollen-
dung in der Liebe, liebendes Fruchttragen. Eben dies vollzieht sich in Maria
tatsächlich, und das heißt im Fleische:

Sie ist solche Darstellung des geretteten und frei gewordenen Menschen aber
gerade als Frau, das heißt in der leiblichen Bestimmtheit, die vom Menschen un-
abtrennbar ist: ,Als Mann und Frau erschuf er sie‘ (Gen. 1,27). Das ,Biologische‘
und das Humane sind in ihrer Gestalt untrennbar, so wie das Humane und das
,Theologische‘ untrennbar sind (Ratzinger 1997c, S. 25).

Das impliziert über das gewöhnliche Verständnis der Fleischwerdung in der
Jungfrau, dass Benedikt in der Frau als Frau – und nicht allein in Maria – „die
eigentliche Siegelbewahrerin der Schöpfung“ sieht. In ihr hat sie „ihre maß-
gebende, vom Mann sozusagen nur nachzuahmende Vollgestalt“ (Ratzinger
1997c, S. 27). Die Vollendung des Geschöpfes als Geschöpf vollzieht sich in
der Frau, nicht im Mann, präziser: in der empfangenden, schwangeren, ge-
bärenden Frau. Wie das männliche Glied, herausragend, hervorstechend, für
Lacan zum biologischen Angelpunkt des Phallus wird, so wird die schwan-
gere Frau für Benedikt Teil der kreatürlich-biologischen Offenbarung, Figur
für ein Dem-anderen-Platz-Einräumen, für die Preisgabe des Selbst um des
Anderen willen. Entsprechend steht das weibliche, hingebende Empfan-
gen gegen das männliche, aufrührerische Zeichen, das im Phallus regiert.
Augustinus sah im erigierten Penis eine Wiederholung des erbsündigen Auf-
begehren gegen den göttlichen Willen; denn so wie der Mensch sich gegen
Gottes Willen erhebt, so der Penis gegen die Selbstbestimmung des Man-
nes, dessen Souveränität diese Erhebung des Fleisches entzogen bleibt. Das
Verhältnis von Kirche und Gott ist auf der liebenden Vereinigung von Maria
und Gott modelliert. Selbst Gott wird das vom Anderen her nicht zu stö-
rende Ruhen in sich selbst abgesprochen. Der Gott Benedikts XVI. ist kein
unbewegter Gott; er entäußert sich liebend:

Zum Wesen Gottes gehörte für antikes Denken die Leidenschaftslosigkeit der
reinen Vernunft. Den Vätern fiel es schwer, diesen Gedanken abzuweisen und
,Leidenschaft‘ in Gott zu denken, aber von der Bibel sahen sie doch sehr wohl,
daß die ,Offenbarung der Bibel‘ alles erschüttert [. . . ], was die Welt über Gott
gedacht hatte. Sie sahen, daß es eine innerste Leidenschaft in Gott gibt, die sogar
sein eigentliches Wesen ist, die Liebe (Ratzinger 1997b, S. 69).

Schon das Verhältnis von Jahwe zu Israel, seiner Braut, dem erwählten Ge-
schöpf, war ein leidenschaftliches:

12 ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“ecce” — 2009/1/22 — 10:47 — page 13 — #13 i
i

i
i

i
i

Barbara Vinken

Das Bundesverhältnis Jahwes zu Israel ist ein Bund ehelicher Liebe, die Jahwe
selbst [. . . ] im Innersten aufwühlt und erschüttert: Er hat das junge Mädchen Is-
rael mit einer Liebe geliebt, die sich als unzerstörbar, als ewig erweist. Er kann
der Frau seiner Jugend zürnen ob ihres Ehebruchs, er kann sie bestrafen, aber
all dies richtet sich zugleich doch gegen ihn selbst, schmerzt ihn, den Liebenden,
dessen ,Eingeweide sich umkehren‘ [. . . ]. Darin, in seiner innersten Betroffenheit
als Liebender gründet die Ewigkeit und Unwiderruflichkeit des Bundes (Ratzin-
ger 1977, S. 21).

Das Verhältnis Gottes zu Maria ist eines der sehnsüchtigen Liebe: „Wie der
König und Herr aller nach Deiner Schönheit verlangte, so sehr ersehnte
er deine zustimmende Antwort [. . . ]. Was zauderst Du?“ zitiert Ratzinger
Bernhard von Clairvaux (Ratzinger 1997d, S. 78)2. Die Kirche ist „Ver-
schmelzung des Geschöpfes mit seinem Herrn in der bräutlichen Liebe, in
der sich ihre Hoffnung auf Vergöttlichung durch den Weg des Glaubens
erfüllt“ (Ratzinger 1997c, S. 24). Damit ist auch das letzte Versprechen,
das die Moderne auf, wie Ratzinger meint, perversen Wegen wahrzuma-
chen sucht, in der bräutlichen Kirche wahr geworden: die Vergöttlichung des
Menschen, die nicht durch behauptende Selbstbestimmung, sondern durch
liebende Selbstpreisgabe nach dem Vorbild Mariens, Braut und Mutter, zu
erlangen ist.

Was Benedikt XVI. vorschlägt, ist also nicht, dass Männer Männer und
Frauen Frauen bleiben nach dem Motto „boys will be boys“ (um dann
Hormone, Gene oder ähnliches ins Feld zu führen) – so könnte man das
„als Mann und Frau schuf er sie“ ja auch verstehen. Biologisierung des
Menschlich-Geschlechtlichen, wie sie gerade gegen die Psychoanalyse und
die Kulturwissenschaften so massiv ins Feld geführt wird und den Men-
schen wie jedes Tier zum bloßen Geschlechtswesen macht, ist das Gegenteil
dessen, was der Papst anstrebt. Was Benedikt vorschlägt, ist vielmehr ein
Hinwenden zur Frau: nicht männliche Selbstermächtigung, sondern Frucht-
tragen in liebender Selbstpreisgabe, die in der Keuschheit bis zur Preisgabe
des fleischlichen Fruchttragens selbst gehen können muss, wie sie sich in
Maria erfüllt hat und wie seither in jeder Schwangerschaft – im Zeichen Ma-
rias – offenbar geworden ist. Eigentlich, kann man pointiert sagen, sollen
Männer wie Frauen empfangen, Frucht tragen und Gebären, Mütter werden.

So weit, so gut. Dass das biologische Geschlecht überschritten wird – etwa
wenn Männer Mütter werden – ist ein Merkmal von Texten, die von Leuten
erzählen, die Gott in außerordentlicher Liebe zugetan sind. Märtyrerinnen,
so lernen wir aus den Acta sanctorum, ließen um ihres Glaubens willen, he-
roisch den Tod auf sich nehmend, ihre Weiblichkeit zurück, überwanden alle
weibliche Schwäche, um „mehr als eine Frau“ zu sein. Aber auch die geist-
liche Liebe, in der Nonnen und Mönche dieser Welt sterben, um ganz in

2 Zitiert nach Bernhard von Clairvaux 1993, S. 113–115.

13 ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“ecce” — 2009/1/22 — 10:47 — page 14 — #14 i
i

i
i

i
i

„Als Mann und Frau schuf er sie“

Christo zu leben, kann dazu führen, dass Frauen mehr als eine Frau, gerade-
zu männlich werden. „Dein Ruhm hat uns verkündet, daß Du das weibliche
Geschlecht übertroffen hast. Du hast die weibliche Schwäche überwunden
und Dich zu männlicher Härte durchgerungen“ schrieb Hugo Metellus, Ka-
nonikus von Tours, über Héloise. Er folgt dabei einem Topos, den Gregor von
Nyssa in der Vita seiner Schwester Macrina ausgearbeitet hatte. Eine Aus-
nahme oder, besser, Verkomplizierung zeigt der Briefwechsel von Abaelard
und Héloise selbst, die konträr zur Einschätzung Héloises bei den Zeitgenos-
sen und konträr zur Vermütterlichung der Mönche bei Bernhard geistliches
und natürliches Geschlecht übereinander fallen lassen. Aber auch in diesem
Briefwechsel ist der sich Gott in Liebe hingebende Leib ein doppelter, mys-
tisch und natürlich. Was die Geschlechtshierarchien angeht, so steht in der
Ordnung der natürlichen Körper dieser Welt der Mann über der Frau, in der
Ordnung der mystischen Körper dagegen die Nonne über dem Mönch, weil
sie als Braut des Herrn diesem näher steht als die Mönche als Gottesknechte.

Die metaphorische Vermännlichung der Frauen interessiert Benedikt
nicht, er weist diesen Topos ab. Die Verbräutlichung und Vermütterlichung
geistig liebender Männer, die prägend ist für mystische Literatur, liegt ihm
hingegen sehr am Herzen. Das Verhältnis Gottes zur Kirche als Kollektiv ist
auf die gläubige Seele zu übertragen, im Skopus des anagogischen Sinnes.
Das herausragende, epochale Beispiel liefert Bernhard von Clairvaux, der die
gläubige Seele bräutlich wie die Kirche darstellt: empfangend und frucht-
tragend in der göttlichen Liebesvereinigung. Sie wird unter dem Kuss des
Bräutigams schwanger, in ihre Brüste schießt die Milch ein (vgl. Clairvaux
1995). Bernhard sah sich als die Mutter seiner Mönche, um die er Geburts-
wehen leidet. Diese mütterlich-bräutlichen Männer stehen nicht allein in der
Nachfolge Mariens, sondern in der Nachfolge Christi, der als eine Mutter
die Kirche aus seiner Herzwunde geboren hat. Angesichts dieses Befunds ist
es nicht übertrieben, zu sagen, dass in dieser von der Moderne überdeckten
Überlieferung die geistliche Liebe, die Geburt aus dem Geiste die „leibliche
Bestimmtheit“ des Menschen, ihr Mann- oder Frau-Sein, übersteigt und in
dieser Übersteigung erst die Ebenbildlichkeit mit Gott wieder erreicht wird
(vgl. exemplarisch Bynum 1982).

Nun ist es vollkommen überraschend, dass in der Argumentation Rat-
zingers die geistige Geburt nicht als Verkehrung der fleischlichen Geburt
auftritt, sondern als deren Erfüllung. Die Opposition von fleischlicher Geburt
– todesverfallen aus dem Sexus, „inter faeces et urinas“, wie Augustinus an
Drastik nicht zu wünschen ließ – und geistiger Geburt zum Leben und aus
dem Herzen, wie sie von Gregor von Nyssa bis Abaelard im Mittelpunkt
steht, wird von Ratzinger in ein typologisches Schema der Analogie über-
führt, das die apologetische Konstellation der Kirchenväter überlagert und
aus dem Oppositionsmodell in die Gradation einer anagogischen Perspekti-
ve überführt. Der Papst könnte nicht mit Abaelard an Héloise, die einst seine

14 ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“ecce” — 2009/1/22 — 10:47 — page 15 — #15 i
i

i
i

i
i

Barbara Vinken

Frau und Mutter ihres Sohnes war, um dann nach seinem Willen als Nonne
Braut Christi und als Äbtissin Mutter der Nonnen zu werden, schreiben:

Wieviel geistliche Töchter hast du [sc. die Äbtissin Héloise] dem Herrn schon ge-
boren [. . . ]. Welch unheilvoller Verlust, welch beklagenswerter Schaden, wenn
du dich den schmutzigen Lüsten des Fleisches hingegeben und mit Schmerzen
wenige Kinder zur Welt gebracht hättest, die du jetzt mit Freuden eine zahlreiche
Schar für das Himmelreich gebierst. Ein Weib wärest du geblieben wie alle an-
dern, die du jetzt hoch selbst über den Männern stehst, die du Evas Fluch in den
Segen der Maria gewandelt hast! Wie entweiht würden diese heiligen Hände, die
jetzt nur die heiligen Bücher umblättern, dienten sie der Kleinlichkeit weiblicher
Sorgen (Brost 1979, S. 107 und vgl. Vinken 2002)!

Für Benedikt leuchtet bereits – und die Frage ist, wie modern das ist – in
der fleischlichen Geburt die geistliche Geburt mit auf: Über dem von ihm
rehabilitierten antiken Bios liegt der Vorschein liebender Selbstpreisgabe,
welche die geistliche Geburt vollendet. Mariae Empfängnis und Geburt –
dem Credo der Kirche zufolge nicht aus dem Willen des Fleisches – ist als
Fleischwerdung der geistigen Geburt eine „nova nativitas“, die den alten, bei
der Vertreibung aus dem Paradies auferlegten Schmerzen die Zukunft der Er-
lösung einzeichnet. Paradoxerweise ist es, als materialisierte sich im Fleisch
die Spiritualisierung des Fleisches auf seine Erlösung hin. Das Verhältnis
von Geburt im Fleische und Geburt im Geiste ist bei Ratzinger keines mehr
von Opposition und Überwindung, von Verkehrung und Umschlag des Alten
ins Neue Testament, es ist eines der Verheißung, das sich in Maria für ein Mal
historisch-wörtlich erfüllte. Von Maria her sind Bios und Natur virtuell er-
löst, wie die Beziehung zwischen Gott und Israel, der Synagoge, in der Liebe
zwischen Gott und Maria, der Kirche, mehr als bloß überwunden, sondern
vom Neuen Testament her erneut erfüllt wird. Jede fleischliche fruchtbare
Ehe wäre mithin in der Gemeinschaft der geistlich fruchtbar Liebenden er-
füllt wie die Synagoge in der Kirche erfüllt ist. Jeder fleischlichen wäre die
geistige Geburt bereits eingetragen – als ein andauernder sensus anagogi-
cus, auch wenn sich dieser erst vom Ende der Zeiten her ganz vollendete. Im
Wort, das Fleisch wird,

ist schon die Hingabe zum Opfer, das Geheimnis des Kreuzes und das Geheim-
nis des daraus kommenden österlichen Sakramentes mit ausgesagt [. . . ]. In der
Fleischwerdung ist die Dynamik des Opfers eingeschlossen (Ratzinger 1997d,
S. 80).

Das Wort, das Fleisch wird, ist nicht mehr als Umkehr der Geburt aus dem
Fleische begriffen. Das Gebären im Geiste, das als Voraussetzung die aus
der Gnade der göttlichen Liebe ermöglichte Preisgabe des Selbst hat, ca-
ritas statt Selbstbehauptung (Ratzinger zitiert Augustins Formel, nach der
„dem leiblichen Empfangen das Empfangen im Geiste Marias vorranging“
(Ratzinger 1997c, S. 42)) hat im fleischlichen Empfangen und in der fleisch-

15 ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“ecce” — 2009/1/22 — 10:47 — page 16 — #16 i
i

i
i

i
i

„Als Mann und Frau schuf er sie“

lichen Geburt eine biologische Figur gefunden, die sich dereinst, einmalig,
in der geistig-fleischlichen, jungfräulichen Geburt Marias erfüllt hat.

Das Risiko ist kein geringes, sieht man sich seine Tradition an. Bevor ich
darauf komme, sei der Gewinn nicht unterschlagen, den eine solche Inter-
pretation des Bios mit sich bringt. Er springt schon auf innerkirchlichem
Terrain ins Auge: In der Jüdin Maria als der Erfüllung der alttestamentlichen
Präfigurierung die vollständige, erfüllte Figur der Ecclesia zu erkennen, legt
alle strukturellen Antisemitismen ad acta, die sich in der unversöhnlichen
Entgegensetzung von Gesetz und Liebe zwischen Altem und Neuem Bund
eingenistet hatten – er ist a priori ausgeschlossen, wo der Alte Bund zwi-
schen Jahwe und der Synagoge im erneuerten Bund mit der Jüdin Maria
als Ecclesia erfüllt sein soll, statt als überwunden zurückzulassen war. Die
ebenso unvordenkliche, latente Verbindung von Antisemitismus und Frauen-
feindlichkeit ist damit in toto erledigt. Der allgemeinen Vermännlichung oder
Maskulinisierung der Gesellschaft, in der das Subjekt sich selbst ermächtigt,
und unter dessen Vorzeichen noch der Feminismus leide, zieht Benedikt eine
Verfraulichung vor, deren liebende Selbstpreisgabe in der Figur von Mutter
und Braut, in Empfangen und Gebären kulminiert. Aber er nimmt dabei ei-
ne Hypothek auf, die er mit der Moderne teilt: die Verbuchstäblichung von
Figuren.

Rhetorisch betrachtet macht Benedikt nämlich folgendes: Er projiziert die
geistliche Geburt auf die fleischliche, aus deren Bildern sie schöpft, zurück.
Er überträgt eine Übertragung. Er nimmt die Metaphern spiritueller Mutter-
schaft wörtlich und findet sie in der „biologischen Bedingtheit“. Nur so kann
die mystische Selbstpreisgabe in der fleischlichen Geburt und in der frauli-
chen „Fähigkeit für den anderen“ vorgezeichnet sein, statt sie zu verkehren.
Damit kommt es zu einem Bedeutungsüberschuss, zu einer geistlichen Auf-
ladung, die der biologischen Bedingtheit, dem „Frau-Sein“, zugeschrieben
wird.

Empfängnis und Geburt, Mütterlichkeit, sind ganz anders gedeutet worden
denn als liebende Preisgabe an einen anderen, dem ohne Selbsteingenom-
menheit Platz eingeräumt wird. Für Augustinus etwa ist die Überwindung
der zähesten aller weltlichen Liebe, des Hängens der Mütter nämlich mit je-
der Faser ihres Herzens an ihrem eigen Fleisch und Blut, Bedingung für das
geistliche Gebären: „Der Mutter aus Fleisch und Blut geborenes Verlangen
nahmst Du [sc. Gott] in die gerechte Zucht ihres geißelnden Schmerzes“,
schreibt er, als er seine Mutter, von ihm getäuscht, allein in Karthago fas-
sungslos vor Schmerz zurücklässt (Augustinus 1960, S. 219, 5. Buch). Nur
so geläutert, kann sie ihn unter viel größeren Leiden nicht nur dem Fleische
nach zum Tode, sondern dem Herzen nach zum ewigen Leben gebären. Es ist
kein Wunder, dass der Weg zur Braut Christi, der Weg zu geistlicher Mütter-
lichkeit der Heiligen oft ganz wörtlich nur über den Leib ihrer Kinder führt,

16 ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“ecce” — 2009/1/22 — 10:47 — page 17 — #17 i
i

i
i

i
i

Barbara Vinken

über den sie hinwegsteigen müssen wie Jeanne Françoise de Chantal über
den sich ihr in den Weg werfenden Sohn.

Wenn wir mehr in die Moderne gehen, braucht man sich nur an Freud zu
erinnern, der im Wunsch der Frau nach einem Kind das Begehren nach phal-
lischer Vollkommenheit sieht. Es ist symptomatisch, dass Schwangerschaft
und Gebären gerade im Zusammenhang mit der Entstehung des moder-
nen Subjektbegriffs, in dem der Mann sich gegen und auf Kosten der Frau
als selbstbestimmt, selbstbeherrscht und selbstbewusst definiert, kontrovers
gedeutet werden. Sieht Simone de Beauvoir darin nichts als blindes, bio-
logisches Geschehen, reine Passivität, die der Selbstbestimmung der Frau
frontal im Weg steht, dann deutet Ellen Key Schwangerschaft und Geburt
schlicht als Überbietung der Normen männlicher Subjektivität. Im Jahrhun-
dert des Kindes beschreibt sie beides als den Höhepunkt selbstbehauptender
Schöpfung. Sie verwandelt noch das „Weiblichste“ dem Vorbild männlicher,
selbstbestimmter Subjektivität an, indem sie Schwangerschaft und Geburt als
Momente begreift, in denen die Frau die Normen des männlichen Subjektes
übertrifft. Die vielleicht interessanteste Interpretion von Schwangerschaft,
mehr in die Richtung von Ratzinger gehend, stammt von Julia Kristeva.
In Stabat mater liest sie den Bildtypus der Maria partans als Allegorie der
Gespaltenheit des Subjektes, seinem „assujetti“, seinem grundsätzlichen Un-
terworfen sein. Hier offenbart sich eine Wahrheit, die sonst vom Phantasma
des in Sich-Selbst-Stehens verdeckt wird. Auch das ein Versuch, weibliche
Leiblichkeit gegen das hervorstechende Geschlecht des Mannes zu setzen.

Geistliche Mütterlichkeit beruht in der Texttradition, in der Ratzinger
steht, auf einer Verkehrung oder zumindest auf einer Übersteigung fleischli-
cher Mütterlichkeit. Nichts spricht dafür, dass Empfangen, Gebären und die
Liebe zu den eigenen Kindern Figur mystischer Selbstpreisgabe sind – die
katholische Tradition legt, wenn ich richtig sehe, bis zum 19. Jahrhundert
eher das Gegenteil nahe.

Halten wir zunächst fest: Das Plädoyer Ratzingers für eine Verweibli-
chung oder, wie er sagen würde, eine Verfraulichung ist mutig, ja wunderbar.
Lächelnd nimmt ein Papst das, was die Moderne als den Inbegriff der
Verworfenheit angesehen hatte, auf sich: die Verweiblichung des Männli-
chen. Nichts hat die Moderne, deren Grundzug sich im männlichen Protest,
Protest der Männlichkeit versteift hatte, so sehr gezeichnet wie eine nach-
gerade pathologisch zu nennende gender anxiety: Angst um die männliche
Geschlechtsidentität. Nichts hat die Moderne so unnachgiebig auszurotten
versucht wie die allgemein gemachte und unterstellte unnatürliche, perver-
se Feminisierung des Männlichen durch Monarchie und katholische Kirche.
In Reformation, Revolution, Republik war der Mann in ganzer, prangender
Natürlichkeit wieder aufzurichten. Die Moderne trat als Selbstbehauptung
eines Subjekts auf, dessen Männlichkeit als seine Menschlichkeit sich be-
hauptete und in der Kirche den alten mit dem neuen Adam verraten fand. Im

17 ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“ecce” — 2009/1/22 — 10:47 — page 18 — #18 i
i

i
i

i
i

„Als Mann und Frau schuf er sie“

Namen einer so natürlich empfundenen wie wissenschaftlich erwiesenen Ge-
schlechterordnung, war der Frau ihre natürlich vorpolitische Rolle im Haus
und bei der Pflege der männlichen Potenz zugewiesen. Pointiert formuliert
sah und sieht dieses neue, auf nichts als die Natur gegründete Ordnung der
Geschlechter so aus, dass Frauen wegen ihres natürlichen Geschlechtes nicht
die Menschen werden können, die die Männer ihrer Natur nach sind.

Deswegen bleibt das Beharren Ratzingers auf der natürlichen Ge-
schlechtsidentität missverständlich und, wie mir scheint, überflüssig: Es geht
gegen den Strich seiner eigenen Argumentation, die die Figur der mysti-
schen Selbstpreisgabe, die in Maria Fleisch wird, für beide Geschlechter
vorgezeichnet findet. Und so notwendig hier der Hinweis auf geistliche
Mütterlichkeit ist, so ganz und gar überflüssig und missverständlich ist der
Verweis auf „biologische Bedingtheit“. Ich halte es für das weibliche Ge-
schlecht zwar für eine sehr schmeichelhafte, verführerische, aber letzten
Endes keine wirklich gute Idee – und abgesehen davon für einen rhetorischen
Fehler – diese Figur in der „biologischen Bedingtheit“ vorgezeichnet zu se-
hen. Benedikt verkennt, dass Mann und Frau bei aller gleichursprünglichen
Geschaffenheit geschichtlich variable Größen sind. Noch die „biologische
Bedingtheit“, von der er spricht, ist eher eine Metalepse, ein in den Ur-
sprung projiziertes Resultat, als eine Grundlage für bestimmte (moderne)
Subjekt- und Geschlechtsidentitätsannahmen. Dass Frauen „spontaner für
den andern“ da sind (Ratzinger und Amato 2004, S. 20), scheint mir ein Ge-
rücht. Auch scheint mir nichts außer „whishful thinking“ dafür zu sprechen,
dass Frauen „diese Haltungen [sc. „Haltungen des Hörens, des Aufnehmens,
der Demut, der Treue des Lobpreises“, kurz des Seins für den Anderen] mit
besonderer Intensität und Natürlichkeit leben“ (Ratzinger und Amato 2004,
S. 23).

Mann und Frau sind nicht erst in einem welthistorischen Verständnis, son-
dern bereits nach der Bibelhermeneutik nicht ständig dasselbe. Der Mann
und die Frau, die Gott mit der Natur fürs Paradies schuf, waren nicht der
Mann und die Frau, die nach dem Fall der Geschlechtlichkeit und dem Tod
unterworfen wurden. Dementsprechend bleibt Marias Frau-Sein im sensus
anagocicus des Neuen Testamentes etwas anderes als das Frau-Sein im Hier
und Jetzt jeweiliger Geschichte.

Auch dass es sich bei der von Benedikt postulierten „Lösung des Men-
schen von seiner biologischen Bedingtheit“ (Ratzinger 1997c, S. 26) um
einen für beide Geschlechter parallel verlaufenden Emanzipationsprozess
gehandelt hätte, ist unrichtig. Richtiger ist vielmehr auch und gerade nach
Ratzinger, dass der Mann der Moderne Mensch geworden ist, indem er die
Frau zum bloßen Leben erniedrigt hat, um sich selbst des geschlechtlich
geschaffenen Bios – abgesehen von den Momenten, wenn ihm die Natur
so kommt – zu überheben. Er hat sich von jeder Geschöpflichkeit eman-
zipiert und die Frau ihr zur Gänze zu unterworfen, nicht zu sagen: sie

18 ©
 2

00
9 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




