1 Moralische Konflikte

Diese Arbeit ist in drei gleichrangige Teile gegliedert, die aufeinander
aufbauen. Ich beginne mit der Unterscheidung verschiedener moralischer
Konflikte, diskutiere dann entsprechende Beispiele und entwickle fiir deren
Bewiltigung eine ethische Theorie. Auch wenn ich in weiten Teilen meta-
ethische Uberlegungen anstelle, ende ich mit einer normativen Theorie, der
Ethik der Konflikte.

Ich mo6chte zu Beginn meiner Ausfithrungen den begrenzten Fokus meiner
Untersuchungen herausstreichen. Die von mir untersuchten Konflikte sind
Konflikte zwischen Gleichgestellten. Konflikte zwischen Ungleichen haben
sicherlich groBe gesellschaftliche Relevanz, fallen aber aus dem Fokus mei-
ner Betrachtungen heraus. Machtunterschiede und Herrschaftsverhiltnisse
sind nicht das Thema dieser Arbeit.

Des Weiteren muss bei der Diskussion normativer Konflikte vorausge-
setzt werden, dass sich die Konfliktparteien iiber den Konfliktgegenstand
verstiandigen konnen und wollen. Nur sofern dies der Fall ist, kann man den
Unterschied zur eigenen Position verstehen und iiberhaupt sinnvoll von ei-
nem Konflikt reden. Konflikte haben deshalb sowohl eine kognitive als auch
eine sprachliche Seite und unterscheiden sich so von Aggressionen, die un-
bewusst und nicht-sprachlich sein konnen.

Ich beginne deshalb mit der Untersuchung von verschiedenen Ebenen
moralischer Konflikte und benenne zwei Konflikttypen, die im Zentrum
meiner Untersuchungen stehen. Der ,ethische Dissens‘ benennt Konflikte,
die zwischen Vertretern verschiedener ethischer Theorien beziehungsweise
Mitgliedern unterschiedlicher kultureller Gemeinschaften auftreten konnen.
Wann und wie ein ethischer Dissens zustande kommt und welche Bedin-
gungen dabei erfiillt sein miissen, diskutiere ich im Detail. Ich ende mit
einer begrifflich klaren Charakterisierung derartiger Konflikte, die ich fiir
genuin unentscheidbar halte, solange es keine allgemein akzeptierte und
von allen Beteiligten angewandte ethische Theorie gibt. Diese pragmatische
Grundhaltung hat zur Folge, dass einige genuine normative Konflikte eine
blof} beschrinkte zeitliche Ausdehnung haben konnen. Metatheoretisch ent-
spricht dieser Einschitzung die vollkommen offene Debatte zwischen der

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



1.1 Moralische Konflikte — ethischer Dissens — moralische Dilemmata

Giiltigkeit einer absoluten ethischen Theorie beziehungsweise der relativen
Giiltigkeit verschiedener nicht aufeinander reduzierbarer ethischer Theorien.
Die metaethische Offenheit gegeniiber absoluten und relativistischen ethi-
schen Ansitzen macht es deshalb notwendig, den ethischen Dissens in den
entsprechenden Auspriagungen zu diskutieren.

Eine zweite Ebene moralischer Konflikte betrifft normative Theorien als
solche. Moralische Dilemmata entstehen innerhalb einer ethischen Theorie.
Ich diskutiere verschiedene Argumente, aber auch Indizien, die fiir bezie-
hungsweise gegen die Annahme genuiner moralischer Dilemmata sprechen,
und verwende viel Miihe auf eine {iberzeugende begriffliche Charakterisie-
rung derselben. Vor allem logische Einwinde gegen moralische Dilemmata
dominieren die metaethische Diskussion. Deshalb schliee ich meine gréB-
tenteils begrifflichen Untersuchungen mit einer Diskussion verschiedener
deontischer Prinzipien und den moglichen Konsequenzen moralischer Di-
lemmata fiir die ethische Theoriebildung ab.

1.1 Moralische Konflikte — ethischer Dissens —
moralische Dilemmata

Moralische Konflikte sind ein wesentlicher Bestandteil unseres Lebens. All-
tiglich miissen wir Entscheidungen treffen, die moralisch komplex sind und
keine allgemein akzeptierte Losung besitzen. Um nur einige Beispiele aus
den Bereichsethiken' zu nennen: Haben Tiere Rechte? Ist die Abtreibung
von Foten legitim? Darf ein Arzt Sterbehilfe leisten? Kann die Todesstrafe
ein angemessenes Strafmal} sein? Gibt es einen gerechten Krieg? All diese
Entscheidungsprobleme haben nicht nur Konsequenzen auf der institutio-
nellen, der politischen Ebene, sondern betreffen auch unsere personlichen,
individuellen Belange. Gesteht man beispielsweise Tieren Rechte zu, dann
sollte dies auch Konsequenzen beim Fleischkauf beziehungsweise -verzehr
haben. Allerdings ist dies nicht immer moglich. Kriegsgegner konnen von
den Konsequenzen eines gewonnenen Krieges, beispielsweise den weiterhin
stabilen, niedrigen Olpreisen profitieren, ohne sich diesen entziehen zu kon-
nen. In Situationen dieser Art kann sich die personliche, individuelle Ebene
nicht von den Vorgaben der institutionellen, politischen Ebene entkoppeln.
Warum gibt es aber fiir viele dieser Fragen keine allgemein akzeptier-
ten Losungen? Die Debatten in den Bereichsethiken zeigen uns, dass es fiir
unvereinbare Positionen verschiedene iiberzeugende, logisch giiltige Argu-
mentationen gibt. Scheinbar existiert kein verniinftiger, rationaler Weg, um
Ubereinstimmung der Meinungen herzustellen. Argumentationen, die zum

1 Anstelle der vielfach verwendeten Bezeichnung ,Angewandte Ethik* bevorzuge ich in

Anlehnung an Julian Nida-Riimelin (Nida-Riimelin 1996) die Rede von Bereichsethiken.

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Moralische Konflikte

Beispiel die Freiheitsrechte von Personen betonen, kénnen dazu dienen, die
Abtreibung von Embryonen zu begriinden. Jeder Mensch hat demnach das
Recht, liber seinen eigenen Korper zu entscheiden, weshalb Frauen frei und
ungezwungen iiber die Abtreibung von Embryonen, die ja Teil ihres Kor-
pers sind, entscheiden konnen sollen. Wihlt man einen anderen, ebenso
plausiblen Ausgangspunkt, kommt man zu einem entgegengesetzten Ergeb-
nis. Embryonen, die ein frithes Entwicklungsstadium neugeborener Kinder
sind, sollten dieselben Schutzrechte wie diese genieen. Das Toten un-
schuldiger Wesen — dazu rechnen wir im Allgemeinen Neugeborene — ist
moralisch falsch. Also ist das Téten von Embryonen moralisch falsch und
sollte dementsprechend rechtlich verboten werden. Sowohl die Berufung auf
die Freiheitsrechte jeder Person als auch der Hinweis auf das Tétungsverbot
Unschuldiger sind rechtfertigbare Ausgangspunkte moralischer Argumenta-
tionen.

Was bedeutet dies fiir die Ethik? Die Ethik als Theorie des Guten will
uns Kriterien an die Hand geben, die es uns gestatten sollen, in derartig
komplizierten und strittigen Situationen moralisch angemessene Entschei-
dungen zu treffen. Leider miissen wir erkennen, dass diese Kriterien, selbst
unter dem Postulat einer ethischen Theorie, in komplizierten Féllen zu
keiner eindeutigen Antwort fithren. Besonders iiberzeugend lésst sich die-
se Einsicht an utilitaristischen Theorien verdeutlichen. Der Streit um das
angemessene Nutzenmall und die entsprechenden Gewichtungen in einer
konkreten Entscheidungssituation fiihrt zu unterschiedlichen, zum Teil kon-
triaren Behandlungen gleicher Entscheidungsprobleme. Woran liegt das? Die
Anwendung einer ethischen Theorie in einer bestimmten Entscheidungs-
situation verlangt eine Reihe vorangehender Entscheidungen. So miissen
die moglichen Handlungsoptionen, deren Konsequenzen und die relevanten
Weltzustinde bestimmt werden. Diese Festlegungen sind keineswegs ein-
deutig und einfach. Entsprechendes gilt auch fiir deontologische Theorien
kantischer Provenienz. Die Frage, welche Handlungsmaxime in einer Ent-
scheidungssituation universalisierbar ist, hdangt unter anderem auch von der
genauen Bestimmung der Entscheidungssituation ab.

Martin Hollis unterscheidet dementsprechend Anwendungsprobleme von
Theorien, er nennt sie Pilotenfehler, von Instrumentenfehlern (Hollis 1996,
S. 266 f.). Instrumentenfehler sind konzeptionelle Probleme der Theorie,
die, oftmals durch potentielle Gegenbeispiele verdeutlicht, zur Revision
beziehungsweise Uberarbeitungen der Theorie fiihren. Pilotenfehler sind
Fehlanwendungen der Theorie. Die Grenze zwischen einer Fehlanwendung
und einer moglichen Anwendung der Theorie ist jedoch vage. Wir werden
uns damit abfinden miissen, dass es nicht die eindeutige, klare und unzwei-
felhafte Anwendung einer Theorie auf eine spezifische Situation gibt. Zu
viele Unwigbarkeiten sind zu beachten. Nichtsdestotrotz gibt es klare Fehl-
anwendungen.

10

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



1.1 Moralische Konflikte — ethischer Dissens — moralische Dilemmata

Unerkannte Fehlanwendungen sind aber nur eine von vielen moglichen Ur-
sachen fiir normative Konflikte. Das Aufzeigen der Vielfalt der Ursachen fiir
normative Konflikte ist eines meiner wesentlichen Ziele. Um diesen mannig-
fachen Ursprung begrifflich klar erfassen zu konnen, mochte ich zunéchst
verschiedene Ebenen normativer Konflikte unterscheiden.

Trennen lassen sich zunéchst die theoretische Ebene, die intra- bezie-
hungsweise interpersonale Ebene und die individuelle beziehungsweise
kollektive Ebene normativer Konflikte. Die folgenden terminologischen
Festlegungen gestatten mir die angesprochenen Ebenen differenzierter zu
behandeln.

Unter ,moralischen‘ beziehungsweise ,normativen Konflikten® verstehe
ich Konflikte, die aus einander widersprechenden, aber plausiblen und vor
allem logisch giiltigen Argumentationen entstehen. Sie sind, wie bereits
betont, kognitiver und sprachlicher Natur und Konflikte zwischen Gleich-
gestellten. Ein moralischer Konflikt dieser Art ist der soeben angefiihrte
Abtreibungsstreit. Die Unterscheidung zwischen moralischen und normati-
ven Konflikten spielt im Folgenden eine untergeordnete Rolle und wird von
mir in der Regel iibergangen. Normative Konflikte umfassen neben rein mo-
ralischen Konflikten auch juristische. Sie sind — so gesehen — der Oberbegriff
zu moralischen Konflikten.

Normative Konflikte lassen sich aber noch weiter differenzieren. Ethischer
Dissens und moralische Dilemmata sind zwei Arten moralischer Konflikte,
die ich im Folgenden genauer analysieren mochte. Beide Kennzeichnungen
betrachte ich als theoretische Begriffe, die in meinen metaethischen Uberle-
gungen eine ausgezeichnete Rolle spielen.

,Ethischer Dissens‘ kann aufgrund der Anwendung verschiedenartiger
ethischer Theorien in bestimmten Entscheidungssituationen entstehen. Die
zugrunde gelegten ethischen Theorien miissen nicht explizit vertreten, son-
dern konnen auch implizit verwendet werden. Es sollen auch Konflikte
zwischen Personen beziehungsweise Gruppen dazugehoren, in denen iiber-
haupt kein Bezug zu einer moralischen Theorie hergestellt wurde, sondern
auf die kulturelle Zugehorigkeit oder auf eine Wertgemeinschaft Bezug ge-
nommen wird. Bei Rollenkonflikten, denen einzelne Individuen aufgrund
ihrer Zugehorigkeit zu verschiedenen kulturell differenzierten Teilgemein-
schaften einer Gesellschaft ausgesetzt sind, handelt es sich um den auf
den Einzelfall spezifizierten ethischen Dissens. In pluralen Gesellschaften
kommt es zu einer Haufung dieser individuellen Rollenkonflikte. Die Plau-
sibilitédt der durch die Konfliktparteien vertretenen Positionen hingt dann von
der Plausibilitiit der zugrunde gelegten expliziten beziehungsweise implizi-
ten Theorie ab.

Weitere typische Beispiele fiir einen ethischen Dissens sind die in der phi-
losophischen Literatur diskutierten, potentiellen Gegenbeispiele zu einem
normativen Konzept. Eine Organverteilung, die fiinf Patienten die Organe

11

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Moralische Konflikte

eines Gesunden als Transplantate zuspricht, kann moglicherweise den Ge-
samtnutzen einer Gesellschaft maximieren, ist aber vollkommen undenkbar.
John Harris (Harris 2001b) benutzte dieses Beispiel als Gegenbeispiel fiir
den strikten Utilitarismus, der konsequent angewandt Transplantationsorga-
ne so verteilen sollte. Beispiele solcher Art sind fiir den ethischen Diskurs
eminent wichtig, da sie die konzeptionellen Schwichen und kontraintuiti-
ven Konsequenzen normativer Theorien aufdecken, dies aber nur, indem
sie diese gegen unsere Alltagsmoral stellen. Der ethische Dissens entsteht
also zwischen der normativen Theorie des Handlungsutilitarismus und der
impliziten Theorie unserer Alltagsmoral. Entstehen kann er, da es keine
verbindlichen Kriterien fiir die eine, einzig richtige und angemessene mora-
lische Theorie gibt. Der philosophische Diskurs zeigt, dass es eine Vielzahl
ethischer Theorien gibt, die allesamt Vor- und Nachteile haben. Bernard
Williams argumentiert mit Hilfe dieser Beobachtung fiir seine Position des
ethischen Relativismus (Williams 1985 & 1987).

Ein ethischer Dissens muss aber nicht ausschlieflich ein Werte- bezie-
hungsweise Normenkonflikt sein, sondern kann auch die Handlungsgriinde
betreffen. Unterschiede zwischen ethischen Theorien — insbesondere eine
Vielzahl der Dissense zwischen Utilitaristen und Deontologen — betreffen in
konkreten Situationen oftmals gerade nicht die Handlungsanweisung, son-
dern deren normative Begriindung. Ethischer Dissens kann also auch die
Frage nach den richtigen Handlungsmotiven betreffen.

,Moralische Dilemmata‘ verstehe ich im Gegensatz zum ethischen Dis-
sens immer als theorieimmanent. Das heif3t, es handelt sich um normative
Konflikte, die in der Sprache einer ethischen Theorie beziehungsweise eines
einheitlichen Wertsystems formuliert sind und Situationen kennzeichnen, in
denen nach sorgfiltiger Priifung mindestens zwei moralische Forderungen
bestehen, die nicht zugleich befolgt werden koénnen. Die Rede von einheitli-
chen Wertsystemen ist auBerordentlich vage und ungenau. Ich meine damit
die Sitten beziehungsweise moralischen Konventionen einer Gesellschaft,
die — dessen bin ich mir bewusst — bei weitem nicht die Genauigkeit und
Eindeutigkeit einer ethischen Theorie erreichen. Sie haben aber, sofern sie
eine gewisse Stabilitit iiber die Zeit besitzen, Gemeinsamkeiten mit nor-
mativen Theorien. Gesellschaftliche Sitten und Konventionen vermeiden —
ghnlich wie Theorien — offene Widerspriiche. Wire dies nicht der Fall, dann
konnten sie ihre soziale Funktion, die Kontrolle und Regelung zwischen-
menschlicher Beziehungen, nicht angemessen erfiillen. Dies wiederum hitte
aber notgedrungen eine Modifizierung der Sitten und Konventionen zur Fol-
ge. Ahnlich wie beim ethischen Dissens verwende ich einen sehr weiten
Begriff moralischer Dilemmata. Das hat zur Folge, dass es eine Vielzahl
auch sehr heterogener Beispiele fiir moralische Dilemmata gibt. Der Grund,
einen weiten Begriff moralischer Dilemmata vorauszusetzen, ist aber phi-
losophisch motiviert und beruht auf meiner Uberzeugung, dass moralische

12

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



1.1 Moralische Konflikte — ethischer Dissens — moralische Dilemmata

Probleme und im speziellen moralische Dilemmata unabhingig von normati-
ven Theorien bestehen. Thre adidquate Erfassung durch eine Theorie stellt fiir
mich sogar ein Kriterium der Angemessenheit jeder kompletten ethischen
Theorie dar. Die Diskussion dieses Zusammenhangs ist aber dem zweiten
und dritten Teil dieser Arbeit vorbehalten.

Die Unterscheidung zwischen der individuellen und der kollektiven Ebene
hat fiir mich keine weiteren begrifflichen Konsequenzen. Wie bereits er-
wihnt, betrachte ich nur Konflikte zwischen Gleichgestellten. Das betrifft
sowohl die individuelle als auch die kollektive Ebene. Unter normativen
Konflikten auf der kollektiven Ebene — das ist eine weitere Einschrinkung
meines Betrachtungshorizonts — verstehe ich nur Konflikte in denen diese
Kollektive als komplexe Individuen auftreten.

Ahnliches trifft auch auf die Unterscheidung zwischen einer intra- und
einer interpersonalen Ebene zu. Zwar werden moralische Dilemmata in der
ethischen Literatur immer als intrapersonale Konflikte behandelt, ich sehe
jedoch keinen iiberzeugenden Grund, nicht auch interpersonale moralische
Dilemmata zuzulassen, sofern diese die logische Struktur eines Dilemmas
haben.

Mithilfe dieser begrifflichen Festsetzungen lédsst sich die Entstehung
moralischer Konflikte auf verschiedenen Ebenen nachzeichnen. Konflikte
konnen unserer Alltagsmoral entspringen, die vortheoretisch ist, oder auf-
grund unterschiedlicher ethischer Konzeptionen beziehungsweise innerhalb
einer ethischen Theorie entstehen. Kennzeichnend ist ausschlieBlich die Un-
vereinbarkeit verschiedener moralischer Forderungen.

Eine weitere, bisher noch nicht erwihnte Ursache fiir moralische Kon-
flikte bleibt aber noch zu nennen: Auch empirische, naturwissenschaftliche
Differenzen konnen die verdeckte Ursache fiir moralische Konflikte sein.
Folgendes Beispiel verdeutlicht diesen Zusammenhang: Zwei Personen
streiten liber die moralische Zuléssigkeit der Todesstrafe. Ihr Konflikt kann
zwei Ursachen haben. Erstens kann er gegenldaufigen Werturteilen entsprin-
gen; ein typisches Beispiel fiir einen ethischen Dissens, zum anderen kann
sich ihr Konflikt aber auf die abschreckende Wirkung der Todesstrafe auf
potentielle Straftiter zuriickspielen lassen. In diesem Fall betrifft der Dis-
sens eine Frage der empirischen Sozialforschung. Beide konnen in diesem
Fall iibereinstimmende Werturteile vertreten, das heif3t keine tatsachlich mo-
ralischen Differenzen haben. Fortschreitende Ergebnisse der empirischen
Sozialforschung, das heifit Untersuchungen iiber die abschreckende Wirkung
der Todesstrafe, konnen den Konflikt auflosen.

Dies ist zugleich ein Beispiel fiir einen normativen Scheinkonflikt, da es
erstens aufgrund der empirischen Differenz kein normativer Konflikt ist und
er zweitens im Gegensatz zu einem genuinen Konflikt durch mehr Wissen
gelost werden kann. Scheinkonflikte konnen aber auch normative Ursachen
haben: Sie konnen vermeintliche Dilemmata sein — sie entspringen dann

13

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Moralische Konflikte

der Fehlanwendung einer Theorie — oder aber sie entstehen durch ethischen
Dissens. Solange es keine Moglichkeit gibt, entweder eine ethische Theo-
rie als die richtige und einzig angemessene Theorie auszuweisen oder aber
den ethischen Relativismus als die einzig tragbare Position auszuzeichnen,
bleibt jeder ethische Dissens als ethisch nicht auflosbarer Konflikt bestehen.
Die Dringlichkeit vieler normativer Konflikte, zu denen auch der ethische
Dissens gehort, verlangt aber Entscheidungen. So kann in den meisten Si-
tuationen, in denen ethischer Dissens vorliegt, ein ethischer Absolutist zwar
von Scheinproblemen reden, aber keine eindeutige, allgemein akzeptierbare
Auflosung dieses Scheinproblems anbieten. Deshalb sind in der Praxis der-
artige normative Probleme nicht von genuinen Konflikten zu unterscheiden.
Ich nenne sie aus diesem Grund aktuale Konflikte. Sie haben eine eventuell
zeitlich begrenzte Giiltigkeit.

Es bietet sich an, in solchen Situationen zwischen einer ontologischen
beziehungsweise metaethischen und einer erkenntnistheoretischen Betrach-
tungsweise zu unterscheiden, denn fehlendes Wissen spielt auf beiden
Ebenen eine unterschiedliche Rolle. Der Unterschied zwischen genuinen Di-
lemmata und Scheinkonflikten ist auf der metaethischen Ebene von groBer
Relevanz. Nur genuine Dilemmata beeinflussen unser Bild der ethischen
Theoriebildung. Scheinprobleme haben keine derartigen Konsequenzen.
Wechselt man zu der erkenntnistheoretischen Betrachtungsweise, dann ldsst
sich kein Unterschied zwischen genuinen Dilemmata und harten, momentan
nicht auflosbaren Scheinkonflikten, also aktualen Konflikten, finden. Beide
Konfliktarten konnen unter den gegebenen Umsténden nicht eindeutig gelost
werden.

Ich trete also in meinen normativen Uberlegungen einen Schritt zu-
riick. Moralische Konflikte stellen fiir mich einen plausiblen Ausgangspunkt
fiir ethische Uberlegungen dar. Eine in den letzten Jahrhunderten in der
Philosophie intensiv betriecbene Moglichkeit fiir die Konfliktlosung ist die
Entwicklung und Begriindung einer Theorie des Guten. Normative Konflik-
te lassen sich in der Regel 16sen, sobald eine Ethik zur Hand ist. Mit Hilfe
einer moralischen Theorie kann jeder Konflikt analysiert und bewertet wer-
den. Diese Losungsstrategie setzt aber drei Dinge voraus: Erstens muss es,
um allgemeine Losungen finden zu konnen, eine richtige Theorie des Guten
geben, zweitens muss man unterstellen, dass die Losungsvorschlidge dieser
Theorie immer eindeutig sind und drittens miissen alle Beteiligten diesen
Losungsvorschlag akzeptieren.

Im Zentrum meiner normativen Uberlegungen steht also nicht eine (weite-
re) ethische Theorie des Guten, sondern eine Theorie der Konfliktlosung. Der
direkte Weg zur Losung normativer Konflikte ist sicherlich eine Theorie des
moralisch Guten. Die alltigliche Erfahrung zeigt aber, dass alle drei genann-
ten Voraussetzungen nicht erfiillt sind. Keine mir bekannte ethische Theorie
ist allgemein akzeptiert und hat fiir jeden Konflikt eindeutige Losungen. Das

14

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



1.1 Moralische Konflikte — ethischer Dissens — moralische Dilemmata

ist zwar normalerweise in normativen Kontexten kein allzu schwerwiegen-
der Einwand — die Wirklichkeit konfrontiert uns stindig mit unmoralischem
Verhalten —, jedoch sollte man der dritten Voraussetzung mehr Beachtung
schenken. Ein Losungsvorschlag fiir einen Konflikt ist eben nur dann ei-
ne Losung, wenn ihn alle Beteiligten akzeptieren. Ist dies nicht der Fall,
dann kommt man nicht iiber einen (moglicherweise richtigen) Losungsvor-
schlag hinaus. Eine tatsichliche Losung fiir einen Konflikt besteht erst dann,
wenn alle Beteiligten den Losungsvorschlag akzeptieren.? Verfolgt man hin-
gegen ausschlieBlich die Ubereinkunft zwischen Konfliktparteien, dann hat
dies zur Folge, dass allgemein akzeptierte, moralisch falsche Losungen fiir
normative Konflikte vorkommen konnen.? Der normative Kern der dritten
Voraussetzung ist unser Bestreben, moralische Konflikte 16sen zu wollen.
Die Akzeptanz dieser Norm ist fiir mein normatives Vorgehen — im Gegen-
satz zu meinem analytischen Vorgehen — zentral. In ihr ist — sofern keine
Machtverhiltnisse bestehen — auch die Akzeptanz des Anderen als Gleich-
gestellten begriindet.

Eine angemessene Analyse normativer Konflikte, deren Ziel die Lokalisie-
rung der Ursache fiir den tatséchlichen Konflikt ist, kann oftmals effektiver
sein als der Hinweis auf eine ,richtige’ Werttheorie. Denn die addquate
Erfassung eines Konflikts ermoglicht auf einer hoheren Reflektionsstufe
weitergehende moralische Uberlegungen der Konfliktparteien, die eine all-
gemein akzeptable Losung erméglichen kénnen.

Eine weitere Einschrinkung bleibt mir noch zu betonen. Moralische Kon-
flikte im weiteren Sinn betreffen auch die Fragen ,Warum soll ich moralisch
handeln?‘ oder ,Gibt es verzeihliche Laster? und dergleichen. Ob morali-
sche Griinde immer Vorrang haben oder es Situationen gibt, in denen andere,
nicht moralische Griinde schwerwiegender sind, ist eine wichtige und zen-
trale Frage der Ethik. Ich werde sie nicht behandeln. Jegliches Ankdmpfen
gegen Versuchungen und die Rechtfertigung von — vielleicht unerheblichen —
Lastern stellt einen Entscheidungskonflikt dar, der moralisches Nachdenken
erfordert.

An dieser Stelle muss ich nochmals ausdriicklich betonen, dass ich nur Konflikte
zwischen Gleichgestellten betrachte. Eine erzwungene Zustimmung zu einem Losungs-
vorschlag erfihrt in meinem Ansatz keine weitere Analyse. Denn die erzwungene
Zustimmung kann zur Akzeptanz moralisch eindeutig falscher Losungsvorschlédge fiih-
ren. Verschobene Machtverhiltnisse und Machtinteressen fithren oft aus dem Kontext
der ethischen Analyse heraus.

In der Spieltheorie sind nicht alle Gleichgewichtspunkte, also Strategiekombinationen, in
denen kein Beteiligter im Bewusstsein der Strategien seiner Mitspieler einen Anreiz hat,
seine Strategie zu verdndern, rationale Losungen. Im Gefangenendilemma zum Beispiel
sind sie es gerade nicht.

15

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



1 Moralische Konflikte

1.2 Ethischer Dissens

1.2.1 Was ist ethischer Dissens

Im Folgenden werde ich versuchen, das, was ich ,ethischen Dissens‘ nennen
mochte, von anderen moralischen Konflikten oder Meinungsverschieden-
heiten zu unterscheiden. Bisher habe ich den ethischen Dissens als einen
Konflikt zwischen verschiedenen ethischen Theorien beschrieben. Da es
sich aber — wie bei den moralischen Dilemmata — um einen moralischen
Konflikt handelt, fiihrt diese Redeweise leicht zu Missverstdndnissen. Mora-
lische Konflikte sind ganz allgemein Handlungskonflikte einer Person oder
zwischen mehreren, in einer konkreten Situation befindlichen Personen. Sie
haben im Gegensatz zu theoretischen Konflikten mit unserem Handeln und
Einwirken auf die Welt zu tun. Dementsprechend ist ein ethischer Dissens
ein Handlungskonflikt eines Akteurs beziehungsweise mehrerer Personen
beziiglich der richtigen und moralisch angemessenen Handlungsweise in ei-
ner konkreten Situation. Aber auch diese Beschreibung ist nicht sonderlich
hilfreich, da sie entscheidende Facetten moralischer Konflikte unterschlégt.
Unklar bleibt der Begriff einer moralisch angemessenen Handlungsweise
und eines Konflikts zwischen solchen. Unklar bleibt er, da ethischer Dis-
sens nicht nur die Handlungsebene, sondern auch die Rechtfertigungsebene
betreffen kann — die Ebene auf der moralische Griinde fiir beziehungs-
weise gegen eine mogliche Handlungsalternative gegeben werden. Dieser
Griinde-Dissens besteht — in der Regel —, sobald verschiedene ethische
Theorien bei der Konfliktbewiltigung einer normativen Entscheidungssitua-
tion involviert sind. Welche Griinde als angemessene und moralisch richtige
Handlungsgriinde gelten, wird ausschlieBlich durch die implizit beziehungs-
weise explizit angewandte ethische Theorie festgesetzt. In seltenen Fillen
kann es aber auch zu einer iibereinstimmenden Einstufung der relevanten
Handlungsgriinde kommen, dies ist aber, das mochte ich betonen, nicht der
Regelfall. Die meisten Fille werden wohl so sein, dass entweder verschiede-
ne Theorien verschiedene Handlungen vorziehen oder, sofern sie dieselbe
Handlung priferieren, die verschiedenen Handlungsgriinde nicht die Ge-
samtbewertung der Handlung umkehren. Dennoch kann ein Griinde-Dissens
Ursache fiir ethischen Dissens sein. Ein besonders priagnantes Beispiel kann
durch die Gegeniiberstellung deontologischer und konsequentialistischer
Uberlegungen entstehen.

Immanuel Kant — der Deontologe schlechthin — diskutiert in der
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (Kant 1982/1785, BA 9,10) den Ent-
scheidungskonflikt eines Krimers, der iiberlegt, ob er einen ,,unerfahrenen
Kéufer nicht iiberteure”. Kant nutzt diesen Konflikt, um seine Unterschei-
dung zwischen pflichtmiBigen Handlungen und Handlungen aus Pflicht
zu erldutern. Der Kaufmann, der ,einen festgesetzten allgemeinen Preis

16

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart



1.2 Ethischer Dissens

fiir jedermann® bereithdlt, handelt ohne genauere Kenntnis seiner Hand-
lungsgriinde nur seiner moralischen Pflicht entsprechend, also pflichtgema0.
,,[A]llein das ist lange nicht genug, um deswegen zu glauben, der Kaufmann
habe aus Pflicht und Grundsétzen der Ehrlichkeit so verfahren*. Handelt er
ausschlieBlich aus eigenniitziger Absicht, das ist zum Beispiel der Fall, wenn
er seinen Ruf als seridoser Hiandler nicht leichtfertig aufs Spiel setzen méchte,
dann handelt der Kriamer zwar pflichtméBig, aber fiir Kant eben gerade nicht
moralisch angemessen.

Fiir eine deontologische ethische Theorie — wie die Kant’sche — kann
dieselbe Handlungsweise sowohl moralisch richtig als auch falsch sein.
AusschlieBlich die Handlungsmotive des Akteurs sind das differenzieren-
de Merkmal. Konsequentialistische Theorien hingegen betrachten nur die
Konsequenzen einer Handlung. Sind diese identisch, dann haben die beiden
unterschiedlich motivierten Handlungsweisen denselben moralischen Wert:
Ist die eine moralisch angemessen, dann ist es auch die andere. An diesem
Beispiel ldsst sich nun gut verdeutlichen, wie es zu einem ethischen Dis-
sens zwischen deontologischen und konsequentialistischen Theorien auf der
Griinde-Ebene kommen kann, der, bei gleichzeitiger Ubereinstimmung auf
der Handlungs-Ebene, Folgen fiir die ethische Bewertung der ausgefiihrten
Handlung hat.

Sowohl aus konsequentialistischer als auch aus deontologischer Sicht
ist die Gleichbehandlung aller Kunden durch den Kaufmann die mora-
lisch richtige Handlungsweise. Betrachtet man ausschlieBlich die Ebene der
Handlungen, dann besteht kein Dissens. Dennoch ist diese Gleichbehand-
lung fiir Kant nur pflichtméfig und deshalb nicht moralisch richtig, wenn sie
aus eigenniitzigen Griinden geschieht. Der Dissens betrifft also nicht ganz
allgemein die auszuwihlende Handlungsalternative — darin besteht Einig-
keit —, sondern umfasst die Handlungsgriinde des Akteurs. Die Handlung
ist ausschlieBlich dann moralisch richtig, wenn sie aus Pflicht und nicht nur
pflichtgemil3 vollzogen wird.

Beriicksichtigt man diesen Typus von ethischem Dissens, dann ist die
Rede von Handlungskonflikten beziiglich der angemessenen moralischen
Handlungsweise in einer konkreten Entscheidungssituation nicht einfach auf
der Ebene der Handlungsalternativen anzusiedeln. Es gibt Situationen, in
denen verschiedene ethische Theorien zwar dieselbe Handlungsalternative
auswihlen, aber aufgrund der verschiedenen moralisch relevanten Griinde
zu einer kontriren Bewertung der fraglichen Handlung kommen, sobald die
Handlungsmotive beriicksichtigt werden. Entscheidend an dem Beispiel von
Kant ist deshalb nicht der Sachverhalt, dass prinzipiell jede ethische Theorie
andere Griinde als die moralisch relevanten ansieht — dieser Dissens be-
steht eigentlich immer, sobald verschiedene ethische Theorien verwendet
werden —, sondern das Feststellen der Moglichkeit, dass es zu entgegenge-
setzten moralischen Bewertungen ein und derselben Handlungsalternative

17

© 2011 W. Kohlhammer, Stuttgart





