
i
i

“sellm” — 2011/4/4 — 14:54 — page 8 — #8 i
i

i
i

i
i

1 Moralische Konflikte

Diese Arbeit ist in drei gleichrangige Teile gegliedert, die aufeinander
aufbauen. Ich beginne mit der Unterscheidung verschiedener moralischer
Konflikte, diskutiere dann entsprechende Beispiele und entwickle für deren
Bewältigung eine ethische Theorie. Auch wenn ich in weiten Teilen meta-
ethische Überlegungen anstelle, ende ich mit einer normativen Theorie, der
Ethik der Konflikte.

Ich möchte zu Beginn meiner Ausführungen den begrenzten Fokus meiner
Untersuchungen herausstreichen. Die von mir untersuchten Konflikte sind
Konflikte zwischen Gleichgestellten. Konflikte zwischen Ungleichen haben
sicherlich große gesellschaftliche Relevanz, fallen aber aus dem Fokus mei-
ner Betrachtungen heraus. Machtunterschiede und Herrschaftsverhältnisse
sind nicht das Thema dieser Arbeit.

Des Weiteren muss bei der Diskussion normativer Konflikte vorausge-
setzt werden, dass sich die Konfliktparteien über den Konfliktgegenstand
verständigen können und wollen. Nur sofern dies der Fall ist, kann man den
Unterschied zur eigenen Position verstehen und überhaupt sinnvoll von ei-
nem Konflikt reden. Konflikte haben deshalb sowohl eine kognitive als auch
eine sprachliche Seite und unterscheiden sich so von Aggressionen, die un-
bewusst und nicht-sprachlich sein können.

Ich beginne deshalb mit der Untersuchung von verschiedenen Ebenen
moralischer Konflikte und benenne zwei Konflikttypen, die im Zentrum
meiner Untersuchungen stehen. Der ,ethische Dissens‘ benennt Konflikte,
die zwischen Vertretern verschiedener ethischer Theorien beziehungsweise
Mitgliedern unterschiedlicher kultureller Gemeinschaften auftreten können.
Wann und wie ein ethischer Dissens zustande kommt und welche Bedin-
gungen dabei erfüllt sein müssen, diskutiere ich im Detail. Ich ende mit
einer begrifflich klaren Charakterisierung derartiger Konflikte, die ich für
genuin unentscheidbar halte, solange es keine allgemein akzeptierte und
von allen Beteiligten angewandte ethische Theorie gibt. Diese pragmatische
Grundhaltung hat zur Folge, dass einige genuine normative Konflikte eine
bloß beschränkte zeitliche Ausdehnung haben können. Metatheoretisch ent-
spricht dieser Einschätzung die vollkommen offene Debatte zwischen der

8 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“sellm” — 2011/4/4 — 14:54 — page 9 — #9 i
i

i
i

i
i

1.1 Moralische Konflikte – ethischer Dissens – moralische Dilemmata

Gültigkeit einer absoluten ethischen Theorie beziehungsweise der relativen
Gültigkeit verschiedener nicht aufeinander reduzierbarer ethischer Theorien.
Die metaethische Offenheit gegenüber absoluten und relativistischen ethi-
schen Ansätzen macht es deshalb notwendig, den ethischen Dissens in den
entsprechenden Ausprägungen zu diskutieren.

Eine zweite Ebene moralischer Konflikte betrifft normative Theorien als
solche. Moralische Dilemmata entstehen innerhalb einer ethischen Theorie.
Ich diskutiere verschiedene Argumente, aber auch Indizien, die für bezie-
hungsweise gegen die Annahme genuiner moralischer Dilemmata sprechen,
und verwende viel Mühe auf eine überzeugende begriffliche Charakterisie-
rung derselben. Vor allem logische Einwände gegen moralische Dilemmata
dominieren die metaethische Diskussion. Deshalb schließe ich meine größ-
tenteils begrifflichen Untersuchungen mit einer Diskussion verschiedener
deontischer Prinzipien und den möglichen Konsequenzen moralischer Di-
lemmata für die ethische Theoriebildung ab.

1.1 Moralische Konflikte – ethischer Dissens –
moralische Dilemmata

Moralische Konflikte sind ein wesentlicher Bestandteil unseres Lebens. All-
täglich müssen wir Entscheidungen treffen, die moralisch komplex sind und
keine allgemein akzeptierte Lösung besitzen. Um nur einige Beispiele aus
den Bereichsethiken1 zu nennen: Haben Tiere Rechte? Ist die Abtreibung
von Föten legitim? Darf ein Arzt Sterbehilfe leisten? Kann die Todesstrafe
ein angemessenes Strafmaß sein? Gibt es einen gerechten Krieg? All diese
Entscheidungsprobleme haben nicht nur Konsequenzen auf der institutio-
nellen, der politischen Ebene, sondern betreffen auch unsere persönlichen,
individuellen Belange. Gesteht man beispielsweise Tieren Rechte zu, dann
sollte dies auch Konsequenzen beim Fleischkauf beziehungsweise -verzehr
haben. Allerdings ist dies nicht immer möglich. Kriegsgegner können von
den Konsequenzen eines gewonnenen Krieges, beispielsweise den weiterhin
stabilen, niedrigen Ölpreisen profitieren, ohne sich diesen entziehen zu kön-
nen. In Situationen dieser Art kann sich die persönliche, individuelle Ebene
nicht von den Vorgaben der institutionellen, politischen Ebene entkoppeln.

Warum gibt es aber für viele dieser Fragen keine allgemein akzeptier-
ten Lösungen? Die Debatten in den Bereichsethiken zeigen uns, dass es für
unvereinbare Positionen verschiedene überzeugende, logisch gültige Argu-
mentationen gibt. Scheinbar existiert kein vernünftiger, rationaler Weg, um
Übereinstimmung der Meinungen herzustellen. Argumentationen, die zum

1 Anstelle der vielfach verwendeten Bezeichnung ,Angewandte Ethik‘ bevorzuge ich in
Anlehnung an Julian Nida-Rümelin (Nida-Rümelin 1996) die Rede von Bereichsethiken.

9 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“sellm” — 2011/4/4 — 14:54 — page 10 — #10 i
i

i
i

i
i

1 Moralische Konflikte

Beispiel die Freiheitsrechte von Personen betonen, können dazu dienen, die
Abtreibung von Embryonen zu begründen. Jeder Mensch hat demnach das
Recht, über seinen eigenen Körper zu entscheiden, weshalb Frauen frei und
ungezwungen über die Abtreibung von Embryonen, die ja Teil ihres Kör-
pers sind, entscheiden können sollen. Wählt man einen anderen, ebenso
plausiblen Ausgangspunkt, kommt man zu einem entgegengesetzten Ergeb-
nis. Embryonen, die ein frühes Entwicklungsstadium neugeborener Kinder
sind, sollten dieselben Schutzrechte wie diese genießen. Das Töten un-
schuldiger Wesen – dazu rechnen wir im Allgemeinen Neugeborene – ist
moralisch falsch. Also ist das Töten von Embryonen moralisch falsch und
sollte dementsprechend rechtlich verboten werden. Sowohl die Berufung auf
die Freiheitsrechte jeder Person als auch der Hinweis auf das Tötungsverbot
Unschuldiger sind rechtfertigbare Ausgangspunkte moralischer Argumenta-
tionen.

Was bedeutet dies für die Ethik? Die Ethik als Theorie des Guten will
uns Kriterien an die Hand geben, die es uns gestatten sollen, in derartig
komplizierten und strittigen Situationen moralisch angemessene Entschei-
dungen zu treffen. Leider müssen wir erkennen, dass diese Kriterien, selbst
unter dem Postulat einer ethischen Theorie, in komplizierten Fällen zu
keiner eindeutigen Antwort führen. Besonders überzeugend lässt sich die-
se Einsicht an utilitaristischen Theorien verdeutlichen. Der Streit um das
angemessene Nutzenmaß und die entsprechenden Gewichtungen in einer
konkreten Entscheidungssituation führt zu unterschiedlichen, zum Teil kon-
trären Behandlungen gleicher Entscheidungsprobleme. Woran liegt das? Die
Anwendung einer ethischen Theorie in einer bestimmten Entscheidungs-
situation verlangt eine Reihe vorangehender Entscheidungen. So müssen
die möglichen Handlungsoptionen, deren Konsequenzen und die relevanten
Weltzustände bestimmt werden. Diese Festlegungen sind keineswegs ein-
deutig und einfach. Entsprechendes gilt auch für deontologische Theorien
kantischer Provenienz. Die Frage, welche Handlungsmaxime in einer Ent-
scheidungssituation universalisierbar ist, hängt unter anderem auch von der
genauen Bestimmung der Entscheidungssituation ab.

Martin Hollis unterscheidet dementsprechend Anwendungsprobleme von
Theorien, er nennt sie Pilotenfehler, von Instrumentenfehlern (Hollis 1996,
S. 266 f.). Instrumentenfehler sind konzeptionelle Probleme der Theorie,
die, oftmals durch potentielle Gegenbeispiele verdeutlicht, zur Revision
beziehungsweise Überarbeitungen der Theorie führen. Pilotenfehler sind
Fehlanwendungen der Theorie. Die Grenze zwischen einer Fehlanwendung
und einer möglichen Anwendung der Theorie ist jedoch vage. Wir werden
uns damit abfinden müssen, dass es nicht die eindeutige, klare und unzwei-
felhafte Anwendung einer Theorie auf eine spezifische Situation gibt. Zu
viele Unwägbarkeiten sind zu beachten. Nichtsdestotrotz gibt es klare Fehl-
anwendungen.

10 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“sellm” — 2011/4/4 — 14:54 — page 11 — #11 i
i

i
i

i
i

1.1 Moralische Konflikte – ethischer Dissens – moralische Dilemmata

Unerkannte Fehlanwendungen sind aber nur eine von vielen möglichen Ur-
sachen für normative Konflikte. Das Aufzeigen der Vielfalt der Ursachen für
normative Konflikte ist eines meiner wesentlichen Ziele. Um diesen mannig-
fachen Ursprung begrifflich klar erfassen zu können, möchte ich zunächst
verschiedene Ebenen normativer Konflikte unterscheiden.

Trennen lassen sich zunächst die theoretische Ebene, die intra- bezie-
hungsweise interpersonale Ebene und die individuelle beziehungsweise
kollektive Ebene normativer Konflikte. Die folgenden terminologischen
Festlegungen gestatten mir die angesprochenen Ebenen differenzierter zu
behandeln.

Unter ,moralischen‘ beziehungsweise ,normativen Konflikten‘ verstehe
ich Konflikte, die aus einander widersprechenden, aber plausiblen und vor
allem logisch gültigen Argumentationen entstehen. Sie sind, wie bereits
betont, kognitiver und sprachlicher Natur und Konflikte zwischen Gleich-
gestellten. Ein moralischer Konflikt dieser Art ist der soeben angeführte
Abtreibungsstreit. Die Unterscheidung zwischen moralischen und normati-
ven Konflikten spielt im Folgenden eine untergeordnete Rolle und wird von
mir in der Regel übergangen. Normative Konflikte umfassen neben rein mo-
ralischen Konflikten auch juristische. Sie sind – so gesehen – der Oberbegriff
zu moralischen Konflikten.

Normative Konflikte lassen sich aber noch weiter differenzieren. Ethischer
Dissens und moralische Dilemmata sind zwei Arten moralischer Konflikte,
die ich im Folgenden genauer analysieren möchte. Beide Kennzeichnungen
betrachte ich als theoretische Begriffe, die in meinen metaethischen Überle-
gungen eine ausgezeichnete Rolle spielen.

,Ethischer Dissens‘ kann aufgrund der Anwendung verschiedenartiger
ethischer Theorien in bestimmten Entscheidungssituationen entstehen. Die
zugrunde gelegten ethischen Theorien müssen nicht explizit vertreten, son-
dern können auch implizit verwendet werden. Es sollen auch Konflikte
zwischen Personen beziehungsweise Gruppen dazugehören, in denen über-
haupt kein Bezug zu einer moralischen Theorie hergestellt wurde, sondern
auf die kulturelle Zugehörigkeit oder auf eine Wertgemeinschaft Bezug ge-
nommen wird. Bei Rollenkonflikten, denen einzelne Individuen aufgrund
ihrer Zugehörigkeit zu verschiedenen kulturell differenzierten Teilgemein-
schaften einer Gesellschaft ausgesetzt sind, handelt es sich um den auf
den Einzelfall spezifizierten ethischen Dissens. In pluralen Gesellschaften
kommt es zu einer Häufung dieser individuellen Rollenkonflikte. Die Plau-
sibilität der durch die Konfliktparteien vertretenen Positionen hängt dann von
der Plausibilität der zugrunde gelegten expliziten beziehungsweise implizi-
ten Theorie ab.

Weitere typische Beispiele für einen ethischen Dissens sind die in der phi-
losophischen Literatur diskutierten, potentiellen Gegenbeispiele zu einem
normativen Konzept. Eine Organverteilung, die fünf Patienten die Organe

11 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“sellm” — 2011/4/4 — 14:54 — page 12 — #12 i
i

i
i

i
i

1 Moralische Konflikte

eines Gesunden als Transplantate zuspricht, kann möglicherweise den Ge-
samtnutzen einer Gesellschaft maximieren, ist aber vollkommen undenkbar.
John Harris (Harris 2001b) benutzte dieses Beispiel als Gegenbeispiel für
den strikten Utilitarismus, der konsequent angewandt Transplantationsorga-
ne so verteilen sollte. Beispiele solcher Art sind für den ethischen Diskurs
eminent wichtig, da sie die konzeptionellen Schwächen und kontraintuiti-
ven Konsequenzen normativer Theorien aufdecken, dies aber nur, indem
sie diese gegen unsere Alltagsmoral stellen. Der ethische Dissens entsteht
also zwischen der normativen Theorie des Handlungsutilitarismus und der
impliziten Theorie unserer Alltagsmoral. Entstehen kann er, da es keine
verbindlichen Kriterien für die eine, einzig richtige und angemessene mora-
lische Theorie gibt. Der philosophische Diskurs zeigt, dass es eine Vielzahl
ethischer Theorien gibt, die allesamt Vor- und Nachteile haben. Bernard
Williams argumentiert mit Hilfe dieser Beobachtung für seine Position des
ethischen Relativismus (Williams 1985 & 1987).

Ein ethischer Dissens muss aber nicht ausschließlich ein Werte- bezie-
hungsweise Normenkonflikt sein, sondern kann auch die Handlungsgründe
betreffen. Unterschiede zwischen ethischen Theorien – insbesondere eine
Vielzahl der Dissense zwischen Utilitaristen und Deontologen – betreffen in
konkreten Situationen oftmals gerade nicht die Handlungsanweisung, son-
dern deren normative Begründung. Ethischer Dissens kann also auch die
Frage nach den richtigen Handlungsmotiven betreffen.

,Moralische Dilemmata‘ verstehe ich im Gegensatz zum ethischen Dis-
sens immer als theorieimmanent. Das heißt, es handelt sich um normative
Konflikte, die in der Sprache einer ethischen Theorie beziehungsweise eines
einheitlichen Wertsystems formuliert sind und Situationen kennzeichnen, in
denen nach sorgfältiger Prüfung mindestens zwei moralische Forderungen
bestehen, die nicht zugleich befolgt werden können. Die Rede von einheitli-
chen Wertsystemen ist außerordentlich vage und ungenau. Ich meine damit
die Sitten beziehungsweise moralischen Konventionen einer Gesellschaft,
die – dessen bin ich mir bewusst – bei weitem nicht die Genauigkeit und
Eindeutigkeit einer ethischen Theorie erreichen. Sie haben aber, sofern sie
eine gewisse Stabilität über die Zeit besitzen, Gemeinsamkeiten mit nor-
mativen Theorien. Gesellschaftliche Sitten und Konventionen vermeiden –
ähnlich wie Theorien – offene Widersprüche. Wäre dies nicht der Fall, dann
könnten sie ihre soziale Funktion, die Kontrolle und Regelung zwischen-
menschlicher Beziehungen, nicht angemessen erfüllen. Dies wiederum hätte
aber notgedrungen eine Modifizierung der Sitten und Konventionen zur Fol-
ge. Ähnlich wie beim ethischen Dissens verwende ich einen sehr weiten
Begriff moralischer Dilemmata. Das hat zur Folge, dass es eine Vielzahl
auch sehr heterogener Beispiele für moralische Dilemmata gibt. Der Grund,
einen weiten Begriff moralischer Dilemmata vorauszusetzen, ist aber phi-
losophisch motiviert und beruht auf meiner Überzeugung, dass moralische

12 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“sellm” — 2011/4/4 — 14:54 — page 13 — #13 i
i

i
i

i
i

1.1 Moralische Konflikte – ethischer Dissens – moralische Dilemmata

Probleme und im speziellen moralische Dilemmata unabhängig von normati-
ven Theorien bestehen. Ihre adäquate Erfassung durch eine Theorie stellt für
mich sogar ein Kriterium der Angemessenheit jeder kompletten ethischen
Theorie dar. Die Diskussion dieses Zusammenhangs ist aber dem zweiten
und dritten Teil dieser Arbeit vorbehalten.

Die Unterscheidung zwischen der individuellen und der kollektiven Ebene
hat für mich keine weiteren begrifflichen Konsequenzen. Wie bereits er-
wähnt, betrachte ich nur Konflikte zwischen Gleichgestellten. Das betrifft
sowohl die individuelle als auch die kollektive Ebene. Unter normativen
Konflikten auf der kollektiven Ebene – das ist eine weitere Einschränkung
meines Betrachtungshorizonts – verstehe ich nur Konflikte in denen diese
Kollektive als komplexe Individuen auftreten.

Ähnliches trifft auch auf die Unterscheidung zwischen einer intra- und
einer interpersonalen Ebene zu. Zwar werden moralische Dilemmata in der
ethischen Literatur immer als intrapersonale Konflikte behandelt, ich sehe
jedoch keinen überzeugenden Grund, nicht auch interpersonale moralische
Dilemmata zuzulassen, sofern diese die logische Struktur eines Dilemmas
haben.

Mithilfe dieser begrifflichen Festsetzungen lässt sich die Entstehung
moralischer Konflikte auf verschiedenen Ebenen nachzeichnen. Konflikte
können unserer Alltagsmoral entspringen, die vortheoretisch ist, oder auf-
grund unterschiedlicher ethischer Konzeptionen beziehungsweise innerhalb
einer ethischen Theorie entstehen. Kennzeichnend ist ausschließlich die Un-
vereinbarkeit verschiedener moralischer Forderungen.

Eine weitere, bisher noch nicht erwähnte Ursache für moralische Kon-
flikte bleibt aber noch zu nennen: Auch empirische, naturwissenschaftliche
Differenzen können die verdeckte Ursache für moralische Konflikte sein.
Folgendes Beispiel verdeutlicht diesen Zusammenhang: Zwei Personen
streiten über die moralische Zulässigkeit der Todesstrafe. Ihr Konflikt kann
zwei Ursachen haben. Erstens kann er gegenläufigen Werturteilen entsprin-
gen; ein typisches Beispiel für einen ethischen Dissens, zum anderen kann
sich ihr Konflikt aber auf die abschreckende Wirkung der Todesstrafe auf
potentielle Straftäter zurückspielen lassen. In diesem Fall betrifft der Dis-
sens eine Frage der empirischen Sozialforschung. Beide können in diesem
Fall übereinstimmende Werturteile vertreten, das heißt keine tatsächlich mo-
ralischen Differenzen haben. Fortschreitende Ergebnisse der empirischen
Sozialforschung, das heißt Untersuchungen über die abschreckende Wirkung
der Todesstrafe, können den Konflikt auflösen.

Dies ist zugleich ein Beispiel für einen normativen Scheinkonflikt, da es
erstens aufgrund der empirischen Differenz kein normativer Konflikt ist und
er zweitens im Gegensatz zu einem genuinen Konflikt durch mehr Wissen
gelöst werden kann. Scheinkonflikte können aber auch normative Ursachen
haben: Sie können vermeintliche Dilemmata sein – sie entspringen dann

13 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“sellm” — 2011/4/4 — 14:54 — page 14 — #14 i
i

i
i

i
i

1 Moralische Konflikte

der Fehlanwendung einer Theorie – oder aber sie entstehen durch ethischen
Dissens. Solange es keine Möglichkeit gibt, entweder eine ethische Theo-
rie als die richtige und einzig angemessene Theorie auszuweisen oder aber
den ethischen Relativismus als die einzig tragbare Position auszuzeichnen,
bleibt jeder ethische Dissens als ethisch nicht auflösbarer Konflikt bestehen.
Die Dringlichkeit vieler normativer Konflikte, zu denen auch der ethische
Dissens gehört, verlangt aber Entscheidungen. So kann in den meisten Si-
tuationen, in denen ethischer Dissens vorliegt, ein ethischer Absolutist zwar
von Scheinproblemen reden, aber keine eindeutige, allgemein akzeptierbare
Auflösung dieses Scheinproblems anbieten. Deshalb sind in der Praxis der-
artige normative Probleme nicht von genuinen Konflikten zu unterscheiden.
Ich nenne sie aus diesem Grund aktuale Konflikte. Sie haben eine eventuell
zeitlich begrenzte Gültigkeit.

Es bietet sich an, in solchen Situationen zwischen einer ontologischen
beziehungsweise metaethischen und einer erkenntnistheoretischen Betrach-
tungsweise zu unterscheiden, denn fehlendes Wissen spielt auf beiden
Ebenen eine unterschiedliche Rolle. Der Unterschied zwischen genuinen Di-
lemmata und Scheinkonflikten ist auf der metaethischen Ebene von großer
Relevanz. Nur genuine Dilemmata beeinflussen unser Bild der ethischen
Theoriebildung. Scheinprobleme haben keine derartigen Konsequenzen.
Wechselt man zu der erkenntnistheoretischen Betrachtungsweise, dann lässt
sich kein Unterschied zwischen genuinen Dilemmata und harten, momentan
nicht auflösbaren Scheinkonflikten, also aktualen Konflikten, finden. Beide
Konfliktarten können unter den gegebenen Umständen nicht eindeutig gelöst
werden.

Ich trete also in meinen normativen Überlegungen einen Schritt zu-
rück. Moralische Konflikte stellen für mich einen plausiblen Ausgangspunkt
für ethische Überlegungen dar. Eine in den letzten Jahrhunderten in der
Philosophie intensiv betriebene Möglichkeit für die Konfliktlösung ist die
Entwicklung und Begründung einer Theorie des Guten. Normative Konflik-
te lassen sich in der Regel lösen, sobald eine Ethik zur Hand ist. Mit Hilfe
einer moralischen Theorie kann jeder Konflikt analysiert und bewertet wer-
den. Diese Lösungsstrategie setzt aber drei Dinge voraus: Erstens muss es,
um allgemeine Lösungen finden zu können, eine richtige Theorie des Guten
geben, zweitens muss man unterstellen, dass die Lösungsvorschläge dieser
Theorie immer eindeutig sind und drittens müssen alle Beteiligten diesen
Lösungsvorschlag akzeptieren.

Im Zentrum meiner normativen Überlegungen steht also nicht eine (weite-
re) ethische Theorie des Guten, sondern eine Theorie der Konfliktlösung. Der
direkte Weg zur Lösung normativer Konflikte ist sicherlich eine Theorie des
moralisch Guten. Die alltägliche Erfahrung zeigt aber, dass alle drei genann-
ten Voraussetzungen nicht erfüllt sind. Keine mir bekannte ethische Theorie
ist allgemein akzeptiert und hat für jeden Konflikt eindeutige Lösungen. Das

14 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“sellm” — 2011/4/4 — 14:54 — page 15 — #15 i
i

i
i

i
i

1.1 Moralische Konflikte – ethischer Dissens – moralische Dilemmata

ist zwar normalerweise in normativen Kontexten kein allzu schwerwiegen-
der Einwand – die Wirklichkeit konfrontiert uns ständig mit unmoralischem
Verhalten –, jedoch sollte man der dritten Voraussetzung mehr Beachtung
schenken. Ein Lösungsvorschlag für einen Konflikt ist eben nur dann ei-
ne Lösung, wenn ihn alle Beteiligten akzeptieren. Ist dies nicht der Fall,
dann kommt man nicht über einen (möglicherweise richtigen) Lösungsvor-
schlag hinaus. Eine tatsächliche Lösung für einen Konflikt besteht erst dann,
wenn alle Beteiligten den Lösungsvorschlag akzeptieren.2 Verfolgt man hin-
gegen ausschließlich die Übereinkunft zwischen Konfliktparteien, dann hat
dies zur Folge, dass allgemein akzeptierte, moralisch falsche Lösungen für
normative Konflikte vorkommen können.3 Der normative Kern der dritten
Voraussetzung ist unser Bestreben, moralische Konflikte lösen zu wollen.
Die Akzeptanz dieser Norm ist für mein normatives Vorgehen – im Gegen-
satz zu meinem analytischen Vorgehen – zentral. In ihr ist – sofern keine
Machtverhältnisse bestehen – auch die Akzeptanz des Anderen als Gleich-
gestellten begründet.

Eine angemessene Analyse normativer Konflikte, deren Ziel die Lokalisie-
rung der Ursache für den tatsächlichen Konflikt ist, kann oftmals effektiver
sein als der Hinweis auf eine ,richtige‘ Werttheorie. Denn die adäquate
Erfassung eines Konflikts ermöglicht auf einer höheren Reflektionsstufe
weitergehende moralische Überlegungen der Konfliktparteien, die eine all-
gemein akzeptable Lösung ermöglichen können.

Eine weitere Einschränkung bleibt mir noch zu betonen. Moralische Kon-
flikte im weiteren Sinn betreffen auch die Fragen ,Warum soll ich moralisch
handeln?‘ oder ,Gibt es verzeihliche Laster?‘ und dergleichen. Ob morali-
sche Gründe immer Vorrang haben oder es Situationen gibt, in denen andere,
nicht moralische Gründe schwerwiegender sind, ist eine wichtige und zen-
trale Frage der Ethik. Ich werde sie nicht behandeln. Jegliches Ankämpfen
gegen Versuchungen und die Rechtfertigung von – vielleicht unerheblichen –
Lastern stellt einen Entscheidungskonflikt dar, der moralisches Nachdenken
erfordert.

2 An dieser Stelle muss ich nochmals ausdrücklich betonen, dass ich nur Konflikte
zwischen Gleichgestellten betrachte. Eine erzwungene Zustimmung zu einem Lösungs-
vorschlag erfährt in meinem Ansatz keine weitere Analyse. Denn die erzwungene
Zustimmung kann zur Akzeptanz moralisch eindeutig falscher Lösungsvorschläge füh-
ren. Verschobene Machtverhältnisse und Machtinteressen führen oft aus dem Kontext
der ethischen Analyse heraus.

3 In der Spieltheorie sind nicht alle Gleichgewichtspunkte, also Strategiekombinationen, in
denen kein Beteiligter im Bewusstsein der Strategien seiner Mitspieler einen Anreiz hat,
seine Strategie zu verändern, rationale Lösungen. Im Gefangenendilemma zum Beispiel
sind sie es gerade nicht.

15 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“sellm” — 2011/4/4 — 14:54 — page 16 — #16 i
i

i
i

i
i

1 Moralische Konflikte

1.2 Ethischer Dissens

1.2.1 Was ist ethischer Dissens

Im Folgenden werde ich versuchen, das, was ich ,ethischen Dissens‘ nennen
möchte, von anderen moralischen Konflikten oder Meinungsverschieden-
heiten zu unterscheiden. Bisher habe ich den ethischen Dissens als einen
Konflikt zwischen verschiedenen ethischen Theorien beschrieben. Da es
sich aber – wie bei den moralischen Dilemmata – um einen moralischen
Konflikt handelt, führt diese Redeweise leicht zu Missverständnissen. Mora-
lische Konflikte sind ganz allgemein Handlungskonflikte einer Person oder
zwischen mehreren, in einer konkreten Situation befindlichen Personen. Sie
haben im Gegensatz zu theoretischen Konflikten mit unserem Handeln und
Einwirken auf die Welt zu tun. Dementsprechend ist ein ethischer Dissens
ein Handlungskonflikt eines Akteurs beziehungsweise mehrerer Personen
bezüglich der richtigen und moralisch angemessenen Handlungsweise in ei-
ner konkreten Situation. Aber auch diese Beschreibung ist nicht sonderlich
hilfreich, da sie entscheidende Facetten moralischer Konflikte unterschlägt.
Unklar bleibt der Begriff einer moralisch angemessenen Handlungsweise
und eines Konflikts zwischen solchen. Unklar bleibt er, da ethischer Dis-
sens nicht nur die Handlungsebene, sondern auch die Rechtfertigungsebene
betreffen kann – die Ebene auf der moralische Gründe für beziehungs-
weise gegen eine mögliche Handlungsalternative gegeben werden. Dieser
Gründe-Dissens besteht – in der Regel –, sobald verschiedene ethische
Theorien bei der Konfliktbewältigung einer normativen Entscheidungssitua-
tion involviert sind. Welche Gründe als angemessene und moralisch richtige
Handlungsgründe gelten, wird ausschließlich durch die implizit beziehungs-
weise explizit angewandte ethische Theorie festgesetzt. In seltenen Fällen
kann es aber auch zu einer übereinstimmenden Einstufung der relevanten
Handlungsgründe kommen, dies ist aber, das möchte ich betonen, nicht der
Regelfall. Die meisten Fälle werden wohl so sein, dass entweder verschiede-
ne Theorien verschiedene Handlungen vorziehen oder, sofern sie dieselbe
Handlung präferieren, die verschiedenen Handlungsgründe nicht die Ge-
samtbewertung der Handlung umkehren. Dennoch kann ein Gründe-Dissens
Ursache für ethischen Dissens sein. Ein besonders prägnantes Beispiel kann
durch die Gegenüberstellung deontologischer und konsequentialistischer
Überlegungen entstehen.

Immanuel Kant – der Deontologe schlechthin – diskutiert in der
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (Kant 1982/1785, BA 9,10) den Ent-
scheidungskonflikt eines Krämers, der überlegt, ob er einen „unerfahrenen
Käufer nicht überteure“. Kant nutzt diesen Konflikt, um seine Unterschei-
dung zwischen pflichtmäßigen Handlungen und Handlungen aus Pflicht
zu erläutern. Der Kaufmann, der „einen festgesetzten allgemeinen Preis

16 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



i
i

“sellm” — 2011/4/4 — 14:54 — page 17 — #17 i
i

i
i

i
i

1.2 Ethischer Dissens

für jedermann“ bereithält, handelt ohne genauere Kenntnis seiner Hand-
lungsgründe nur seiner moralischen Pflicht entsprechend, also pflichtgemäß.
„[A]llein das ist lange nicht genug, um deswegen zu glauben, der Kaufmann
habe aus Pflicht und Grundsätzen der Ehrlichkeit so verfahren“. Handelt er
ausschließlich aus eigennütziger Absicht, das ist zum Beispiel der Fall, wenn
er seinen Ruf als seriöser Händler nicht leichtfertig aufs Spiel setzen möchte,
dann handelt der Krämer zwar pflichtmäßig, aber für Kant eben gerade nicht
moralisch angemessen.

Für eine deontologische ethische Theorie – wie die Kant’sche – kann
dieselbe Handlungsweise sowohl moralisch richtig als auch falsch sein.
Ausschließlich die Handlungsmotive des Akteurs sind das differenzieren-
de Merkmal. Konsequentialistische Theorien hingegen betrachten nur die
Konsequenzen einer Handlung. Sind diese identisch, dann haben die beiden
unterschiedlich motivierten Handlungsweisen denselben moralischen Wert:
Ist die eine moralisch angemessen, dann ist es auch die andere. An diesem
Beispiel lässt sich nun gut verdeutlichen, wie es zu einem ethischen Dis-
sens zwischen deontologischen und konsequentialistischen Theorien auf der
Gründe-Ebene kommen kann, der, bei gleichzeitiger Übereinstimmung auf
der Handlungs-Ebene, Folgen für die ethische Bewertung der ausgeführten
Handlung hat.

Sowohl aus konsequentialistischer als auch aus deontologischer Sicht
ist die Gleichbehandlung aller Kunden durch den Kaufmann die mora-
lisch richtige Handlungsweise. Betrachtet man ausschließlich die Ebene der
Handlungen, dann besteht kein Dissens. Dennoch ist diese Gleichbehand-
lung für Kant nur pflichtmäßig und deshalb nicht moralisch richtig, wenn sie
aus eigennützigen Gründen geschieht. Der Dissens betrifft also nicht ganz
allgemein die auszuwählende Handlungsalternative – darin besteht Einig-
keit –, sondern umfasst die Handlungsgründe des Akteurs. Die Handlung
ist ausschließlich dann moralisch richtig, wenn sie aus Pflicht und nicht nur
pflichtgemäß vollzogen wird.

Berücksichtigt man diesen Typus von ethischem Dissens, dann ist die
Rede von Handlungskonflikten bezüglich der angemessenen moralischen
Handlungsweise in einer konkreten Entscheidungssituation nicht einfach auf
der Ebene der Handlungsalternativen anzusiedeln. Es gibt Situationen, in
denen verschiedene ethische Theorien zwar dieselbe Handlungsalternative
auswählen, aber aufgrund der verschiedenen moralisch relevanten Gründe
zu einer konträren Bewertung der fraglichen Handlung kommen, sobald die
Handlungsmotive berücksichtigt werden. Entscheidend an dem Beispiel von
Kant ist deshalb nicht der Sachverhalt, dass prinzipiell jede ethische Theorie
andere Gründe als die moralisch relevanten ansieht – dieser Dissens be-
steht eigentlich immer, sobald verschiedene ethische Theorien verwendet
werden –, sondern das Feststellen der Möglichkeit, dass es zu entgegenge-
setzten moralischen Bewertungen ein und derselben Handlungsalternative

17 ©
 2

01
1 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




