Die Bibel im Zentrum
Die renovatio ecclesiae und die Subjektwerdung von Frauen (12.—15. Jh.)

Adriana Valerio
Universita degli Studi ,, Federico 11", Neapel

Eines hat Gott geredet, ein Zweifaches habe ich gehort.
(Psalm 62,12)

1. Die Bibel und die Frauen in der klerikalen Kultur des Mittelalters
1.1 Das Buch schlechthin

Die Bibel als das Buch der Kultur und Mentalitdt des Mittelalters war in allen Aspek-
ten des sozialen und spirituellen Lebens priasent. Durch Liturgie, Predigten, Frommig-
keitsiibungen, geistliche Gespriche, Andachtstexte, sakrale Spiele, Skulpturen, Ge-
mailde, Miniaturen und Musik konnten Christen, Madnner wie Frauen, gebildet oder
ungebildet, Kleriker, Ordensleute oder Laien, an diesem immensen gemeinsamen Erbe
der Heiligen Schrift teilhaben.

In der Tiefe der Seele eines jeden Gldubigen hallte die Heilige Schrift wider: An-
spielungen auf die Bibelstellen, Anklinge an biblische Motive, Metaphern, Themen
und Figuren bildeten die tragende Struktur der Gedankenwelt, der Vorstellung und der
Sprache. Die Bibel war der Raum, in dem jeder Mensch den Sinn seines eigenen Le-
bens finden konnte, was auch der allegorischen Methode zu verdanken war, denn sie
offnete den Weg zu einer aktualisierenden Schriftauslegung, die sowohl auf das geist-
liche als auch auf das konkrete alltigliche Leben angewendet werden konnte.

Dabher ist es schwierig, in einer von der Heiligen Schrift durchdrungenen Kultur
spezifische Perspektiven aufzuzeigen, auch weil nicht alle Biicher, die Teil dieser
Kultur waren, gleich stark verbreitet, gelesen und bekannt waren oder im Leben der
Glaubigen den gleichen Wert aufwiesen. Nur einige wenige Bibelstellen, Zitate, Epi-
soden oder Personen, gefiltert durch eine theologische Interpretation, die sich im Laufe
der vorhergehenden Jahrhunderte herauskristallisiert und durch die Kirchenvéter Auto-
ritdt erhalten hatte, animierten den Geist und die Seele der Menschen. Noch schwie-
riger ist das Unterfangen, einen Schliissel zum besseren Verstindnis der Beziehung
zwischen den heiligen Schriften und der weiblichen Lebenswelt und des Einflusses der
Texte auf die Konstruktion von Geschlechteridentititen sowie auf die Definition von
Mainner- und Frauenrollen in Gesellschaft und Kirche zu finden.

Zudem ist der hier untersuchte Zeitraum vom 12.—15. Jh. voll von kulturellen Ent-
wicklungen und Neuerungen, die Impulse zu neuen Fragen nach Gott, der Welt und
den Menschen hervorgebracht haben. Uberraschenderweise setzt sich gerade in dieser
Epoche das Schrifttum von Frauen und damit ihre Subjektwerdung durch. Im Schrei-
ben driicken sie ihre Sorge in der Suche nach Wahrheit aus, durch das Horen oder Le-
sen der Bibel finden sie neue Wege, sich selbst zu verstehen, die Geschehnisse ihrer

© 2013 W. Kohlhammer, Stuttgart



12 Adriana Valerio

Zeit zu interpretieren und ihre eigene Erfahrung mit dem Transzendenten in Worte zu
fassen.'

Wenn wir uns in einer so vielgestaltigen Problematik zurechtfinden wollen, miissen
wir deswegen einen Weg finden, die Zeit in sinnvolle Abschnitte einzuteilen, durch die
Kontinuititen und Neuerungen besser erkennbar werden. Dies wird uns dabei helfen,
einerseits die treibenden Krifte zu verstehen, die die religidsen Institutionen in Gang
setzten, und andererseits die Griinde fiir die Verdnderungen aufzuzeigen, die auch dank
der aktiven Mitwirkung von Frauen an diesen, von der Heiligen Schrift inspirierten,
kulturellen und reformatorischen Bewegungen vorangetrieben wurden.

1.2 Periodisierung der Epoche

Beziiglich dieser Jahrhunderte halte ich es fiir sinnvoll, zwei Spuren zu legen, anhand
derer die Geschichte der Frauen und der Einfluss, den die Bibel auf die Definition ihrer
Rollen hatte, dargestellt werden. Die erste Zeitleiste beginnt mit der Gregorianischen
Reform (1046—1122) und endet mit der Verdffentlichung des Inquisitionshandbuchs
Malleus Maleficarum (1486). Im Rahmen einer von Ménnern bestimmten Denkweise
zeigt diese Linie, wie die Heilige Schrift zur Legitimierung der Unterordnung der
Frauen und ihres Ausschlusses von Machtpositionen benutzt wurde. Sie endet mit der
Verfolgung der weiblichen Hexen, die — wie man in der Kultur jener Zeit zu sagen
pflegte — wie alle Frauen per natura zam Bosen hin tendierten.

Die zweite Linie fiihrt von der Abtissin Heloisa (11164) bis zur Schriftstellerin
Christine de Pizan (71430) und verfolgt, im Gegensatz zur ersten, die Entstehungs- und
Erfolgsgeschichte der von Frauen verfassten Literatur, die auf ein steigendes Bewusst-
sein ihrer Identitdt und Wiirde schlieffen lasst und die im Umgang mit der Heiligen
Schrift Nahrung und Fundament findet.

Diese zeitliche Aufteilung neigt wie jede Schematisierung natiirlich dazu, sehr kom-
plexe und widerspriichliche historische Phasen zu vereinfachen und sie, oft durch kon-
struierte Gegensitze, eng zu definieren. Tatsdchlich haben die Ménner der Kirche die
Frauen nicht immer mit negativen Bildern dargestellt, sondern haben oft im Gegenteil
eine echte Menschenwiirde gerade aus den Texten der Heiligen Schrift begriindet.
Einige Theologen von Abaelard (f1142) bis Savonarola (+1498) haben Frauen Auf-

Zur Entstehung weiblicher Schriftstellerei siche Peter DRONKE, Women Writers of the
Middle Ages (Cambridge: Cambridge University Press, 1984); zur Pridsenz von starken
weiblichen Personlichkeiten im Mittelalter vgl. Kari Elisabeth BORRESEN, From Patristics
to Matristics: Selected Articles on Christian Gender Models (hg. v. @yvind Norderval und
Katrine Lund Ore; Rom: Herder, 2002), 145-272, und DIES., ,,Matristica, in Nuovo Dizio-
nario Patristico e di Antichita Cristiana (hg. v. Angelo di Bernardino; 3 Bde; Genua: Ma-
rietti, 22007), 2:3149-3156. Die Autorin hat den Ausdruck ,,Kirchenmiitter geprigt, um das
hohe Ansehen des Gedankengutes von Frauen anzuzeigen, die besonders im Mittelalter ei-
nen ebenso wichtigen Beitrag zur Geschichte der christlichen Tradition leisteten, wie es die
Kirchenviter taten.

© 2013 W. Kohlhammer, Stuttgart



Die Bibel im Zentrum 13

merksamkeit geschenkt und sie — sowohl beziiglich ihrer Bibelkenntnisse als auch ihres
Einsatzes fiir eine weitreichende Reform der Kirche — fiir reife Subjekte gehalten. Aber
auch auf dieser zweiten hier vorgeschlagenen Linie trifft man nicht nur selbstbewusste
und innovative Frauen an; viele — die Mehrheit — erscheinen als passive Empfan-
gerinnen einer dominanten ménnerzentrierten Kultur.

SchlieBlich sollten wir nicht vergessen, dass sich im Spatmittelalter diistere Welt-
bilder mit Freudenhymnen mischten, dogmatische und intolerante Positionen sich mit
der Suche nach der Wahrheit und der Bereitschaft zum Dialog verflochten, die Ableh-
nung der Sexualitdt nicht die Verherrlichung der weiblichen Schonheit in den Schatten
stellte, die spirituelle Liebe mit den Freuden der korperlichen Liebe zusammenlebte,
die Unterwerfung unter die Autoritit den Dissens nicht eliminierte und dass trotz
Traditionstreue auch die Fahigkeit zur Innovation bestehen blieb ... — so kdnnte man
noch vieles aufzihlen.”

Mit dem Vorschlag einer differenzierten Periodisierung soll vielmehr die Mdglich-
keit gegeben werden, diesen historischen Zeitraum aus einer Genderperspektive heraus
zu betrachten. Dabei ist es notwendig, die religiosen Erfahrungen von Ménnern und
Frauen in ihren vielfaltigen Verflechtungen auf vielen Ebenen der sozialen, kulturellen
und politischen Strukturen so weit wie moglich zusammenzubringen und quasi wie in
einem Spiel mit Spiegeln gegenseitig zu beleuchten.

Man bedenke auch, dass zwischen theoretischer Darstellung (anthropologische
Sichtweise, symbolische Vorstellungswelt, Modelle etc.) und praktischer Lebenstiih-
rung der Frauen nicht immer Ubereinstimmung besteht. Die realen Lebensbedingungen
der Frauen waren das ganze Mittelalter {iber sehr unterschiedlich, je nach ihrer ethni-
schen und sozialen Zugehorigkeit, dem stidtischen oder ldndlichen Kontext und dem
spezifischen historischen Zeitpunkt. Ferner ist zu untersuchen, wie weit das stark dua-
listisch und asymmetrisch geprigte Konzept der Anthropologie, die rechtliche oder
kirchliche Ordnung von spezifischen Interpretationen der Heiligen Schrift beeinflusst
waren. Solche Studien mochten wir beginnen und voranbringen.

1.3 Von der Gregorianischen Reform zur Krise der abendlindischen Kirche

Der erste Zeitabschnitt muss die Entwicklungen der Reform beriicksichtigen, die wéh-
rend des Pontifikats von Papst Gregor VII. (1073—1085) begann. Sie stellte eine
Wende in der Geschichte des Christentums dar, denn die politische und theologische
Starkung des Klerus flihrte dazu, dass die Sphére der Laien geschwicht und die Frauen
an den Rand gedringt wurden. Besonders die strengen Regeln des reformierten
Monchtums, die eine absolute Reinheit der Geistlichen forderten, und die Verschérfung
der Gesetze gegen Korruption und Konkubinat im Klerus sind hier zu nennen. Sie
lieBen immer klarer eine Sakramententheologie erkennen, die das Sakrament als heili-
gen Auftrag, als ein gottliches Recht verstand, und daher als eine Macht, die aus-

2 Vgl. Umberto ECoO, ,,Introduzione al Medioevo®, in Il Medioevo: Barbari Cristiani Musul-

mani (hg. v. Umberto Eco; Mailand: EncycloMedia 2010), 11-35.

© 2013 W. Kohlhammer, Stuttgart



14 Adriana Valerio

schlieBlich Ménnern vorbehalten war, gelebt wurde. Die Verteidigung der Reinheit und
des Pflichtzolibats fiir den Klerus (1135 beim Konzil von Pisa festgelegt) begiinstigten
unausweichlich ein negatives Bild von Frauen und von Sexualitit, die als unrein und
als unvereinbar mit allem Heiligen galten.” Der Gottesdienst erforderte einen nicht
profanen Korper als Tempel, eine reine und unbefleckte Opfergabe, eine Distanzierung
vom anderen Geschlecht. Die Rede von der rituellen Unreinheit der Frauen wurde mit
harten Worten monastischer Misogynie gefithrt und berief sich auf die durch die
Kirchenvitertheologie vermittelten Vorschriften des Buches Levitikus (Lev 15,19-30).
Sie schlug sich in Pamphleten, Traktaten und Predigten nieder, in denen Sexualitdt und
Eheleben abgewertet wurden. Die Argumente, die zur Forderung und Rechtfertigung
des kirchlichen Zglibats benutzt wurden, stammten sowohl aus der Bibel als auch aus
heidnischer und christlicher Literatur und wurden zum Hintergrund einer androzentri-
schen und gynophoben Kultur, die jahrhundertelang die Denkstrukturen des Abend-
landes beeinflussen sollte. Die Frau war demnach die Tochter Evas, der Verfiihrerin,
der Verantwortlichen fir den Siindenfall (Gen 3; Sir25,24), unrein schlechthin
(Lev 15) und deswegen, wie Petrus Damiani sagt, materia peccandi, occasio per-
eundi.’

Nichtsdestotrotz betraten die Frauen zusammen mit den Laien gerade ab Beginn des
12. Jh. die politische und religiése Biithne. Als Protagonistinnen versuchten sie, ihre
Ziele zu erreichen, indem sie auf die verdnderten sozialen und 6konomischen Bedin-
gungen reagierten: Die Entstehung der Geldwirtschaft, die Vermehrung der stédtischen

* Vgl. Gary MACY, The Hidden History of Women'’s Ordination: Female Clergy in the Medie-

val West (New York: Oxford University Press, 2008); Anne BARSTOW, Married Priests and
the Reforming Papacy: The Eleventh-Century Debates (TSR 12; New York: Edwin Mellon
Press, 1982); André VAUCHEZ, ,,Clerical Celibacy and the Laity®, in Medieval Christianity
(hg. v. Daniel Bornstein; A People’s History of Christianity 4; Minneapolis: Fortress Press,
2009), 179-203.

Contra intemperantes clericos, c. 7 (PL 145,410a-b); zur Meinung von Petrus Damiani {iber
die Frauen siche Dyan ELLIOTT, ,,The Priest’s Wife: Female Erasure and the Gregorian Re-
form®, in Medieval Religion: New Approaches (hg. v. Constance Berman; Rewriting His-
tory; New York: Routledge, 2005), 136—145. Man denke auch an das im 11. Jh. entstandene
literarische Genre, das sich mit der asketischen Weltverachtung beschéftigt (contemptus
mundi). Kardinal Lothar, der spatere Papst Innozenz III., schrieb Ende 1190 das besonders
erfolgreiche Werk De miseria humanae conditione, das bis ins 17. Jh. grole Verbreitung er-
fuhr (PL 217,701-746; kritische Ausgabe von Robert E. LEWIS [London: Scolar Press,
1981], mit einer Liste von 672 Manuskripten). Hierin beschreibt Lothar mit vielen Zitaten
aus biblischen Weisheitstexten (Psalmen, [job, Sprichworter, Buch der Weisheit, Kohelet)
und diisterem Pessimismus das kldgliche Menschenleben, beginnend mit der Empfangnis:
der Fotus ndhre sich aus dem Blut, das ,,vollig verabscheuenswert und unrein® sei; ,.beim
Kontakt mit ihm sprieen die Halme nicht mehr, die Biische vertrocknen, die Griser ster-
ben, die Bdume verlieren ihre Friichte und die Hunde rasen vor Tollwut, wenn sie es fres-
sen“ (ex eius contactu fruges non germinent, arescant arbusta, moriantur herbe, amittant
arbores fetus, et si canes inde comederint in rabiem efferantur). LOTARIO DI SEGNI, I/
disprezzo del mondo (Turin: Luni, 1994), 38f.

© 2013 W. Kohlhammer, Stuttgart



Die Bibel im Zentrum 15

Bevdlkerung, der Eintritt der Biirger in die wirtschaftlichen Aktivititen und der stei-
gende Wohlstand 16sten signifikante soziale Verdnderungen aus, warfen aber auch die
weitreichende Frage auf, ob die wachsende wirtschaftliche und politische Macht der
Kirche mit der Botschaft des Evangeliums, das zur Armut und zum Teilen des Besitzes
aufrief, vereinbar war.

Schon der Historiker Herbert Grundmann hat aufgezeigt, dass einerseits eine enge
Verbindung zwischen den religiosen Bewegungen und den soziodkonomischen Ent-
wicklungen des 12. Jh. bestand, andererseits aber die Reaktion auf die Korruption des
Klerus und der Laien das Streben nach alternativen Lebensentwiirfen, die sich besser
mit den Regeln des Evangeliums vereinbaren lieBen, bestirkte.” Innerhalb der groBen
Reformbewegung, die im kldsterlich-klerikalen Bereich begonnen hatte und sich auch
unter den Laien kraftvoll durchsetzte, entwickelten sich ein ideales Modell des aposto-
lischen Lebens und das Bediirfnis nach einem einfachen Leben, wie es die frithen
Christlnnen fithrten. Die Evangelien und die biblischen Schriften wurden zur Regel
und zur Aufforderung an alle Christlnnen, den von Jesus gewiesenen Weg einzu-
schlagen.

Zahlreiche Frauen entschieden sich fiir radikale Formen des christlichen Lebens,
wihlten Armut, Keuschheit, Nachstenliebe und Apostolat. In diesem Zusammenhang
muss die grundlegende Bedeutung der Beginenbewegung erwidhnt werden, die um
1170 in Belgien entstanden war und deren Ausdehnung und Komplexitit Jakob von
Vitry (+1240) als Erster anerkannte.® Das Phinomen dieser Frauen, die sich keinem
existierenden Orden anschlossen und keiner schon bestehenden Klosterregel folgten,
ist schon weitgehend untersucht worden. Sie lebten vor allem von ihrer Arbeit, waren
vereint durch Gebet, Wohltitigkeit und Bibellektiire und interessierten sich, wie
Gilbert von Tournai (11284) enttduscht bemerkte, fir die subtilitates et novitates der
theologischen Fragestellungen.’

Die Fragen waren von erschiitternder Aktualitdt und bestimmten den Kontrast
zwischen der Kirche und einigen Bewegungen, die in spéteren Entwicklungsstadien als
Ketzer verurteilt wurden (Waldenser, Katharer, ,,Briider und Schwestern des freien
Geistes”, Anhdngerlnnen von Guglielma von Mailand). Es ging darum, wie man das
Christentum zu verstehen und zu leben hatte (siche den Aufsatz von Marina
Benedetti). Die kirchliche Praxis erschien vielen als mit dem Evangelium unvereinbar.
Es wurde immer wieder die Frage aufgeworfen, ob die Nachahmung des apostolischen
Lebens, wie es im Ursprungsmythos Apg 4,32ff. dargestellt wird, nicht wichtiger als
der Gehorsam gegeniiber den Geistlichen sei; ob Jingerlnnen und Kirche nicht von
Armut bestimmt sein sollten (Mk 10,17ff.); ob die Unterscheidung zwischen Regeln

> Herbert GRUNDMANN, Religidse Bewegungen im Mittelalter: Untersuchungen iiber die

geschichtlichen Zusammenhdnge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und der religiosen
Frauenbewegung im 12. und 13. Jahrhundert und iiber die geschichtlichen Grundlagen der
deutschen Mystik (HS 267; Berlin: Ebering, 1935).

Vgl. Romana GUARNIERI, Donne e Chiesa tra mistica e istituzioni (secoli XIII-XV) (Storia e
Letteratura 218; Rom: Edizioni di Storia e Letteratura, 2004).

" Collectio de scandalis ecclesiae, AFH 24 (1931): 33-62; 61.

© 2013 W. Kohlhammer, Stuttgart



16 Adriana Valerio

und Ratschlidgen nicht zugunsten der einzigen, fiir alle — Kleriker und Laien — giiltigen
Berufung zur Vollkommenheit (Mt 19,21) iiberwunden werden sollte.

Antwort auf solche Fragen gaben die im 13. Jh. entstandenen Bettelorden, die die
gefdhrlichen Erneuerungsbestrebungen innerhalb der Orthodoxie zu halten bestrebt
waren; dies ist griindlich untersucht worden.® Bei diesen Anstrengungen zur Unter-
driickung des Widerspruchs, zur Propaganda und zur Volksnidhe waren die Lehre, die
Predigt und die spirituelle Fiihrung von entscheidender Bedeutung. Es galt also, Kom-
munikationssysteme zu erfinden, die die Bibel fiir die Gldubigen verstdndlicher und
greifbarer machten, und gleichzeitig mit Hilfe der Heiligen Schrift das Verhalten der
Glaubigen — und besonders der Frauen — in eine Richtung zu beeinflussen, die einer
hierarchisch und patriarchalisch geordneten Gesellschaft niitzlich war.

Fiir die Frauen waren das Kloster (1298 verpflichtete Bonifaz VIII. mit dem Dekret
Periculoso et detestabili die religiosen Frauen zur strengen Klausur) oder der Dritte
Orden vorgesehen. Sie suchten sich jedoch neue Lebensrdume, indem sie eine mysti-
sche und visiondre Dimension fiir sich entdeckten, die ihnen zur spirituellen Freiheit
und individuellen Autonomie verhalf. All dies rief bei den Klerikern nicht wenig
Misstrauen hervor, da sie Schwierigkeiten hatten, zwischen Heiligkeit und Simulation,
zwischen korrekter religioser Erfahrung und ketzerischer Irrlehre zu unterscheiden. Die
Bibel wurde zum Lackmuspapier in einem nicht immer gelungenen Dialog zwischen
den Mystikerinnen und ihren geistlichen Vétern, die ihnen zur spirituellen Fiihrung
iibergeordnet waren.

Die Jahre des Avignensischen Papsttums (1309-1377) und des groBen abend-
landischen Schismas (1378-1417) waren eine Zeit der kulturellen und politischen
Auflosung sowie vieler Kriege, Hungersnote und Pestepidemien. In diesem bedroh-
lichen Klima kam es zu einer Bliite prophetischer Erfahrungen und apokalyptischer
Visionen. Das prophetische Erwachen im 15. Jh. betraf Kleriker wie Laien, Ménner
wie Frauen. Der Aufruf zur Eschatologie, die mit dem Gedankengut von Joachim von
Fiore’ und dem humanistischen Traum von einem Zeitalter der radikalen Erneuerung
verbunden war, die Ankiindigung eines demiitigen papa angelico, eines engelsgleichen
Papstes, der die Reform der Kirche beginnen wiirde, der Traum von einer Einheit aller
Volker durch die Bekehrung von Muslimen und Juden waren die Elemente einer star-
ken prophetischen Bewegung, deren einzigartige Hauptfiguren einige Frauen waren.

8 Vgl. Giulia BARONE, ,,Gli ordini mendicanti®, in Storia dell’Iltalia religiosa 1: L’ antichita e

il medioevo (hg. v. André Vauchez; Bari: Laterza, 1993), 347-373.

Indem Joachim von Fiore (71202) das Zeitalter des Heiligen Geistes einfiihrte, erweiterte er
den Zeitpunkt der Erlésung zu einem Zeitraum voller Freiheit und Gnade. Unter den vielen
Veroffentlichungen iiber Joachim sei hingewiesen auf Marjorie REEVES und Warwick
GOULD, Joachim of Fiore and the Myth of the Eternal Evangel in the Nineteenth and
Twentieth Centuries (London: Clarendon, 1997); Roberto RUSCONI, Hg., Gioacchino da
Fiore tra Bernardo di Clairvaux e Innocenzo Il (Opere di Gioacchino da Fiore 13; Rom:
Viella, 2001); Gian Luca POTESTA, Il tempo dell Apocalisse: Vita di Gioacchino da Fiore
(Collezione Storica; Rom: Laterza, 2004).

© 2013 W. Kohlhammer, Stuttgart



Die Bibel im Zentrum 17

Die prophetische Berufung ist eine Gnade, die Gott ohne Gegenleistung (gratia
gratis data) fir das Wohlergehen der ganzen Gemeinde und zum Nutzen der politi-
schen Gesellschaft verleiht, und die fiir die Kirche unverzichtbar ist. Auch Frauen
konnen diese erhalten, denn laut Girolamo Savonarola wird die Gabe der Prophetie
nicht dem Geschlecht, sondern der Reinheit des Herzens gegeben.'’ In dieser Predigt
aus dem Jahr 1496 sprach Savonarola iiber Debora und dariiber, dass das Volk Gottes
dem Urteil einer Frau unterstehe. Barak habe sich nicht beklagt, einer Frau zu gehor-
chen, sondern er glaubte und ging ganz einfach, weil Gott die Gabe der Prophetie gibt,
wem er will, Ménnern und Frauen, Adeligen und einfachen Leuten (vgl. 1 Kor 14,4).
Mehr noch, gerade die Frauen wiirden aufgrund ihrer Schwiche von Gott ausgewéhlt,
die Michtigen zu erniedrigen (1 Kor 1,27).

Wahrend die prophetischen Worte der Frauen immer mehr Gehor fanden, wurden
parallel dazu jedoch auch die sexualfeindlichen Elemente einer Theologie bestéirkt, die
sich obsessiv mit dem Teufel beschiftigte. Die Verfolgung von Frauen, die als Hexen
verdichtigt wurden, nahm immer mehr zu. Diese frauenfeindlichen Motive finden sich
bereits im Werk des Franziskaners Alvaro Pelayo (11350), der Beichtvater am Hof von
Avignon war und zwischen 1330 und 1332 das Werk De statu et planctu ecclesiae
schrieb, das jedoch erst 1474 in Ulm gedruckt wurde. Es enthélt zahlreiche Nachrich-
ten uber die Kirche und die Gesellschaft des 14. Jh., iiber Missbrduche und durchzu-
fiihrende Reformen. Kapitel 45 betrifft ,,Die Konditionen und Laster der Frauen. Ob
Frauen offentliche Amter innehaben diirfen™ (De conditionibus et vitiis mulierum. An
possint mulieres habere officia publica). Hundertzwei Griinde flihrt der Franziskaner
an, um nicht nur die Minderwertigkeit, sondern auch die Gefahrlichkeit der Frauen zu
beweisen, die Ursprung der Siinde, Waffe des Teufels, Vertreiberin aus dem Paradies,
Mutter des Verbrechens, Korruption des alten Gesetzes seien (caput peccati, arma
diaboli, expulsio paradisi, delicti mater, corruptio legis antiquis). Die Frauen miissten
deswegen unter Kontrolle gehalten und von allen 6ffentlichen Amtern ausgeschlossen
werden. Die hundertzwei Thesen werden mit zahlreichen, vorrangig alttestamentlichen
Bibelzitaten unterfiittert, vor allem aus den Biichern Deuteronomium (Dtn 13.32.34),
Numeri (Num 25), Spriiche (Spr 2.6.7.9.11.22), Jesus Sirach (Sir 7.9.19.23.25.26.33.
42.47) und Hosea (Hos 5).

In der didmonologischen Literatur wurden die frauenfeindlichen Elemente dieser
Texte ausfiihrlich zur Rechtfertigung des Kampfes gegen die Hexerei benutzt, die bis-
her nur als Aberglaube gegolten hatte und schlieBlich, gegen Ende des 15. Jh., die
Eigenschaften einer wirklichen Héaresie angenommen hatte. Die Sammlung Malleus
maleficarum zeigt exemplarisch, wie Bibelstellen (z.B. Sir 25,13-26, insbes. V24;
Koh 7,26; Spr 9,13), aber auch andere Texte instrumentalisiert wurden, um die Angste
dieser schwierigen Zeit auf die Frauen, die das bevorzugte Objekt der Aufmerksamkeit

19 Vgl. Girolamo SAVONAROLA, Prediche sopra Ruth e Michea (hg.v. Vincenzo Romano;
2 Bde; Rom: Belardetti, 1962), 1:240 (Predigt Nr. VIII vom 8.9.1496). Siehe ebenso DERS.,
Fede e speranza di un profeta: Pagine scelte (hg. v. Adriana Valerio; LCSM 21; Mailand:
Paoline, 1998).

© 2013 W. Kohlhammer, Stuttgart



18 Adriana Valerio

des Teufels seien, zu iibertragen (siche den Beitrag von Dinora Corsi). Paradoxerweise
endet hier das ,,diistere Mittelalter und beginnt die Moderne, die Zeit der Hexenjagd.

1.4 Welche Bibel?

Im Mittelalter wurde jegliche Bildung in den Dienst der Bibel gestellt, deren Studium
als hochste Form des christlichen Wissens angesehen wurde. Zweifelsohne galt sie als
direkt von Gott eingegebenes Wort und daher als Buch des Lebens und der Erlosung,
als Interpretationsschliissel fiir die gesamte Realitdt und unerschopfliches Repertoire
von Vorbildern; sie war Gegenstand textlicher und philologischer Untersuchungen und
gleichzeitig unendliche Materie fiir Interpretationen.'’

Besonders die monastische Theologie beschéftigte sich durch Lektiire (lectio), An-
dacht (meditatio) und Gebet (oratio) mit den heiligen Texten, um schlieBlich das mys-
tische Verstindnis (contemplatio) zu erreichen. Sie untersuchte die Texte, um die viel-
faltigen Sinnebenen — wortlich, moralisch und spirituell — herauszufinden, die fiir das
Glaubensleben am geeignetsten waren. Dieses stetige Sich-Nédhren an der Heiligen
Schrift (ruminatio) fiihrte dazu, dass diese auswendig gelernt wurde und so die
Denkstrukturen und den alltdglichen Sprachgebrauch beeinflusste. Im Kloster, in den
ménnlichen wie weiblichen Orden, las und horte man die Heilige Schrift in der Litur-
gie, im Chorgebet, im Refektorium, in der Zelle, und in vielen Momenten des Gebets
und der Andacht kam sie wieder in den Sinn."?

Diese komplexe und genaue exegetische Arbeit, die in den Klostern des Mittelalters
stattfand, wurde nicht an einem einzigen Korpus, einem definierten Kanon durch-
gefiihrt, sondern an handgeschriebenen Texten, deren Uberlieferung nicht immer sicher
und zuverlissig war, da so viele verschiedene Kodizes, Ubersetzungen und Kompen-
dien im Umlauf waren. Das Hohelied zum Beispiel wurde iiblicherweise mit sonstiger
Weisheitsliteratur unter dem Namen ,,Biicher Salomos* zusammengefasst. Die Offen-
barung des Johannes wurde separat oder zusammen mit dem Hohelied'® abgeschrieben;
die Evangelien wurden nicht einzeln, sondern als Gruppe von Texten behandelt. Der
Pentateuch (die fiinf Biicher Mose) und der Hexateuch (die fiinf Blicher Mose + Josua)

Vgl. Pier Cesare BORI, L'interpretazione infinita: L’ ermeneutica cristiana antica e le sue
trasformazioni (Saggi 326; Bologna: il Mulino, 1987).

Unter den vielen Studien zur Bibel im Mittelalter seien erwdhnt: Henri-Marie DE LUBAC,
Exégése médiévale: Les quatre sens de |'Ecriture (4 Bde; Paris: Aubier Montaigne, 1959—
1964); Pierre RICHE und Guy LOBRICHON, Hg., Le Moyen Age et la Bible (BiToTe 4; Paris:
Beauchesne, 1984); Giuseppe CREMASCOLI und Claudio LEONARDI, Hg., La Bibbia nel Me-
dioevo (La Bibbia nella storia 16; Bologna: Dehoniane, 1996); Beryl SMALLEY, Lo studio
della Bibbia nel Medioevo (Bologna: EDB, 2008), mit einem Vorwort von Gian Luca
POTESTA, ,,Lo studio della Bibbia nel Medioevo®, ebd., 7—29; Originalausgabe: The Study
of the Bible in the Middle Ages (Oxford: Clarendon; 1941).

Vgl. Rossana E. GUGLIELMETTI, Hg., L 'Apocalisse nel Medioevo (Millennio Medievale 90 /
Atti di Convegni 27; Florenz: SISMEL — Edizioni del Galluzzo, 2011).

© 2013 W. Kohlhammer, Stuttgart



Die Bibel im Zentrum 19

wurden oft in Gruppen reproduziert. Die Psalmen gab es meist als einzelnes Buch, da
es fiir liturgische Zwecke verwendet wurde.

Wenn wir von der Bibel reden, miissen wir all dies bedenken und nicht nur nach der
Verbreitung, sondern auch nach der Auswahl der Texte fragen, die im Mittelalter
tiblich war und dazu fiihrte, dass einzelne Biicher der Bibel gegeniiber anderen privi-
legiert wurden. Generell wurden die Paulusbriefe hochgeschétzt; die Offenbarung war
das am meisten kommentierte Buch. Die Psalmen und das Hohelied wurden am meis-
ten gelesen und waren am beliebtesten. Die Psalmen boten den unumgénglichen Fun-
dus fiir das christliche Gebet. Das Hohelied war sowohl in der mystischen Literatur als
auch in den Regelwerken der Nonnenkloster prasent, weil es sowohl die Liebesbezie-
hung zwischen Gott (der Ehemann, der beim Namen ruft) und der Seele der Glaubigen
(die Geliebte) wunderbar beschrieb als auch die geweihte Jungfrau als Braut Christi
versinnbildlichte."* Man bedenke auch, dass die apokryphen Schriften des Alten und
Neuen Testaments ebenso hoch angesehen waren wie die kanonischen. Aufgrund ihres
Reichtums an Details, der dazu beitrug, die Frommigkeit und die Vorstellungskraft der
Glaubigen zu starken, wurden sie fiir Predigten und in der Ikonographie verwendet.

Die Bibeltexte selbst enthielten Glossen, also Notizen und Anmerkungen am Rand
des gesamten Textes. Diese Kommentare nahmen das Gedankengut der Kirchenvéter
wieder auf und dienten als Lesehilfe. Sie zeigen, wie die patristische Theologie als in-
terpretativer Filter fiir die Auslegung der Bibel fungierte. Dadurch wurde auch das
Frauenbild des Mittelalters nicht unwesentlich geprégt, denn das Verstindnis der Texte
war durch die kulturellen Vorurteile seiner Interpreten beeinflusst, die in den Texten
das fanden, was sie selbst glaubten oder in ihrem Alltag beobachteten: in diesem Fall
die soziale Unterordnung der Frauen.

Zwischen dem 12. und 13. Jh. gesellten sich zu den Klostern auch Schulen und
Universitéten. In ihnen begann eine neue Art von Intellektuellen, Forschungsansitze zu
erneuern. Die Fragen (quaestiones), die aus dem Bibeltext hervorgingen, mussten
durch rationale Untersuchung und unter Verwendung der Dialektik beantwortet wer-
den. Um das Studium des Textes zu vereinfachen, wurde er in Kapitel und Verse auf-
geteilt, und um das Verstidndnis zu fordern und zu vertiefen, wurden Konkordanzen
und Lexika erstellt. Es ist unmoglich zu iibersehen, dass die Absichten vollig unter-
schiedlich sind, je nachdem, ob man die Bibel als Gebetsbuch oder als Quelle des Wis-
sens und Lernens behandelte. Eine Spannung entstand zwischen Kloster und Schule,
zwischen lectio und disputatio, und nicht immer waren die Frauen hier unvorbereitet:
Obwohl sie von den Zentren der Forschung ausgeschlossen waren, nahmen sie doch an
den Debatten teil, die das Leben der Kirche durchzogen. Bedeutsam ist zum Beispiel
die Empfehlung von Abaelard an Heloisa, dass sie und ihre Schwestern Hebréisch und
Griechisch lernen sollten, um die Heilige Schrift zu verstehen. Noch bedeutsamer ist,
dass Heloisa Abaelard exegetische Fragen stellte, um den heiligen Text genauer zu
verstehen und ihn dann besser fiir die ethischen Entscheidungen in ihrem Leben ver-
wenden zu konnen (siche den Beitrag von Constant J. Mews und Carmel Posa).

%" Vgl. Rossana E. GUGLIELMETTI, Hg., Il Cantico dei Cantici nel Medioevo (Millennio Me-

dievale 76 / Atti di Convegni 23; Florenz: SISMEL — Edizioni del Galluzzo, 2008).

© 2013 W. Kohlhammer, Stuttgart



20 Adriana Valerio

Die Bibel wurde grundsitzlich auf Lateinisch studiert. Die ersten Ubersetzungen in
Volkssprachen erschienen im Rahmen der auf Armut und Spiritualitdt konzentrierten
Bewegungen und waren ein Grund zur Sorge fiir die Hierarchen der Kirche, die wenig
geneigt waren, den Laien einen direkten Zugang zur Heiligen Schrift zu gewéhren. Die
Waldenser, die dazu beitrugen, dass die biblischen Texte zu Predigtzwecken {ibersetzt
und verbreitet wurden, nutzten bei ihren Versammlungen zum Beispiel die Evangelien,
die Paulusbriefe und die Psalmen.

Im Ubrigen muss gesagt werden, dass die Bibel zwischen dem 12. und 15. Jh.
enorme materielle Verdnderungen durchmachte. Neben den volumindsen Biichern, die
zur Lesung auf der Kanzel vorgesehen waren, erschienen auch handliche, kleine For-
mate in nur einem Band fiir die personliche Lektiire. In der ersten Hilfte des 13. Jh.
wurde erst in Frankreich und in England, und einige Jahre spéter auch in Italien, im
Umfeld der Universititen eine ,,tragbare* Bibel produziert. Sie war kleinformatig, de-
koriert und fiir die alltdgliche Lektiire von Privatpersonen, einer Elite von Laien, die
einen direkten Umgang mit der Heiligen Schrift suchten, gedacht.

Luxuriose Manuskripte fiir Adelige konnen als ,,Bibles moralisées‘ betrachtet wer-
den. Diese hochwertig verarbeiteten Schriften enthielten Bibelverse mit kurzen Kom-
mentaren und Bildern, die die Geschichte erlduterten.

Auch die sogenannte Biblia pauperum war eine besondere Art von Handschrift, in
der Bilder und Bibeltexte vereint waren. Ausgewihlte Zitate wurden in allegorischer
Weise angeordnet, mit Verweisen auf das Alte Testament am rechten und linken Rand
und auf das Neue Testament im Zentrum. Dieses Buch war nicht fiir Arme gedacht,
sondern sollte einem Publikum von Laien biblische Geschichten in besser zuginglicher
Form darstellen (siehe den Beitrag von Maria Leticia Sanchez Hernandez).

Die revolutiondre Erfindung des Buchdrucks mit beweglichen Lettern fand in der
Bibel ihr liebstes Kind. Die venezianische Ausgabe einer Bibel in Volkssprache von
1471, die vom Kamaldulenser Nicoldo Malerbi herausgegeben wurde, basierte auf einer
lateinischen Vulgata-Ubersetzung und stellte eine iiberraschende Neuerung gegeniiber
der Manuskripttradition dar. Die Ubersetzung in Volkssprache erzeugte auf ganz be-
sondere Weise einen neuartigen Zugang zur Heiligen Schrift, gerade fiir Laien. Malerbi
selbst betonte die Notwendigkeit, die Bibel allen zur Verfligung zu stellen, ohne jegli-
chen Unterschied von Geschlecht oder Alter."

In Basel druckte Froben 1491 eine Taschenbibel im Oktavformat und fiihrte so den
heiligen Text in einen viel groBeren Markt ein, der nicht nur aus Studenten und Predi-
gern bestand, sondern auch aus Laien und Frauen. Hier befinden wir uns aber schon in
der Hochphase des Humanismus.

' Epistola a Laurentio (1478), zitiert bei Edoardo BARBIERI, Le Bibbie italiane del Quattro-
cento e del Cinquecento: Storia e bibliografia ragionata delle edizioni in lingua italiana dal
1471 al 1600 (2 Bde; Grandi Opere 4; Mailand: Bibliografica, 1991-1992), 1:43.

© 2013 W. Kohlhammer, Stuttgart





