
Die Bibel im Zentrum 
Die renovatio ecclesiae und die Subjektwerdung von Frauen (12.�15. Jh.) 

 

Adriana Valerio 
Università degli Studi �Federico II�, Neapel 

 
Eines hat Gott geredet, ein Zweifaches habe ich gehört. 

(Psalm 62,12) 
 

1. Die Bibel und die Frauen in der klerikalen Kultur des Mittelalters 
 

1.1 Das Buch schlechthin 
 

Die Bibel als das Buch der Kultur und Mentalität des Mittelalters war in allen Aspek-
ten des sozialen und spirituellen Lebens präsent. Durch Liturgie, Predigten, Frömmig-
keitsübungen, geistliche Gespräche, Andachtstexte, sakrale Spiele, Skulpturen, Ge-
mälde, Miniaturen und Musik konnten Christen, Männer wie Frauen, gebildet oder 
ungebildet, Kleriker, Ordensleute oder Laien, an diesem immensen gemeinsamen Erbe 
der Heiligen Schrift teilhaben.  

In der Tiefe der Seele eines jeden Gläubigen hallte die Heilige Schrift wider: An-
spielungen auf die Bibelstellen, Anklänge an biblische Motive, Metaphern, Themen 
und Figuren bildeten die tragende Struktur der Gedankenwelt, der Vorstellung und der 
Sprache. Die Bibel war der Raum, in dem jeder Mensch den Sinn seines eigenen Le-
bens finden konnte, was auch der allegorischen Methode zu verdanken war, denn sie 
öffnete den Weg zu einer aktualisierenden Schriftauslegung, die sowohl auf das geist-
liche als auch auf das konkrete alltägliche Leben angewendet werden konnte.  

Daher ist es schwierig, in einer von der Heiligen Schrift durchdrungenen Kultur 
spezifische Perspektiven aufzuzeigen, auch weil nicht alle Bücher, die Teil dieser 
Kultur waren, gleich stark verbreitet, gelesen und bekannt waren oder im Leben der 
Gläubigen den gleichen Wert aufwiesen. Nur einige wenige Bibelstellen, Zitate, Epi-
soden oder Personen, gefiltert durch eine theologische Interpretation, die sich im Laufe 
der vorhergehenden Jahrhunderte herauskristallisiert und durch die Kirchenväter Auto-
rität erhalten hatte, animierten den Geist und die Seele der Menschen. Noch schwie-
riger ist das Unterfangen, einen Schlüssel zum besseren Verständnis der Beziehung 
zwischen den heiligen Schriften und der weiblichen Lebenswelt und des Einflusses der 
Texte auf die Konstruktion von Geschlechteridentitäten sowie auf die Definition von 
Männer- und Frauenrollen in Gesellschaft und Kirche zu finden.  

Zudem ist der hier untersuchte Zeitraum vom 12.�15. Jh. voll von kulturellen Ent-
wicklungen und Neuerungen, die Impulse zu neuen Fragen nach Gott, der Welt und 
den Menschen hervorgebracht haben. Überraschenderweise setzt sich gerade in dieser 
Epoche das Schrifttum von Frauen und damit ihre Subjektwerdung durch. Im Schrei-
ben drücken sie ihre Sorge in der Suche nach Wahrheit aus, durch das Hören oder Le-
sen der Bibel finden sie neue Wege, sich selbst zu verstehen, die Geschehnisse ihrer 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Adriana Valerio 12 

Zeit zu interpretieren und ihre eigene Erfahrung mit dem Transzendenten in Worte zu 
fassen.

1
  

Wenn wir uns in einer so vielgestaltigen Problematik zurechtfinden wollen, müssen 
wir deswegen einen Weg finden, die Zeit in sinnvolle Abschnitte einzuteilen, durch die 
Kontinuitäten und Neuerungen besser erkennbar werden. Dies wird uns dabei helfen, 
einerseits die treibenden Kräfte zu verstehen, die die religiösen Institutionen in Gang 
setzten, und andererseits die Gründe für die Veränderungen aufzuzeigen, die auch dank 
der aktiven Mitwirkung von Frauen an diesen, von der Heiligen Schrift inspirierten, 
kulturellen und reformatorischen Bewegungen vorangetrieben wurden.  

 
 

1.2 Periodisierung der Epoche 
 

Bezüglich dieser Jahrhunderte halte ich es für sinnvoll, zwei Spuren zu legen, anhand 
derer die Geschichte der Frauen und der Einfluss, den die Bibel auf die Definition ihrer 
Rollen hatte, dargestellt werden. Die erste Zeitleiste beginnt mit der Gregorianischen 
Reform (1046�1122) und endet mit der Veröffentlichung des Inquisitionshandbuchs 
Malleus Maleficarum (1486). Im Rahmen einer von Männern bestimmten Denkweise 
zeigt diese Linie, wie die Heilige Schrift zur Legitimierung der Unterordnung der 
Frauen und ihres Ausschlusses von Machtpositionen benutzt wurde. Sie endet mit der 
Verfolgung der weiblichen Hexen, die � wie man in der Kultur jener Zeit zu sagen 
pflegte � wie alle Frauen per natura zum Bösen hin tendierten. 

Die zweite Linie führt von der Äbtissin Heloisa (�1164) bis zur Schriftstellerin 
Christine de Pizan (�1430) und verfolgt, im Gegensatz zur ersten, die Entstehungs- und 
Erfolgsgeschichte der von Frauen verfassten Literatur, die auf ein steigendes Bewusst-
sein ihrer Identität und Würde schließen lässt und die im Umgang mit der Heiligen 
Schrift Nahrung und Fundament findet.  

Diese zeitliche Aufteilung neigt wie jede Schematisierung natürlich dazu, sehr kom-
plexe und widersprüchliche historische Phasen zu vereinfachen und sie, oft durch kon-
struierte Gegensätze, eng zu definieren. Tatsächlich haben die Männer der Kirche die 
Frauen nicht immer mit negativen Bildern dargestellt, sondern haben oft im Gegenteil 
eine echte Menschenwürde gerade aus den Texten der Heiligen Schrift begründet. 
Einige Theologen von Abaelard (�1142) bis Savonarola (�1498) haben Frauen Auf-

                                                           
1 Zur Entstehung weiblicher Schriftstellerei siehe Peter DRONKE, Women Writers of the 

Middle Ages (Cambridge: Cambridge University Press, 1984); zur Präsenz von starken 
weiblichen Persönlichkeiten im Mittelalter vgl. Kari Elisabeth BØRRESEN, From Patristics 
to Matristics: Selected Articles on Christian Gender Models (hg. v. Øyvind Norderval und 
Katrine Lund Ore; Rom: Herder, 2002), 145�272, und DIES., �Matristica�, in Nuovo Dizio-
nario Patristico e di Antichità Cristiana (hg. v. Angelo di Bernardino; 3 Bde; Genua: Ma-
rietti, 22007), 2:3149�3156. Die Autorin hat den Ausdruck �Kirchenmütter� geprägt, um das 
hohe Ansehen des Gedankengutes von Frauen anzuzeigen, die besonders im Mittelalter ei-
nen ebenso wichtigen Beitrag zur Geschichte der christlichen Tradition leisteten, wie es die 
Kirchenväter taten. 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Die Bibel im Zentrum 13 

merksamkeit geschenkt und sie � sowohl bezüglich ihrer Bibelkenntnisse als auch ihres 
Einsatzes für eine weitreichende Reform der Kirche � für reife Subjekte gehalten. Aber 
auch auf dieser zweiten hier vorgeschlagenen Linie trifft man nicht nur selbstbewusste 
und innovative Frauen an; viele � die Mehrheit � erscheinen als passive Empfän-
gerinnen einer dominanten männerzentrierten Kultur.  

Schließlich sollten wir nicht vergessen, dass sich im Spätmittelalter düstere Welt-
bilder mit Freudenhymnen mischten, dogmatische und intolerante Positionen sich mit 
der Suche nach der Wahrheit und der Bereitschaft zum Dialog verflochten, die Ableh-
nung der Sexualität nicht die Verherrlichung der weiblichen Schönheit in den Schatten 
stellte, die spirituelle Liebe mit den Freuden der körperlichen Liebe zusammenlebte, 
die Unterwerfung unter die Autorität den Dissens nicht eliminierte und dass trotz 
Traditionstreue auch die Fähigkeit zur Innovation bestehen blieb � � so könnte man 
noch vieles aufzählen.2  

Mit dem Vorschlag einer differenzierten Periodisierung soll vielmehr die Möglich-
keit gegeben werden, diesen historischen Zeitraum aus einer Genderperspektive heraus 
zu betrachten. Dabei ist es notwendig, die religiösen Erfahrungen von Männern und 
Frauen in ihren vielfältigen Verflechtungen auf vielen Ebenen der sozialen, kulturellen 
und politischen Strukturen so weit wie möglich zusammenzubringen und quasi wie in 
einem Spiel mit Spiegeln gegenseitig zu beleuchten. 

Man bedenke auch, dass zwischen theoretischer Darstellung (anthropologische 
Sichtweise, symbolische Vorstellungswelt, Modelle etc.) und praktischer Lebensfüh-
rung der Frauen nicht immer Übereinstimmung besteht. Die realen Lebensbedingungen 
der Frauen waren das ganze Mittelalter über sehr unterschiedlich, je nach ihrer ethni-
schen und sozialen Zugehörigkeit, dem städtischen oder ländlichen Kontext und dem 
spezifischen historischen Zeitpunkt. Ferner ist zu untersuchen, wie weit das stark dua-
listisch und asymmetrisch geprägte Konzept der Anthropologie, die rechtliche oder 
kirchliche Ordnung von spezifischen Interpretationen der Heiligen Schrift beeinflusst 
waren. Solche Studien möchten wir beginnen und voranbringen. 

 
 

1.3 Von der Gregorianischen Reform zur Krise der abendländischen Kirche 
 

Der erste Zeitabschnitt muss die Entwicklungen der Reform berücksichtigen, die wäh-
rend des Pontifikats von Papst Gregor VII. (1073�1085) begann. Sie stellte eine 
Wende in der Geschichte des Christentums dar, denn die politische und theologische 
Stärkung des Klerus führte dazu, dass die Sphäre der Laien geschwächt und die Frauen 
an den Rand gedrängt wurden. Besonders die strengen Regeln des reformierten 
Mönchtums, die eine absolute Reinheit der Geistlichen forderten, und die Verschärfung 
der Gesetze gegen Korruption und Konkubinat im Klerus sind hier zu nennen. Sie 
ließen immer klarer eine Sakramententheologie erkennen, die das Sakrament als heili-
gen Auftrag, als ein göttliches Recht verstand, und daher als eine Macht, die aus-

                                                           
2 Vgl. Umberto ECO, �Introduzione al Medioevo�, in Il Medioevo: Barbari Cristiani Musul-

mani (hg. v. Umberto Eco; Mailand: EncycloMedia 2010), 11�35. 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Adriana Valerio 14 

schließlich Männern vorbehalten war, gelebt wurde. Die Verteidigung der Reinheit und 
des Pflichtzölibats für den Klerus (1135 beim Konzil von Pisa festgelegt) begünstigten 
unausweichlich ein negatives Bild von Frauen und von Sexualität, die als unrein und 
als unvereinbar mit allem Heiligen galten.3 Der Gottesdienst erforderte einen nicht 
profanen Körper als Tempel, eine reine und unbefleckte Opfergabe, eine Distanzierung 
vom anderen Geschlecht. Die Rede von der rituellen Unreinheit der Frauen wurde mit 
harten Worten monastischer Misogynie geführt und berief sich auf die durch die 
Kirchenvätertheologie vermittelten Vorschriften des Buches Levitikus (Lev 15,19�30). 
Sie schlug sich in Pamphleten, Traktaten und Predigten nieder, in denen Sexualität und 
Eheleben abgewertet wurden. Die Argumente, die zur Förderung und Rechtfertigung 
des kirchlichen Zölibats benutzt wurden, stammten sowohl aus der Bibel als auch aus 
heidnischer und christlicher Literatur und wurden zum Hintergrund einer androzentri-
schen und gynophoben Kultur, die jahrhundertelang die Denkstrukturen des Abend-
landes beeinflussen sollte. Die Frau war demnach die Tochter Evas, der Verführerin, 
der Verantwortlichen für den Sündenfall (Gen 3; Sir 25,24), unrein schlechthin 
(Lev 15) und deswegen, wie Petrus Damiani sagt, materia peccandi, occasio per-
eundi.4  

Nichtsdestotrotz betraten die Frauen zusammen mit den Laien gerade ab Beginn des 
12. Jh. die politische und religiöse Bühne. Als Protagonistinnen versuchten sie, ihre 
Ziele zu erreichen, indem sie auf die veränderten sozialen und ökonomischen Bedin-
gungen reagierten: Die Entstehung der Geldwirtschaft, die Vermehrung der städtischen 

                                                           
3 Vgl. Gary MACY, The Hidden History of Women�s Ordination: Female Clergy in the Medie-

val West (New York: Oxford University Press, 2008); Anne BARSTOW, Married Priests and 
the Reforming Papacy: The Eleventh-Century Debates (TSR 12; New York: Edwin Mellon 
Press, 1982); André VAUCHEZ, �Clerical Celibacy and the Laity�, in Medieval Christianity 
(hg. v. Daniel Bornstein; A People�s History of Christianity 4; Minneapolis: Fortress Press, 
2009), 179�203.  

4 Contra intemperantes clericos, c. 7 (PL 145,410a�b); zur Meinung von Petrus Damiani über 
die Frauen siehe Dyan ELLIOTT, �The Priest�s Wife: Female Erasure and the Gregorian Re-
form�, in Medieval Religion: New Approaches (hg. v. Constance Berman; Rewriting His-
tory; New York: Routledge, 2005), 136�145. Man denke auch an das im 11. Jh. entstandene 
literarische Genre, das sich mit der asketischen Weltverachtung beschäftigt (contemptus 
mundi). Kardinal Lothar, der spätere Papst Innozenz III., schrieb Ende 1190 das besonders 
erfolgreiche Werk De miseria humanae conditione, das bis ins 17. Jh. große Verbreitung er-
fuhr (PL 217,701�746; kritische Ausgabe von Robert E. LEWIS [London: Scolar Press, 
1981], mit einer Liste von 672 Manuskripten). Hierin beschreibt Lothar mit vielen Zitaten 
aus biblischen Weisheitstexten (Psalmen, Ijob, Sprichwörter, Buch der Weisheit, Kohelet) 
und düsterem Pessimismus das klägliche Menschenleben, beginnend mit der Empfängnis: 
der Fötus nähre sich aus dem Blut, das �völlig verabscheuenswert und unrein� sei; �beim 
Kontakt mit ihm sprießen die Halme nicht mehr, die Büsche vertrocknen, die Gräser ster-
ben, die Bäume verlieren ihre Früchte und die Hunde rasen vor Tollwut, wenn sie es fres-
sen� (ex eius contactu fruges non germinent, arescant arbusta, moriantur herbe, amittant 
arbores fetus, et si canes inde comederint in rabiem efferantur): LOTARIO DI SEGNI, Il 
disprezzo del mondo (Turin: Luni, 1994), 38f. 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Die Bibel im Zentrum 15 

Bevölkerung, der Eintritt der Bürger in die wirtschaftlichen Aktivitäten und der stei-
gende Wohlstand lösten signifikante soziale Veränderungen aus, warfen aber auch die 
weitreichende Frage auf, ob die wachsende wirtschaftliche und politische Macht der 
Kirche mit der Botschaft des Evangeliums, das zur Armut und zum Teilen des Besitzes 
aufrief, vereinbar war.  

Schon der Historiker Herbert Grundmann hat aufgezeigt, dass einerseits eine enge 
Verbindung zwischen den religiösen Bewegungen und den sozioökonomischen Ent-
wicklungen des 12. Jh. bestand, andererseits aber die Reaktion auf die Korruption des 
Klerus und der Laien das Streben nach alternativen Lebensentwürfen, die sich besser 
mit den Regeln des Evangeliums vereinbaren ließen, bestärkte.5 Innerhalb der großen 
Reformbewegung, die im klösterlich-klerikalen Bereich begonnen hatte und sich auch 
unter den Laien kraftvoll durchsetzte, entwickelten sich ein ideales Modell des aposto-
lischen Lebens und das Bedürfnis nach einem einfachen Leben, wie es die frühen 
ChristInnen führten. Die Evangelien und die biblischen Schriften wurden zur Regel 
und zur Aufforderung an alle ChristInnen, den von Jesus gewiesenen Weg einzu-
schlagen.  

Zahlreiche Frauen entschieden sich für radikale Formen des christlichen Lebens, 
wählten Armut, Keuschheit, Nächstenliebe und Apostolat. In diesem Zusammenhang 
muss die grundlegende Bedeutung der Beginenbewegung erwähnt werden, die um 
1170 in Belgien entstanden war und deren Ausdehnung und Komplexität Jakob von 
Vitry (�1240) als Erster anerkannte.6 Das Phänomen dieser Frauen, die sich keinem 
existierenden Orden anschlossen und keiner schon bestehenden Klosterregel folgten, 
ist schon weitgehend untersucht worden. Sie lebten vor allem von ihrer Arbeit, waren 
vereint durch Gebet, Wohltätigkeit und Bibellektüre und interessierten sich, wie 
Gilbert von Tournai (�1284) enttäuscht bemerkte, für die subtilitates et novitates der 
theologischen Fragestellungen.7  

Die Fragen waren von erschütternder Aktualität und bestimmten den Kontrast 
zwischen der Kirche und einigen Bewegungen, die in späteren Entwicklungsstadien als 
Ketzer verurteilt wurden (Waldenser, Katharer, �Brüder und Schwestern des freien 
Geistes�, AnhängerInnen von Guglielma von Mailand). Es ging darum, wie man das 
Christentum zu verstehen und zu leben hatte (siehe den Aufsatz von Marina 
Benedetti). Die kirchliche Praxis erschien vielen als mit dem Evangelium unvereinbar. 
Es wurde immer wieder die Frage aufgeworfen, ob die Nachahmung des apostolischen 
Lebens, wie es im Ursprungsmythos Apg 4,32ff. dargestellt wird, nicht wichtiger als 
der Gehorsam gegenüber den Geistlichen sei; ob JüngerInnen und Kirche nicht von 
Armut bestimmt sein sollten (Mk 10,17ff.); ob die Unterscheidung zwischen Regeln 

                                                           
5 Herbert GRUNDMANN, Religiöse Bewegungen im Mittelalter: Untersuchungen über die 

geschichtlichen Zusammenhänge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und der religiösen 
Frauenbewegung im 12. und 13. Jahrhundert und über die geschichtlichen Grundlagen der 
deutschen Mystik (HS 267; Berlin: Ebering, 1935). 

6 Vgl. Romana GUARNIERI, Donne e Chiesa tra mistica e istituzioni (secoli XIII-XV) (Storia e 
Letteratura 218; Rom: Edizioni di Storia e Letteratura, 2004). 

7  Collectio de scandalis ecclesiae, AFH 24 (1931): 33�62; 61. 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Adriana Valerio 16 

und Ratschlägen nicht zugunsten der einzigen, für alle � Kleriker und Laien � gültigen 
Berufung zur Vollkommenheit (Mt 19,21) überwunden werden sollte. 

Antwort auf solche Fragen gaben die im 13. Jh. entstandenen Bettelorden, die die 
gefährlichen Erneuerungsbestrebungen innerhalb der Orthodoxie zu halten bestrebt 
waren; dies ist gründlich untersucht worden.8 Bei diesen Anstrengungen zur Unter-
drückung des Widerspruchs, zur Propaganda und zur Volksnähe waren die Lehre, die 
Predigt und die spirituelle Führung von entscheidender Bedeutung. Es galt also, Kom-
munikationssysteme zu erfinden, die die Bibel für die Gläubigen verständlicher und 
greifbarer machten, und gleichzeitig mit Hilfe der Heiligen Schrift das Verhalten der 
Gläubigen � und besonders der Frauen � in eine Richtung zu beeinflussen, die einer 
hierarchisch und patriarchalisch geordneten Gesellschaft nützlich war.  

Für die Frauen waren das Kloster (1298 verpflichtete Bonifaz VIII. mit dem Dekret 
Periculoso et detestabili die religiösen Frauen zur strengen Klausur) oder der Dritte 
Orden vorgesehen. Sie suchten sich jedoch neue Lebensräume, indem sie eine mysti-
sche und visionäre Dimension für sich entdeckten, die ihnen zur spirituellen Freiheit 
und individuellen Autonomie verhalf. All dies rief bei den Klerikern nicht wenig 
Misstrauen hervor, da sie Schwierigkeiten hatten, zwischen Heiligkeit und Simulation, 
zwischen korrekter religiöser Erfahrung und ketzerischer Irrlehre zu unterscheiden. Die 
Bibel wurde zum Lackmuspapier in einem nicht immer gelungenen Dialog zwischen 
den Mystikerinnen und ihren geistlichen Vätern, die ihnen zur spirituellen Führung 
übergeordnet waren.  

Die Jahre des Avignensischen Papsttums (1309�1377) und des großen abend-
ländischen Schismas (1378�1417) waren eine Zeit der kulturellen und politischen 
Auflösung sowie vieler Kriege, Hungersnöte und Pestepidemien. In diesem bedroh-
lichen Klima kam es zu einer Blüte prophetischer Erfahrungen und apokalyptischer 
Visionen. Das prophetische Erwachen im 15. Jh. betraf Kleriker wie Laien, Männer 
wie Frauen. Der Aufruf zur Eschatologie, die mit dem Gedankengut von Joachim von 
Fiore9 und dem humanistischen Traum von einem Zeitalter der radikalen Erneuerung 
verbunden war, die Ankündigung eines demütigen papa angelico, eines engelsgleichen 
Papstes, der die Reform der Kirche beginnen würde, der Traum von einer Einheit aller 
Völker durch die Bekehrung von Muslimen und Juden waren die Elemente einer star-
ken prophetischen Bewegung, deren einzigartige Hauptfiguren einige Frauen waren.  

                                                           
8 Vgl. Giulia BARONE, �Gli ordini mendicanti�, in Storia dell�Italia religiosa 1: L�antichità e 

il medioevo (hg. v. André Vauchez; Bari: Laterza, 1993), 347�373. 
9 Indem Joachim von Fiore (�1202) das Zeitalter des Heiligen Geistes einführte, erweiterte er 

den Zeitpunkt der Erlösung zu einem Zeitraum voller Freiheit und Gnade. Unter den vielen 
Veröffentlichungen über Joachim sei hingewiesen auf Marjorie REEVES und Warwick 
GOULD, Joachim of Fiore and the Myth of the Eternal Evangel in the Nineteenth and 
Twentieth Centuries (London: Clarendon, 1997); Roberto RUSCONI, Hg., Gioacchino da 
Fiore tra Bernardo di Clairvaux e Innocenzo III (Opere di Gioacchino da Fiore 13; Rom: 
Viella, 2001); Gian Luca POTESTÀ, Il tempo dell!Apocalisse: Vita di Gioacchino da Fiore 
(Collezione Storica; Rom: Laterza, 2004). 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Die Bibel im Zentrum 17 

Die prophetische Berufung ist eine Gnade, die Gott ohne Gegenleistung (gratia 
gratis data) für das Wohlergehen der ganzen Gemeinde und zum Nutzen der politi-
schen Gesellschaft verleiht, und die für die Kirche unverzichtbar ist. Auch Frauen 
können diese erhalten, denn laut Girolamo Savonarola wird die Gabe der Prophetie 
nicht dem Geschlecht, sondern der Reinheit des Herzens gegeben.10 In dieser Predigt 
aus dem Jahr 1496 sprach Savonarola über Debora und darüber, dass das Volk Gottes 
dem Urteil einer Frau unterstehe. Barak habe sich nicht beklagt, einer Frau zu gehor-
chen, sondern er glaubte und ging ganz einfach, weil Gott die Gabe der Prophetie gibt, 
wem er will, Männern und Frauen, Adeligen und einfachen Leuten (vgl. 1 Kor 14,4). 
Mehr noch, gerade die Frauen würden aufgrund ihrer Schwäche von Gott ausgewählt, 
die Mächtigen zu erniedrigen (1 Kor 1,27).  

Während die prophetischen Worte der Frauen immer mehr Gehör fanden, wurden 
parallel dazu jedoch auch die sexualfeindlichen Elemente einer Theologie bestärkt, die 
sich obsessiv mit dem Teufel beschäftigte. Die Verfolgung von Frauen, die als Hexen 
verdächtigt wurden, nahm immer mehr zu. Diese frauenfeindlichen Motive finden sich 
bereits im Werk des Franziskaners Alvaro Pelayo (�1350), der Beichtvater am Hof von 
Avignon war und zwischen 1330 und 1332 das Werk De statu et planctu ecclesiae 
schrieb, das jedoch erst 1474 in Ulm gedruckt wurde. Es enthält zahlreiche Nachrich-
ten über die Kirche und die Gesellschaft des 14. Jh., über Missbräuche und durchzu-
führende Reformen. Kapitel 45 betrifft �Die Konditionen und Laster der Frauen. Ob 
Frauen öffentliche Ämter innehaben dürfen� (De conditionibus et vitiis mulierum. An 
possint mulieres habere officia publica). Hundertzwei Gründe führt der Franziskaner 
an, um nicht nur die Minderwertigkeit, sondern auch die Gefährlichkeit der Frauen zu 
beweisen, die Ursprung der Sünde, Waffe des Teufels, Vertreiberin aus dem Paradies, 
Mutter des Verbrechens, Korruption des alten Gesetzes seien (caput peccati, arma 
diaboli, expulsio paradisi, delicti mater, corruptio legis antiquis). Die Frauen müssten 
deswegen unter Kontrolle gehalten und von allen öffentlichen Ämtern ausgeschlossen 
werden. Die hundertzwei Thesen werden mit zahlreichen, vorrangig alttestamentlichen 
Bibelzitaten unterfüttert, vor allem aus den Büchern Deuteronomium (Dtn 13.32.34), 
Numeri (Num 25), Sprüche (Spr 2.6.7.9.11.22), Jesus Sirach (Sir 7.9.19.23.25.26.33. 
42.47) und Hosea (Hos 5).  

In der dämonologischen Literatur wurden die frauenfeindlichen Elemente dieser 
Texte ausführlich zur Rechtfertigung des Kampfes gegen die Hexerei benutzt, die bis-
her nur als Aberglaube gegolten hatte und schließlich, gegen Ende des 15. Jh., die 
Eigenschaften einer wirklichen Häresie angenommen hatte. Die Sammlung Malleus 
maleficarum zeigt exemplarisch, wie Bibelstellen (z.B. Sir 25,13�26, insbes. V24; 
Koh 7,26; Spr 9,13), aber auch andere Texte instrumentalisiert wurden, um die Ängste 
dieser schwierigen Zeit auf die Frauen, die das bevorzugte Objekt der Aufmerksamkeit 

                                                           
10 Vgl. Girolamo SAVONAROLA, Prediche sopra Ruth e Michea (hg. v. Vincenzo Romano; 

2 Bde; Rom: Belardetti, 1962), 1:240 (Predigt Nr. VIII vom 8.9.1496). Siehe ebenso DERS., 
Fede e speranza di un profeta: Pagine scelte (hg. v. Adriana Valerio; LCSM 21; Mailand: 
Paoline, 1998). 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Adriana Valerio 18 

des Teufels seien, zu übertragen (siehe den Beitrag von Dinora Corsi). Paradoxerweise 
endet hier das �düstere� Mittelalter und beginnt die Moderne, die Zeit der Hexenjagd. 

 
 

1.4 Welche Bibel? 
 
Im Mittelalter wurde jegliche Bildung in den Dienst der Bibel gestellt, deren Studium 
als höchste Form des christlichen Wissens angesehen wurde. Zweifelsohne galt sie als 
direkt von Gott eingegebenes Wort und daher als Buch des Lebens und der Erlösung, 
als Interpretationsschlüssel für die gesamte Realität und unerschöpfliches Repertoire 
von Vorbildern; sie war Gegenstand textlicher und philologischer Untersuchungen und 
gleichzeitig unendliche Materie für Interpretationen.11  

Besonders die monastische Theologie beschäftigte sich durch Lektüre (lectio), An-
dacht (meditatio) und Gebet (oratio) mit den heiligen Texten, um schließlich das mys-
tische Verständnis (contemplatio) zu erreichen. Sie untersuchte die Texte, um die viel-
fältigen Sinnebenen � wörtlich, moralisch und spirituell � herauszufinden, die für das 
Glaubensleben am geeignetsten waren. Dieses stetige Sich-Nähren an der Heiligen 
Schrift (ruminatio) führte dazu, dass diese auswendig gelernt wurde und so die 
Denkstrukturen und den alltäglichen Sprachgebrauch beeinflusste. Im Kloster, in den 
männlichen wie weiblichen Orden, las und hörte man die Heilige Schrift in der Litur-
gie, im Chorgebet, im Refektorium, in der Zelle, und in vielen Momenten des Gebets 
und der Andacht kam sie wieder in den Sinn.12  

Diese komplexe und genaue exegetische Arbeit, die in den Klöstern des Mittelalters 
stattfand, wurde nicht an einem einzigen Korpus, einem definierten Kanon durch-
geführt, sondern an handgeschriebenen Texten, deren Überlieferung nicht immer sicher 
und zuverlässig war, da so viele verschiedene Kodizes, Übersetzungen und Kompen-
dien im Umlauf waren. Das Hohelied zum Beispiel wurde üblicherweise mit sonstiger 
Weisheitsliteratur unter dem Namen �Bücher Salomos� zusammengefasst. Die Offen-
barung des Johannes wurde separat oder zusammen mit dem Hohelied13 abgeschrieben; 
die Evangelien wurden nicht einzeln, sondern als Gruppe von Texten behandelt. Der 
Pentateuch (die fünf Bücher Mose) und der Hexateuch (die fünf Bücher Mose + Josua) 

                                                           
11 Vgl. Pier Cesare BORI, L�interpretazione infinita: L�ermeneutica cristiana antica e le sue 

trasformazioni (Saggi 326; Bologna: il Mulino, 1987). 
12 Unter den vielen Studien zur Bibel im Mittelalter seien erwähnt: Henri-Marie DE LUBAC, 

Exégèse médiévale: Les quatre sens de l�Écriture (4 Bde; Paris: Aubier Montaigne, 1959�
1964); Pierre RICHÉ und Guy LOBRICHON, Hg., Le Moyen Âge et la Bible (BiToTe 4; Paris: 
Beauchesne, 1984); Giuseppe CREMASCOLI und Claudio LEONARDI, Hg., La Bibbia nel Me-
dioevo (La Bibbia nella storia 16; Bologna: Dehoniane, 1996); Beryl SMALLEY, Lo studio 
della Bibbia nel Medioevo (Bologna: EDB, 2008), mit einem Vorwort von Gian Luca 
POTESTÀ, �Lo studio della Bibbia nel Medioevo�, ebd., 7�29; Originalausgabe: The Study 
of the Bible in the Middle Ages (Oxford: Clarendon; 1941). 

13 Vgl. Rossana E. GUGLIELMETTI, Hg., L�Apocalisse nel Medioevo (Millennio Medievale 90 / 
Atti di Convegni 27; Florenz: SISMEL � Edizioni del Galluzzo, 2011). 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Die Bibel im Zentrum 19 

wurden oft in Gruppen reproduziert. Die Psalmen gab es meist als einzelnes Buch, da 
es für liturgische Zwecke verwendet wurde.  

Wenn wir von der Bibel reden, müssen wir all dies bedenken und nicht nur nach der 
Verbreitung, sondern auch nach der Auswahl der Texte fragen, die im Mittelalter 
üblich war und dazu führte, dass einzelne Bücher der Bibel gegenüber anderen privi-
legiert wurden. Generell wurden die Paulusbriefe hochgeschätzt; die Offenbarung war 
das am meisten kommentierte Buch. Die Psalmen und das Hohelied wurden am meis-
ten gelesen und waren am beliebtesten. Die Psalmen boten den unumgänglichen Fun-
dus für das christliche Gebet. Das Hohelied war sowohl in der mystischen Literatur als 
auch in den Regelwerken der Nonnenklöster präsent, weil es sowohl die Liebesbezie-
hung zwischen Gott (der Ehemann, der beim Namen ruft) und der Seele der Gläubigen 
(die Geliebte) wunderbar beschrieb als auch die geweihte Jungfrau als Braut Christi 
versinnbildlichte.14 Man bedenke auch, dass die apokryphen Schriften des Alten und 
Neuen Testaments ebenso hoch angesehen waren wie die kanonischen. Aufgrund ihres 
Reichtums an Details, der dazu beitrug, die Frömmigkeit und die Vorstellungskraft der 
Gläubigen zu stärken, wurden sie für Predigten und in der Ikonographie verwendet.  

Die Bibeltexte selbst enthielten Glossen, also Notizen und Anmerkungen am Rand 
des gesamten Textes. Diese Kommentare nahmen das Gedankengut der Kirchenväter 
wieder auf und dienten als Lesehilfe. Sie zeigen, wie die patristische Theologie als in-
terpretativer Filter für die Auslegung der Bibel fungierte. Dadurch wurde auch das 
Frauenbild des Mittelalters nicht unwesentlich geprägt, denn das Verständnis der Texte 
war durch die kulturellen Vorurteile seiner Interpreten beeinflusst, die in den Texten 
das fanden, was sie selbst glaubten oder in ihrem Alltag beobachteten: in diesem Fall 
die soziale Unterordnung der Frauen.  

Zwischen dem 12. und 13. Jh. gesellten sich zu den Klöstern auch Schulen und 
Universitäten. In ihnen begann eine neue Art von Intellektuellen, Forschungsansätze zu 
erneuern. Die Fragen (quaestiones), die aus dem Bibeltext hervorgingen, mussten 
durch rationale Untersuchung und unter Verwendung der Dialektik beantwortet wer-
den. Um das Studium des Textes zu vereinfachen, wurde er in Kapitel und Verse auf-
geteilt, und um das Verständnis zu fördern und zu vertiefen, wurden Konkordanzen 
und Lexika erstellt. Es ist unmöglich zu übersehen, dass die Absichten völlig unter-
schiedlich sind, je nachdem, ob man die Bibel als Gebetsbuch oder als Quelle des Wis-
sens und Lernens behandelte. Eine Spannung entstand zwischen Kloster und Schule, 
zwischen lectio und disputatio, und nicht immer waren die Frauen hier unvorbereitet: 
Obwohl sie von den Zentren der Forschung ausgeschlossen waren, nahmen sie doch an 
den Debatten teil, die das Leben der Kirche durchzogen. Bedeutsam ist zum Beispiel 
die Empfehlung von Abaelard an Heloisa, dass sie und ihre Schwestern Hebräisch und 
Griechisch lernen sollten, um die Heilige Schrift zu verstehen. Noch bedeutsamer ist, 
dass Heloisa Abaelard exegetische Fragen stellte, um den heiligen Text genauer zu 
verstehen und ihn dann besser für die ethischen Entscheidungen in ihrem Leben ver-
wenden zu können (siehe den Beitrag von Constant J. Mews und Carmel Posa).  

                                                           
14 Vgl. Rossana E. GUGLIELMETTI, Hg., Il Cantico dei Cantici nel Medioevo (Millennio Me-

dievale 76 / Atti di Convegni 23; Florenz: SISMEL � Edizioni del Galluzzo, 2008). 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t



Adriana Valerio 20 

Die Bibel wurde grundsätzlich auf Lateinisch studiert. Die ersten Übersetzungen in 
Volkssprachen erschienen im Rahmen der auf Armut und Spiritualität konzentrierten 
Bewegungen und waren ein Grund zur Sorge für die Hierarchen der Kirche, die wenig 
geneigt waren, den Laien einen direkten Zugang zur Heiligen Schrift zu gewähren. Die 
Waldenser, die dazu beitrugen, dass die biblischen Texte zu Predigtzwecken übersetzt 
und verbreitet wurden, nutzten bei ihren Versammlungen zum Beispiel die Evangelien, 
die Paulusbriefe und die Psalmen.  

Im Übrigen muss gesagt werden, dass die Bibel zwischen dem 12. und 15. Jh. 
enorme materielle Veränderungen durchmachte. Neben den voluminösen Büchern, die 
zur Lesung auf der Kanzel vorgesehen waren, erschienen auch handliche, kleine For-
mate in nur einem Band für die persönliche Lektüre. In der ersten Hälfte des 13. Jh. 
wurde erst in Frankreich und in England, und einige Jahre später auch in Italien, im 
Umfeld der Universitäten eine �tragbare� Bibel produziert. Sie war kleinformatig, de-
koriert und für die alltägliche Lektüre von Privatpersonen, einer Elite von Laien, die 
einen direkten Umgang mit der Heiligen Schrift suchten, gedacht. 

Luxuriöse Manuskripte für Adelige können als �Bibles moralisées� betrachtet wer-
den. Diese hochwertig verarbeiteten Schriften enthielten Bibelverse mit kurzen Kom-
mentaren und Bildern, die die Geschichte erläuterten.  

Auch die sogenannte Biblia pauperum war eine besondere Art von Handschrift, in 
der Bilder und Bibeltexte vereint waren. Ausgewählte Zitate wurden in allegorischer 
Weise angeordnet, mit Verweisen auf das Alte Testament am rechten und linken Rand 
und auf das Neue Testament im Zentrum. Dieses Buch war nicht für Arme gedacht, 
sondern sollte einem Publikum von Laien biblische Geschichten in besser zugänglicher 
Form darstellen (siehe den Beitrag von Maria Leticia Sánchez Hernández).  

Die revolutionäre Erfindung des Buchdrucks mit beweglichen Lettern fand in der 
Bibel ihr liebstes Kind. Die venezianische Ausgabe einer Bibel in Volkssprache von 
1471, die vom Kamaldulenser Nicolò Malerbi herausgegeben wurde, basierte auf einer 
lateinischen Vulgata-Übersetzung und stellte eine überraschende Neuerung gegenüber 
der Manuskripttradition dar. Die Übersetzung in Volkssprache erzeugte auf ganz be-
sondere Weise einen neuartigen Zugang zur Heiligen Schrift, gerade für Laien. Malerbi 
selbst betonte die Notwendigkeit, die Bibel allen zur Verfügung zu stellen, ohne jegli-
chen Unterschied von Geschlecht oder Alter.15  

In Basel druckte Froben 1491 eine Taschenbibel im Oktavformat und führte so den 
heiligen Text in einen viel größeren Markt ein, der nicht nur aus Studenten und Predi-
gern bestand, sondern auch aus Laien und Frauen. Hier befinden wir uns aber schon in 
der Hochphase des Humanismus. 

 
 

                                                           
15 Epistola a Laurentio (1478), zitiert bei Edoardo BARBIERI, Le Bibbie italiane del Quattro-

cento e del Cinquecento: Storia e bibliografia ragionata delle edizioni in lingua italiana dal 
1471 al 1600 (2 Bde; Grandi Opere 4; Mailand: Bibliografica, 1991�1992), 1:43. 

©
 2

01
3 

W
. K

oh
lh

am
m

er
, S

tu
ttg

ar
t




