
Einleitung 
 
Matthias Gockel / Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt 
 
 
 
1. Zur Vorgeschichte des Bandes 
 
„Karl Barths Theologie ist eine Zumutung. Sie ist es in allen Phasen seines Wir-
kens gewesen.“1 Von Barths erstem Vortrag im Safenwiler Arbeiterverein, über 
seine Römerbriefkommentare, seine Abgrenzungen von theologischen Mit-
streitern, seine antifaschistischen Stellungnahmen vor dem und im Zweiten 
Weltkrieg, seine Absage an den grassierenden Antikommunismus nach 1945, 
bis hin zum letzten Band der Kirchlichen Dogmatik mit seiner Kritik der volks-
kirchlichen Kindertaufe – die Liste mit Beispielen für Barths Zumutungen in 
Kirche, Theologie und Gesellschaft ließe sich problemlos erweitern. Barths 
prononcierte Rede von Jesus Christus als wahrer Wirklichkeit, die jeder anderen 
Wirklichkeit ihre Bestimmung verleiht,2 hat sowohl eine kirchlich-theologische 
als auch eine politisch-gesellschaftliche Dimension, bis hin zur Kritik kapitalis-
tischer Herrschaftsverhältnisse.3 Es ist daher nicht verwunderlich, dass das 
Erbe von Barths Werk bis heute umstritten bleibt. 
 Die Beiträge des vorliegenden Bandes gehen zurück auf eine Tagung im 
September 2018 an der Universität Bonn. Der Titel der Tagung, „Konstellatio-
nen des (Anti-)Barthianismus“, bezeichnete die Spannungen zwischen „linken“ 
und „rechten“ Modellen der Barth-Interpretation sowie zwischen eher libera-
len und eher bekenntnisorientierten theologischen Ansätzen. Der Titel des 
Bandes erweitert diesen Fokus und rückt neben den Spannungen auch die 
Vielfalt der Deutungen, zu denen Barths Theologie herausfordert und einlädt, 
in den Fokus. 
 Die unterschiedliche und zuweilen gegensätzliche Interpretation von 
Barths Werk begann bereits zu seinen Lebzeiten, wie die Kontroverse zwischen 
Frans Breukelman und Eberhard Jüngel aus Anlass der Parrhesia-Tagung im 
Oktober 1967 in Basel belegt. Dort ging es um das christliche Verständnis des 
Alten Testaments, wobei Barth offensichtlich auf der Seite Breukelmans stand, 
ohne sich freilich explizit äußern zu wollen.4 Als Teil der neuen Diskussions-
                                                                  
1 Ingolf U. Dalferth, Theologischer Realismus und realistische Theologie bei Karl Barth, in: 

Evangelische Theologie 46 (1986), 402–422; 402. 
2 Vgl. Dalferth, a. a. O., 410. 
3 Vgl. exemplarisch Dieter Schellong, Karl Barth als Theologe der Neuzeit, in: Karl Gerhard 

Steck u. ders., Karl Barth und die Neuzeit (TEH NF 173), München 1973, 34–102; 100f. 
4 Vgl. Karl Barth, Gespräche 1964–1968, hg. von Eberhard Busch, Zürich 1997, 397f. 



8 Matthias Gockel / Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt 

lage, die sich um 1968 in der evangelischen Kirche und der bundesrepublikani-
schen Gesellschaft entwickelte, führte sodann die Kontroverse um Friedrich-
Wilhelm Marquardts Studie Theologie und Sozialismus zu der von Max Geiger 
konstatierten Spaltung des „Barthianismus“ in einen linken und einen rechten 
Flügel.5 Eine weitere Spaltung ergab sich kurz darauf aufgrund eines Münchner 
Interpretationsprojekts unter der Leitung von Trutz Rendtorff, das fragte, in-
wiefern Barths Theologie in grundlegender Kontinuität mit der liberalen Theo-
logie und dem Kulturprotestantismus verstanden werden könne.6 
 Ergänzend zu diesen beiden Richtungen stand das pejorativ geäußerte 
Urteil, Barths Denken sei „neo-orthodox“ oder autoritär und für emanzipierte 
Zeitgenossen untragbar, denn sie verwerfe „senkrecht von oben“ jegliche 
eigenständige menschliche Aktivität und fordere eine gedankenlose Unterwer-
fung unter Gottes Willen. Eine „neo-orthodoxe“ Rezeption gab es allerdings 
auch innerhalb des „Barthianismus“. Laut Marquardt war diese „ahistorische 
und damit notwendig apolitische Auffassung der Barthschen Dogmatik […] 
speziell in Deutschland das sehr zwielichtige Geheimnis des kirchlichen Erfol-
ges, den Barth hier eine Zeitlang hatte“.7 In der Konsequenz konnten, ähnlich 
wie im deutschen Mehrheitsluthertum, viele Neuaufbrüche der letzten 50 Jahre 
– seien es Theologien der Befreiung, Feministische Theologien oder Entwürfe 
einer grundlegenden theologischen Umkehr „nach Auschwitz“ – schnell mit 
dem Etikett der „Häresie“ versehen werden. Demnach gehe es in all diesen 
Versuchen lediglich um neue Formen einer „Bindestrich-Theologie“, die, in 
struktureller Parallele zur Häresie der Deutschen Christen, neben Jesus Chris-
tus, dem einen Wort Gottes, andere Offenbarungsquellen propagieren wollten. 
In markanter Abstraktion von inhaltlichen und kontextuellen Faktoren wurden 
theologische Denkverbote errichtet und eine theologisch oder politisch kon-
servative Grundhaltung eingenommen. 
 Dabei hatte Karl Barth eigentlich unmissverständlich klargestellt, was er 
von einer solchen „Orthodoxie“ hielt. Als er 1966 nach seiner Meinung über die 
Kampagne der evangelikalen Bekenntnisbewegung „Kein anderes Evangelium“ 
gegen die „moderne Theologie“ gefragt wurde, empfahl er die Rückfrage, ob 
dies auch den Protest gegen „das Begehren nach Ausrüstung der westdeut-
                                                                  
5 Max Geiger, Karl-Barth-Tagungen auf dem Leuenberg, in: Eduard Thurneysen, Karl Barth – 

„Theologie und Sozialismus“ in den Briefen seiner Frühzeit, Zürich 1973, 41–46; 45. Ob diese 
Spaltung nach dem Ende des osteuropäischen Staatssozialismus tatsächlich als überholt 
gelten kann, ist angesichts der anhaltenden globalen Wirtschaftskrise und der ange-
kündigten NATO-„Nachrüstung“, die wie vor 35 Jahren mit gezielter Desinformation ein-
hergeht, eine offene Frage. 

6 Vgl. zusammenfassend Stefan Holtmann, In den Paradigmenwechseln der 1970er Jahre, 
in: Michael Beintker (Hg.), Barth Handbuch, Tübingen 2016, 451–456. 

7 Friedrich-Wilhelm Marquardt, Theologie und Sozialismus. Das Beispiel Karl Barths, 3. um ein 
Nachw. erw. Aufl., München 1985, 246. Barth hielt die Bezeichnung „neo-orthodox“ als 
Charakterisierung seiner Theologie für völlig verfehlt. Vgl. Karl Barth, Die Kirchliche Dog-
matik, Bd. III: Die Lehre von der Schöpfung, 3. Teilbd. (1950), VII [Vorwort]. 



Einleitung 9 

schen Armee mit Atomwaffen“, gegen „den Krieg und die Kriegsführung der 
mit Westdeutschland verbündeten USA in Vietnam“, gegen die „Ausbrüche 
eines wüsten Antisemitismus“ und für einen Friedensschluss der BRD mit Ost-
europa „unter Anerkennung der seit 1945 bestehenden Grenzen“ in sich 
schließe: „Wenn euer richtiges Bekenntnis zu dem nach dem Zeugnis der Heili-
gen Schrift für uns gekreuzigten und auferstandenen Jesus Christus das in sich 
schließt und ausspricht, dann ist es ein rechtes, kostbares und fruchtbares Be-
kenntnis.“ Wenn nicht, dann sei es „kein rechtes, sondern ein totes, billiges, 
Mücken-seihendes und Kamele-verschluckendes“ Bekenntnis.8 
 Sollte Barth in Deutschland einst erfolgreich gewesen sein – was keines-
wegs feststeht –, so wird die theologische Landschaft hierzulande inzwischen 
längst durch eine Tendenz, die man als „Antibarthianismus“ bezeichnen kann, 
geprägt: Man weiß immer schon, dass Barth ein „neo-orthodoxer“ Theologe 
und als solcher dem neuzeitlichen Freiheitsbewusstsein nicht gewachsen war. 
Dabei scheut man nicht vor entstellenden Karikaturen zurück.9 Zudem wird oft 
übersehen, dass Barth selbst in einem späteren Aufsatz über „Möglichkeiten 
liberaler Theologie heute“ nachdachte. Er konnte sich eine Aufnahme dieser 
Tradition in Anlehnung an Martin Buber „von der eindeutigen Ich-Du-
Theologie der alttestamentlichen Propheten her“ und in Anlehnung an Leon-
hard Ragaz mit einer Betonung auf der „Zusammengehörigkeit Gottes mit dem 
Nächsten, des Nächsten mit Gott und in diesem Sinn [auf dem] ‚Reich Gottes‘“10 
vorstellen. 
 Noch komplizierter wird die Lage, wenn man die bei der Tagung vertrete-
nen Perspektiven jenseits der deutschen Grenzen einbezieht. So ruft das Stich-
wort „Sozialismus“ aus dem Mund der „Linksbarthianer“ in Tschechien wahr-
scheinlich andere Assoziationen hervor als in der Schweiz, den Niederlanden 
oder in Deutschland. Umgekehrt dürfte das Stichwort „Liberalismus“, das ger-
ne gegen Barth in Position gebracht wird, in einem Schweizer Kontext andere 

                                                                  
8 Karl Barth an Adolf Grau, 16.3.1966, in: ders., Offene Briefe 1945‒1968, hg. von Dieter Koch, 

Zürich 1984, 520f. 
9 Es ist bemerkenswert, wie illiberal manche „liberalen“ Theologen sich mit Hilfe grober 

Entstellungen gegenüber Barth behaupten wollen. Vgl. Jörg Lauster, Zwischen Entzau-
berung und Remythisierung. Zum Verhältnis von Bibel und Dogma (ThLZ.F 21), Leipzig 2008, 22: 
„Die Wort-Gottes-Theologie [habe] in der theologischen Landschaft Flurschäden hinter-
lassen“ und mit dem „Insistieren darauf, dass Gott redet“, eine „geradezu gewaltsame 
Infantilisierung des Gottesbegriffs“ betrieben. Diese pauschale damnatio gleicht Barths 
gelegentlicher, gerne beklagter Verurteilung der Wirkungsgeschichte Schleiermachers. 
Allerdings geht Barths negatives Urteil stets mit einer expliziten Würdigung Schleierma-
chers einher und bleibt auch heute noch theologisch anschlussfähig. Vgl. Matthias 
Gockel, Theologie des Heiligen Geistes? Erwägungen zu Karl Barths Schleiermacher-In-
terpretation, in: Theologische Literaturzeitung 143 (2018), 299‒314. 

10 Karl Barth, Möglichkeiten liberaler Theologie heute, in: Schweizerische Theologische Um-
schau 30 (1960), 95–101; 99f. 



10 Matthias Gockel / Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt 

Assoziationen hervorrufen als in den Niederlanden, Tschechien oder Deutsch-
land. 
 Möglicherweise kann eine andere Polarität hilfreich sein, um die Vielfalt 
der Barth-Interpretationen genauer zu fassen: die Differenz zwischen dedukti-
ver und induktiver Theologie. Auch Barths Theologie konnte und kann sowohl 
deduktiv als auch induktiv gelesen werden. Ein deduktives Verständnis seiner 
Theologie scheint in Dietrich Bonhoeffers Vorwurf des „Offenbarungspositi-
vismus“ gegen Barth vorzuliegen.11 Ins Politische gewendet hieß es dann noch 
zu Barths Lebzeiten aus der Feder Klaus Scholders, Barth habe zu denen gehört, 
„die da mitschossen“, als die Weimarer Republik „sturmreif geschossen wurde“ 
– dies sei „jedenfalls im Bewußtsein der weiteren Öffentlichkeit“ so gewesen.12 
Immerhin würdigte Scholder Barths republikanische Grundhaltung und sprach 
im Hinblick auf das vermeintliche „Bewußtsein der weiteren Öffentlichkeit“ 
von einer der vielen „Merkwürdigkeiten, an denen diese Zeit so reich [war]“.13 
 Tatsächlich gab es für ein solches „Mitschießen“ keine Belege, doch zwölf 
Jahre später lieferte Falk Wagner eine theoretische Erklärung: Provoziert durch 
Marquardts These über den Einfluss des Sozialismus auf Barths Theologie frag-
te er, welcher „Erkenntnisfortschritt“ sich ergebe, „wenn wir wissen, daß 
Barths Biographie und bestimmte Gehalte seiner Theologie gewissen Strömun-
gen des Sozialismus affin sind“.14 Der Sozialismus sei doch nur „ein bestimmter 
Anwendungsfall des Allgemeinen“, und das tatsächliche Konstruktionsprinzip 
der Theologie Barths bestehe in der „Selbstauslegung des Allgemeinen“, aus 
der sich „auch andere Anwendungsfälle herleiten“15 ließen. Man müsse daher 
„einen abstrakteren Bezugsrahmen wählen, der es erlaubt, die bestimmten 
inhaltlichen Strukturen sowohl des Sozialismus als auch der Theologie Barths 
zu begreifen“. Dann aber stelle sich heraus, „daß die inhaltliche Struktur der 

                                                                  
11 Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, hg. 

von Christian Gremmels (DBW 8), Gütersloh 1998, 404 u. ö. 
12 Klaus Scholder, Neuere deutsche Geschichte und protestantische Theologie. Aspekte und 

Fragen [1963], in: ders., Die Kirchen zwischen Republik und Gewaltherrschaft, hg. von Karl 
Otmar von Aretin u. Gerhard Besier, Berlin 1988, 84f. 

13 Scholder, a. a. O., 84. Diese historische Präzisierung wird indes oft übersehen. 
14 Falk Wagner, Theologische Gleichschaltung. Zur Christologie bei Karl Barth, in: Trutz 

Rendtorff (Hg.), Die Realisierung der Freiheit. Beiträge zur Kritik der Theologie Karl Barths, 
Gütersloh 1975, 10‒43; 40. Ein weiterer Auslöser war vermutlich Marquardts explizit ge-
gen einen früheren Aufsatz Wagners gerichtete These, Barth verstehe die Freiheit Gottes 
nicht im Sinne von „Autonomie“, „Selbstbestimmung“ oder „absoluter Subjektivität“. 
Laut Marquardt bleibt ein solches Verständnis „zu formal“ und zu wenig „historisch 
vermittelt“. Gottes Sein ist für Barth vielmehr das Sein des in Freiheit Liebenden (KD II/1, 
§ 28), und dieser Freiheit, die darin besteht, dass Gott „liebt und be-freit“, gelte es nach-
zudenken. Vgl. Friedrich-Wilhelm Marquardt, Zu-Sätze zu Falk Wagners Aufsatz: „Geh-
lens radikalisierter Handlungsbegriff“, Karl Barth betreffend, in: Zeitschrift für Evangelische 
Ethik 17 (1973), 230–237; 234f. 

15 Wagner, Theologische Gleichschaltung, 12f. 



Einleitung 11 

Barthschen Theologie nicht nur dem Sozialismus, sondern auch dem Faschis-
mus und seiner Theoriebildung verwandt ist“.16 Friedrich Wilhelm Graf ging 
noch einen Schritt weiter und meinte, bestimmte „Denkstrukturen“ der Dialek-
tischen Theologie – einschließlich Paul Tillichs – und des deutschen Faschis-
mus seien „identisch“17 und koinzidierten in der Kritik des neuzeitlichen Subjek-
tivitätsprinzips.  
 Damit wurde ausgerechnet der widerstehenden Theologie Barths unter-
stellt, sie nehme „Züge von Gewaltherrschaft“ an und ihr entscheidendes „De-
fizit“ bestehe in einem „Zwang zur Gleichschaltung“.18 Ihre Bedeutung im sog. 
Kirchenkampf habe darauf beruht, dass sie eine Theologie des „Ausschlusses“ 
darstellte, deren „innere Motorik auf Scheidung hin angelegt“ gewesen sei,19 
womit sie nicht nur dem Faschismus, sondern auch dem Stalinismus ähnelte. 
Barth habe Gottes „unbedingte Selbstbestimmung“ nicht positiv durch „Gottes 
Selbstdarstellung im anderen“,20 sondern negativ durch die Abstraktion von 
diesem Anderen gedacht. Barths Dogmatik degradiere die Freiheit des Men-
schen zugunsten der allerdings nur abstrakt und damit nicht wirklich unbe-
dingt-absoluten verstandenen Freiheit Gottes. Barth habe also eine „wirkliche 
Grenzüberschreitung ohne Begrenzung Gottes“21 nicht zu denken vermocht. Die 
in ihr „entworfene Versöhnung von Gott und Mensch“ sei letztlich „eine Ver-
söhnung ohne den Menschen“.22 
 Soweit die Ergebnisse einer deduktiven Barth-Lektüre „von oben“. Wagner 
und Graf übersahen jedoch, dass Barth, ganz ähnlich Max Horkheimer und 
Theodor W. Adorno in der Dialektik der Aufklärung, den Nationalsozialismus als 
eine geschichtliche Auswirkung des neuzeitlichen Subjektivitätsprinzips und 
                                                                  
16 Wagner, a. a. O., 41. 
17 Friedrich Wilhelm Graf, Die Freiheit der Entsprechung zu Gott. Bemerkungen zum theo-

zentrischen Ansatz der Anthropologie Karl Barths (1975), in: ders., Der heilige Zeitgeist. 
Studien zur Ideengeschichte der protestantischen Theologie in der Weimarer Republik, Tübingen 
2011, 381‒424; 421 (Hervorhebung d. Verf.). 

18 Wagner, Theologische Gleichschaltung, 38. 42. Erneut erhöht Graf die Betriebstempera-
tur der Polemik: Barth denke Gottes „Herrscher-Freiheit“ als „Zwang“ nicht nur zur 
„Gleichschaltung“, sondern zur „Vernichtung“ alles Besonderen und Widerständigen. 
Die „Denkstrukturen“ Barths glichen einem absoluten „Ermächtigungsgesetz“, nach dem 
Gott seine Souveränität „im Kampf um Lebensraum“ etablieren müsse. Graf, Die Freiheit 
der Entsprechung, 420f. Grafs rhetorische Aufladung (die Semantik der „Vernichtung“ 
wird auf einer Seite achtmal in Anschlag gebracht) will offensichtlich suggerieren, Barth 
habe faschistisch gedacht. 

19 Wagner, Theologische Gleichschaltung, 39. 
20 Wagner, a. a. O., 22. 
21 Stefan Holtmann, Karl Barth als Theologe der Neuzeit. Studien zur kritischen Deutung seiner 

Theologie (FsöTh 118), Göttingen, 2007, 214. Holtmanns nuancierte Rekonstruktion ver-
deutlicht, dass Wagner nicht monierte, Barth habe Gott zu absolut oder zu „stark“ ge-
dacht, sondern meinte, dass Barth den Gottesgedanken zu wenig absolut und damit zu 
„schwach“ fasste. 

22 Wagner, Theologische Gleichschaltung, 38. 



12 Matthias Gockel / Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt 

gerade nicht als dessen Gegensatz verstand. Die Beachtung dieses Zusammen-
hangs hätte ihrer Konstruktion – auf der einen Seite der aufgeklärte Liberalis-
mus und Individualismus, auf der anderen Seite die Dialektische Theologie, der 
Faschismus und der Stalinismus – von Anfang an den Boden entzogen.  
 Nun hatte Barths niederländischer Freund Kornelis H. Miskotte schon 1956 
in seinem Essay „Erlaubnis zum schriftgemäßen Denken“ stattdessen eine in-
duktive Barth-Lektüre „von unten“ empfohlen. Miskotte betonte als ein Spezi-
fikum der niederländischen Barth-Rezeption, gerade auch im Unterschied zur 
deutschen, den Kampf gegen die Abstraktionen, der „einer der allgemeinsten 
Charakterzüge“ der Kirchlichen Dogmatik sei. Diese wolle nicht „von oben, aus 
der Höhe einer philosophierenden Theologie“, sondern „von unten“, von den 
„kleingedruckten Exkursen zur Bibelerklärung“ her gelesen werden. Dass Barth 
in der Kirchlichen Dogmatik einem „Offenbarungspositivismus“ verfallen sei, 
könne nur behaupten, wer dieses Werk „von oben“, von den philosophischen 
„Abstraktionen“ her liest, und deren „formidabelste [sei] das Reden über 
‚Gott‘“, genauer über „Gott im allgemeinen“; denn: „Wenn Gott nicht Imma-
nuel, Gott-mit-uns ist, reden wir von einem abstrakten Gottesbilde.“23 
 Zwanzig Jahre später veröffentlichte Barths französischer Schüler und 
Freund Georges Casalis seine „Grundlagen einer induktiven Theologie“ unter 
dem Titel Die richtigen Ideen fallen nicht vom Himmel.24 Er spielte damit auf ein 
Zitat von Mao Zedong an: „Woher kommen die richtigen Ideen? Fallen sie vom 
Himmel? Nein. Sind sie angeboren? Nein. Sie können nur aus der gesellschaftli-
chen Praxis kommen.“25 Im „Geleitwort“ erläutert Casalis, dass er sich mit sei-
ner Rede von „induktiver Theologie“ von dem „deduktiven“ Weg abgrenzen 
wolle, „welcher der der traditionellen Theologie sei. Anstatt seinen methodo-
logischen Ausgangspunkt beim ‚Offenbarungsgut‘ […] zu nehmen, geht diese 
Formulierung von der wirklichen Geschichte aus“.26 Casalis übernimmt hier die 
Perspektive der Befreiungstheologie als Leitperspektive seines Ansatzes. 
 Dabei beschneidet die induktive Perspektive für Casalis keineswegs die 
„Freiheit des Wortes Gottes“, sondern setzt sie voraus als eine Freiheit, die 
„fortwährend neues und unerwartetes Engagement für den revolutionären 
Kampf hervorrufen“ kann.27 Dies gelte auch für die Bibellektüre: „die Bibel im 
                                                                  
23 Kornelis H. Miskotte, Erlaubnis zum schriftgemäßen Denken, in: Ernst Wolf u. a. (Hg.), 

Antwort. Karl Barth zum 70. Geburtstag, Zollikon-Zürich 1956, 29 u. 33f. Auf dieser Linie 
entstand später Frans H. Breukelmans „Biblische Theologie“ als detaillierte Ausarbeitung 
der Andeutungen Miskottes. Vgl. Frans H. Breukelman, Miskottes inspiratie: Tenach en 
dogmatiek, in: Kornelis H. Miskotte, De weg der verwachting, Baarn 1975, 34–50; 41. 

24 Georges Casalis, Les idées justes ne tombent pas du ciel. Eléments de „théologie inductive“, Paris 
1977; deutsche Übersetzung: Die richtigen Ideen fallen nicht vom Himmel. Grundlagen einer in-
duktiven Theologie, Stuttgart 1980. 

25 Mao Zedong, Das Rote Buch [1963]; zit. nach: Casalis, Die richtigen Ideen fallen nicht vom 
Himmel, 9. 

26 Casalis, Die richtigen Ideen, 9. 
27 Casalis, a. a. O., 69. 



Einleitung 13 

Rahmen der Militanz neu lesen, heißt nicht, ihr ein beliebiges ideologisches 
Raster unterzuschieben, sondern ihren [eigenen] roten Faden wiederaufzufin-
den“.28 Zwar rechnet Casalis auch die Theologie Barths zu den „großartigen 
Versuche[n] einer Gesamtschau“ von oben, die „nicht mehr möglich“ seien.29 
Gleichzeitig nimmt er jedoch an, dass letztlich jede Theologie von geschichtli-
cher Erfahrung ausgehe, so dass in diesem Sinne jede Theologie, auch die 
Barths, „induktiv“ vorgehe.30 Es ist dann nur die Frage, von welcher geschicht-
lichen Erfahrung die Theologie ausgeht: von der Erfahrung des Establishments 
oder der Erfahrung der Armen.31 
 Casalis’ Ansatz hat kein abstraktes theologisierendes oder religiöses „Sub-
jekt“ vor Augen, sondern lokalisiert dieses Subjekt in bestimmten gesellschaft-
lichen Kämpfen. Damit expliziert er die Erkenntnis, dass christliche Rede von 
Gott immer auf geschichtliche Macht- und Herrschaftsverhältnisse bezogen 
bleibt.32 Sein „induktiver“ Ansatz entspricht einem wichtigen Zug der Theolo-
gie Barths, der, gerade aufgrund der Bewegung Gottes sozusagen von oben 
nach unten, in der Übernahme der „Perspektive des Blicks von unten“, als 
Gleichnis der Stellung aller Menschen vor Gott, die theologische Grundhaltung 
erkennt – nicht ohne zu betonen, dass diese Perspektive eine stets zu überwin-
dende bleibt, weil es bei dem gesellschaftlichen ‚unten‘ „nicht bleiben kann“ 
und soll.33 Barths Kirchliche Dogmatik vermeidet zwar, zugunsten der „Gesamt-
schau“ (Casalis), konkrete geschichtliche Positionierungen, aber Barths poin-
tierte zeitgeschichtliche Stellungnahmen, die das Risiko des Widerspruchs 
nicht scheuen, unterstreichen die politische Relevanz theologischer Aussagen. 
 Außerdem ist daran zu erinnern, dass Gottes Blick „nach unten“ oder, mit 
Casalis gesprochen, die Freiheit des Wortes Gottes, impliziert, dass im mensch-
lichen Nach-denken dieses Blicks der Wirklichkeit und Bewegung von Gott her 
zum Menschen hin immer auch die Wirklichkeit und Bewegung vom Menschen 
her auf Gott hin entspricht – ungetrennt und unvermischt! Barths Versöh-
nungslehre hat konsequent beide Richtungen im Blick, indem sie die „subjekti-

                                                                  
28 Casalis, a. a. O., 65. 
29 Casalis, a. a. O., 23. 
30 Vgl. Casalis, a. a. O., 48‒53. 
31 In eine ähnliche Richtung geht bereits eine Notiz von Dietrich Bonhoeffer über den Blick 

„von unten“: „Es bleibt ein Erlebnis von unvergleichlichem Wert, daß wir die großen Er-
eignisse der Weltgeschichte einmal von unten, aus der Perspektive der Ausgeschalteten, 
Beargwöhnten, Schlechtbehandelten, Machtlosen, Unterdrückten und Verhöhnten, kurz 
der Leidenden sehen gelernt haben.“ Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe 
und Aufzeichnungen aus der Haft, hg. von Christian Gremmels u. a. (DBW 8), Gütersloh 1998, 
38. 

32 S. o. Anm. 3. 
33 Vgl. Torsten Meireis, Der Blick nach unten. Provokationen zur Gerechtigkeit bei Karl 

Barth, in: Zeitschrift für Dialektische Theologie 28 (2012), 24‒43; 31. 



14 Matthias Gockel / Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt 

ve Realisierung der Versöhnung“34 durch den Heiligen Geist in die objektive 
Geschichte Jesu Christi integriert. Damit will sie das „ganze Werk Gottes für die 
Kreatur, für und in und mit dem Menschen“35 anschaulich werden lassen und 
der abstrakten Trennung zwischen einem Denken von Gott her zum Menschen 
hin und einem Denken vom Menschen her auf Gott hin wehren. 
 
 
2. Zu den Beiträgen des Bandes 
 
Der Beitrag von Dick Boer (Amsterdam) analysiert Barths eigene Rezeption an-
derer Denker unter der Frage: „Hat Barth Schleiermacher wirklich verstan-
den?“ Boer liest Schleiermacher als Theologen, der das Erbe der französischen 
Revolution „retten“ wollte und den revolutionär gesonnenen Gebildeten die 
Religion als heilsame Relativierung menschlicher Freiheit nahebringen wollte. 
Er hinterfragt Barths Annahme, dass Schleiermachers Definition der Frömmig-
keit als „Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit“ rein passiv gemeint war. Das 
Besondere des christlichen Glaubens sei auf das „Konkret-Allgemeine“ – nicht 
nur auf das „Abstrakt-Allgemeine“ – zu beziehen und damit auf den jeweiligen 
geschichtlich-gesellschaftlichen Kontext. Daher betont Boer, dass Schleierma-
chers Projekt nicht auf gesellschaftliche Assimilation zielte, wie Barth meinte, 
sondern darauf, den „revolutionären Charakter“ des christlichen Glaubens, 
d. h. seine Eigentümlichkeit, „sich in der Welt von der Welt zu unterscheiden“, 
zu verdeutlichen. Außerdem habe Barth die Funktion der Einleitung zu Schlei-
ermachers Glaubenslehre falsch verstanden. Sie sei eine erste „Ortsbestimmung“ 
der dogmatischen Aufgabe und biete eine „Phänomenologie des christlichen 
Glaubens“, die auch für Außenstehende verständlich sein will. 
 Matthias Gockel (Basel) analysiert in seinem Beitrag „Karl Barths theopoliti-
sche[n] Sozialismus“. Schon beim frühen Barth lasse sich eine Nähe zu marxis-
tischen Denkfiguren erkennen. Er verstehe die soziale Frage als „Ausdruck 
eines Menschheitsproblems“, das in der „doppelten Verantwortlichkeit gegen-
über Gott und den Menschen“ liege. Barths Studien zur Arbeiterfrage führten 
zu der Einsicht, dass es sich um ein strukturell-historisches Phänomen und 
Problem handele. Gockel konstatiert, dass die Entwicklung von Barths theopo-
litischem Sozialismus „parallel zu seiner Wende zur dialektischen Theologie“ 
verlaufen sei. Im Römerbrief setze Barth seine revolutionäre Theologie an die 
Stelle des revolutionären Sozialismus und rücke diesen in eine eschatologische 
Perspektive, die für sein Denken prägend bleibe. Außerdem werde in der 
Schöpfungslehre der Kirchlichen Dogmatik und ihrer Auseinandersetzung mit 
                                                                  
34 Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik, Bd. IV: Die Lehre von der Versöhnung, 1. Teilbd. (1953), 

719. 
35 Barth, Nachwort [1968], in: Schleiermacher-Auswahl, hg. von Heinz Bolli, 3. Aufl. Gütersloh 

1983, 290–312; 311. 



Einleitung 15 

dem Marxismus eine sachliche Kontinuität mit Barths früheren Texten deut-
lich. Insgesamt verstehe er das Reich Gottes nicht bloß als Ideal, sondern als 
„eine wirkliche Bewegung, die den jetzigen Zustand aufhebt“. 
 Andreas Krebs (Bonn) nimmt in seinem Beitrag „Die Kirche als Schutzhort 
der Freiheit “ die Barth-Rezeption in der altkatholischen Kirche in den Blick. In 
einem Kontext, der sich konfessionell bewusst als katholisch versteht, kon-
zentriert sich Krebs nach einer kurzen Skizze der Entstehung der Altkatholi-
schen Kirche auf die „Wirkungsgeschichte des politischen Karl Barth“. Mit 
Blick auf Ernst Gaugler, einen engen „Gesprächspartner Barths“ und „offenen 
Kritiker des Nationalsozialismus“, analysiert Krebs verschiedene Faktoren, die 
innerhalb der Altkatholischen Kirche zur Anschlussfähigkeit zum Nationalso-
zialismus führten: „unpolitischer Katholizismus“, „Antiultramontanismus“ und 
„Nationalkirchenekklesiologie“. Gauglers eher konservative Vorstellung von 
der Kirche folge Barths Grundsatz, dass es „kein Duplikat der Kirche im politi-
schen Raum“ gebe. Dies habe zur Folge, dass die Kirche sich „mit keinem politi-
schen Ideengebäude als Ganzem identifizieren kann“, sondern sich vielmehr 
als „Schutzhort der Freiheit“ für Menschen in Notsituationen einzusetzen ha-
be. 
 Christian Neddens (Oberursel) untersucht das Verhältnis von Hans Joachim 
Iwand und Karl Barth, vor allem im Hinblick auf „politisch-theologische Kon-
stellationen im Kalten Krieg“. Im Mittelpunkt stehen umstrittene Themen in 
der evangelischen Theologie (Gesetz und Evangelium, Christusglaube und Men-
schenbild) und in der Politik (z. B. die atomare Aufrüstung oder die Versöh-
nung mit den Völkern Osteuropas) sowie die Frage nach der inneren Verbin-
dung von Theologie und Politik. Dabei werden exemplarisch die Probleme 
sichtbar, mit denen ein Lutheraner wie Iwand, der nicht „ins Horn der Anti-
barthianer und Antikommunisten stoßen wollte“, in Westdeutschland konfron-
tiert wurde. Iwand stand Barth nahe, auch wenn er an manchen Stellen von 
Luther her bleibende kritische Vorbehalte äußerte. Er habe von der theologi-
schen Sache sowie von der Bibel und den reformatorischen Grundentscheidun-
gen her die Fragen seiner Zeit durchdenken wollen, „im aufmerksamen Hören 
auf das, was Barth von seiner anderen Warte aus zu sagen hatte“. 
 In vergleichender Perspektive bringt Ulrike Sallandt (Bonn) den dogmati-
schen Ansatz Karl Barths in eine spannungsreiche Konstellation mit der Alteri-
tätsphilosophie von Emmanuel Lévinas, wobei insbesondere die Rede von der 
„Menschlichkeit Gottes“ in Barths Spätwerk als Anknüpfungspunkt dient. 
Wenn Barth die „Grundform der Menschlichkeit“ als ein „Sein in der Begeg-
nung“ bestimmt, dann spiegele sich in dieser „Zweisamkeit für den Mitmen-
schen“ das „absolute Ja des Schöpfers zu seinem Geschöpf“ und damit die 
„Treue und Beständigkeit des Bundes“. Wenn Barth dieses Sein in der Begeg-
nung aber in einem christologisch vermittelten „gerne“ gipfeln lasse, in dem er 
„das Geheimnis der Begegnung mit dem Mitmenschen“ auszudrücken versu-
che, dann bestehe die Gefahr, dass „die Eigenständigkeit des Du“ reduziert 



16 Matthias Gockel / Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt 

werde. Demgegenüber komme bei Lévinas das „absolute Paradox“ der Begeg-
nung zwischen Gott und Mensch „ausschließlich ausgehend vom Anderen“ 
zum Ausdruck. Es könne nur „im Bruch, in radikaler Distanz (Entfernung), vom 
Jenseits aus, zugleich in leiblicher, ethischer Bindung ans Diesseits unserer 
Systeme“ gedacht werden. Spätestens seit Auschwitz komme es darauf an, eine 
„ethische Sprache“ zu entwickeln, deren Potential nicht in der Vermittlung 
liege, sondern darin, die „schöpferische Differenz“ zwischen Schöpfer und 
Geschöpf radikal zu benennen. 
 Jan Štefan (Prag) untersucht, inwiefern der frühe Karl Barth als „Kronzeuge 
des Linksbarthianismus“ gelten kann. Zu diesem Zweck fragt er, inwiefern die 
Predigten, Reden und Texte aus Barths Safenwiler Zeit (1911–1921) heute noch 
aktuell sind. Die evangelisch-kirchliche, theologische und politische Lage im 
frühen 21. Jahrhundert sei im Vergleich mit den 1970er Jahren, als die ersten 
Bände der Karl-Barth-Gesamtausgabe erschienen, totaliter aliter. Štefan weist 
auf verschiedene Rollen Barths hin – „Genosse Barth“, „Bruder Barth“, „Vater 
Barth“ – und kommt zu dem Ergebnis, dass sowohl „das rechtsbarthianische 
Barth-Bild eines unpolitischen Safenwiler Pfarrers“ als auch „das linskbarthia-
nische Barth-Bild eines politisierenden Safenwiler Pfarrers“ zu hinterfragen 
sind. Das in diesen gegensätzlichen Ansichten implizierte Entweder-Oder habe 
im „postmodernen“ und „postliberalen“ Zeitalter ohnehin seine Gültigkeit 
verloren. Abschließend betont Štefan, dass der Schwerpunkt der Barth-
Forschung inzwischen im englischsprachigen Bereich liege, auch wenn die Karl 
Barth-Gesamtausgabe nach wie vor ein wichtiges Korrektiv gegenüber allen 
Interpretationen bleibe. 
 In seinem Beitrag „Was nun? […] Notizen des Autors nach vierzig Jahren“ 
reflektiert Peter Winzeler (Bern) seine eigene Interpretation der Theologie 
Barths als „‚Widerstehende Theologie‘ zwischen ‚linkem‘ Dezisionismus und 
‚rechtem‘ Anti-Barthianismus“. Im Gespräch mit diversen theologischen, mar-
xistischen und jüdischen Stimmen erläutert er seine intellektuelle Biographie 
und die wichtigsten Motive bei der Abfassung seiner Dissertation, die 1978 
eingereicht und 1982 veröffentlicht wurde. Vor dem Hintergrund heutiger 
Herausforderungen im real existierenden Kapitalismus nimmt er Stellung zu 
kritischen Anfragen, anderen Barth-Interpretationen sowie vor allem zur Fra-
ge, inwiefern Barths Theologie „politisch“ sei. Er kommt zu dem Ergebnis, dass 
er sein „rotes Buch“ heute nicht anders schreiben würde. Das zentrale Thema 
der Barth-Interpretation bleibt für ihn die „Gottesfrage“, denn es bedürfe im-
mer wieder der lebendigen Hoffnung auf den „GOTT Israels“ im Kampf gegen 
die falschen Götter der „bürgerlichen Gesellschaft“ (Hegel) und gegen die Ver-
schleierung politisch-ökonomischer Macht- und Herrschaftsverhältnisse als 
vermeintliche Naturgesetze. 
 Sabine Plonz (Münster) untersucht in ihrem Beitrag „Theologie im ver-
änderten Kontext“ Barths Theologie in politisch-ideologischen Konflikten seit 
1968. Sie liest sein Werk als Widerspruch gegen die „Verbürgerlichung des 




