Einleitung

Matthias Gockel / Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt

1. Zur Vorgeschichte des Bandes

»Karl Barths Theologie ist eine Zumutung. Sie ist es in allen Phasen seines Wir-
kens gewesen.“! Von Barths erstem Vortrag im Safenwiler Arbeiterverein, tiber
seine Romerbriefkommentare, seine Abgrenzungen von theologischen Mit-
streitern, seine antifaschistischen Stellungnahmen vor dem und im Zweiten
Weltkrieg, seine Absage an den grassierenden Antikommunismus nach 1945,
bis hin zum letzten Band der Kirchlichen Dogmatik mit seiner Kritik der volks-
kirchlichen Kindertaufe - die Liste mit Beispielen fiir Barths Zumutungen in
Kirche, Theologie und Gesellschaft lieRe sich problemlos erweitern. Barths
prononcierte Rede von Jesus Christus als wahrer Wirklichkeit, die jeder anderen
Wirklichkeit ihre Bestimmung verleiht,? hat sowohl eine kirchlich-theologische
als auch eine politisch-gesellschaftliche Dimension, bis hin zur Kritik kapitalis-
tischer Herrschaftsverhiltnisse.® Es ist daher nicht verwunderlich, dass das
Erbe von Barths Werk bis heute umstritten bleibt.

Die Beitrdge des vorliegenden Bandes gehen zuriick auf eine Tagung im
September 2018 an der Universitit Bonn. Der Titel der Tagung, ,,Konstellatio-
nen des (Anti-)Barthianismus®, bezeichnete die Spannungen zwischen ,,linken*
und ,,rechten” Modellen der Barth-Interpretation sowie zwischen eher libera-
len und eher bekenntnisorientierten theologischen Ansitzen. Der Titel des
Bandes erweitert diesen Fokus und riickt neben den Spannungen auch die
Vielfalt der Deutungen, zu denen Barths Theologie herausfordert und einldt,
in den Fokus.

Die unterschiedliche und zuweilen gegensitzliche Interpretation von
Barths Werk begann bereits zu seinen Lebzeiten, wie die Kontroverse zwischen
Frans Breukelman und Eberhard Jingel aus Anlass der Parrhesia-Tagung im
Oktober 1967 in Basel belegt. Dort ging es um das christliche Verstidndnis des
Alten Testaments, wobei Barth offensichtlich auf der Seite Breukelmans stand,
ohne sich freilich explizit &uRern zu wollen.* Als Teil der neuen Diskussions-

Ingolf U. Dalferth, Theologischer Realismus und realistische Theologie bei Karl Barth, in:
Evangelische Theologie 46 (1986), 402-422; 402.

* Vgl Dalferth, a. a. 0., 410.

Vgl. exemplarisch Dieter Schellong, Karl Barth als Theologe der Neuzeit, in: Karl Gerhard
Steck u. ders., Karl Barth und die Neuzeit (TEH NF 173), Miinchen 1973, 34-102; 100f.

*  Vgl. Karl Barth, Gespriche 1964-1968, hg. von Eberhard Busch, Ziirich 1997, 397f.



8 Matthias Gockel / Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt

lage, die sich um 1968 in der evangelischen Kirche und der bundesrepublikani-
schen Gesellschaft entwickelte, fiihrte sodann die Kontroverse um Friedrich-
Wilhelm Marquardts Studie Theologie und Sozialismus zu der von Max Geiger
konstatierten Spaltung des ,,Barthianismus* in einen linken und einen rechten
Fliigel.” Eine weitere Spaltung ergab sich kurz darauf aufgrund eines Miinchner
Interpretationsprojekts unter der Leitung von Trutz Rendtorff, das fragte, in-
wiefern Barths Theologie in grundlegender Kontinuitit mit der liberalen Theo-
logie und dem Kulturprotestantismus verstanden werden kénne.®

Erginzend zu diesen beiden Richtungen stand das pejorativ geduRerte
Urteil, Barths Denken sei ,,neo-orthodox* oder autoritir und fiir emanzipierte
Zeitgenossen untragbar, denn sie verwerfe ,senkrecht von oben“ jegliche
eigenstidndige menschliche Aktivitit und fordere eine gedankenlose Unterwer-
fung unter Gottes Willen. Eine ,neo-orthodoxe” Rezeption gab es allerdings
auch innerhalb des ,Barthianismus®. Laut Marquardt war diese ,,ahistorische
und damit notwendig apolitische Auffassung der Barthschen Dogmatik [...]
speziell in Deutschland das sehr zwielichtige Geheimnis des kirchlichen Erfol-
ges, den Barth hier eine Zeitlang hatte®.” In der Konsequenz konnten, dhnlich
wie im deutschen Mehrheitsluthertum, viele Neuaufbriiche der letzten 50 Jahre
- seien es Theologien der Befreiung, Feministische Theologien oder Entwiirfe
einer grundlegenden theologischen Umkehr ,,nach Auschwitz* - schnell mit
dem Etikett der ,Hiresie” versehen werden. Demnach gehe es in all diesen
Versuchen lediglich um neue Formen einer ,Bindestrich-Theologie®, die, in
struktureller Parallele zur Hiresie der Deutschen Christen, neben Jesus Chris-
tus, dem einen Wort Gottes, andere Offenbarungsquellen propagieren wollten.
In markanter Abstraktion von inhaltlichen und kontextuellen Faktoren wurden
theologische Denkverbote errichtet und eine theologisch oder politisch kon-
servative Grundhaltung eingenommen.

Dabei hatte Karl Barth eigentlich unmissverstindlich klargestellt, was er
von einer solchen ,,Orthodoxie hielt. Als er 1966 nach seiner Meinung tiber die
Kampagne der evangelikalen Bekenntnisbewegung ,,Kein anderes Evangelium*
gegen die ,moderne Theologie* gefragt wurde, empfahl er die Riickfrage, ob
dies auch den Protest gegen ,,das Begehren nach Ausriistung der westdeut-

5

Max Geiger, Karl-Barth-Tagungen auf dem Leuenberg, in: Eduard Thurneysen, Karl Barth -
, Theologie und Sozialismus“ in den Briefen seiner Friihzeit, Ziirich 1973, 41-46; 45. Ob diese
Spaltung nach dem Ende des osteuropdischen Staatssozialismus tatséchlich als tiberholt
gelten kann, ist angesichts der anhaltenden globalen Wirtschaftskrise und der ange-
kiindigten NATO-,,Nachriistung®, die wie vor 35 Jahren mit gezielter Desinformation ein-
hergeht, eine offene Frage.

Vgl. zusammenfassend Stefan Holtmann, In den Paradigmenwechseln der 1970er Jahre,
in: Michael Beintker (Hg.), Barth Handbuch, Tiibingen 2016, 451-456.

Friedrich-Wilhelm Marquardt, Theologie und Sozialismus. Das Beispiel Karl Barths, 3. um ein
Nachw. erw. Aufl., Miinchen 1985, 246. Barth hielt die Bezeichnung ,,neo-orthodox* als
Charakterisierung seiner Theologie fiir véllig verfehlt. Vgl. Karl Barth, Die Kirchliche Dog-
matik, Bd. II: Die Lehre von der Schépfung, 3. Teilbd. (1950), VII [Vorwort].



Einleitung 9

schen Armee mit Atomwaffen, gegen ,den Krieg und die Kriegsfiihrung der
mit Westdeutschland verbiindeten USA in Vietnam“, gegen die ,Ausbriiche
eines wiisten Antisemitismus“ und fiir einen Friedensschluss der BRD mit Ost-
europa ,unter Anerkennung der seit 1945 bestehenden Grenzen“ in sich
schlieRe: ,,Wenn euer richtiges Bekenntnis zu dem nach dem Zeugnis der Heili-
gen Schrift fiir uns gekreuzigten und auferstandenen Jesus Christus das in sich
schlieft und ausspricht, dann ist es ein rechtes, kostbares und fruchtbares Be-
kenntnis.“ Wenn nicht, dann sei es ,kein rechtes, sondern ein totes, billiges,
Miicken-seihendes und Kamele-verschluckendes* Bekenntnis.?

Sollte Barth in Deutschland einst erfolgreich gewesen sein - was keines-
wegs feststeht -, so wird die theologische Landschaft hierzulande inzwischen
langst durch eine Tendenz, die man als ,,Antibarthianismus* bezeichnen kann,
geprdgt: Man weifl immer schon, dass Barth ein ,,neo-orthodoxer* Theologe
und als solcher dem neuzeitlichen Freiheitsbewusstsein nicht gewachsen war.
Dabei scheut man nicht vor entstellenden Karikaturen zuriick.’ Zudem wird oft
libersehen, dass Barth selbst in einem spdteren Aufsatz iiber ,Mdglichkeiten
liberaler Theologie heute* nachdachte. Er konnte sich eine Aufnahme dieser
Tradition in Anlehnung an Martin Buber ,von der eindeutigen Ich-Du-
Theologie der alttestamentlichen Propheten her” und in Anlehnung an Leon-
hard Ragaz mit einer Betonung auf der ,,Zusammengehdrigkeit Gottes mit dem
Nichsten, des Nachsten mit Gott und in diesem Sinn [auf dem] ,Reich Gottes*“*°
vorstellen.

Noch komplizierter wird die Lage, wenn man die bei der Tagung vertrete-
nen Perspektiven jenseits der deutschen Grenzen einbezieht. So ruft das Stich-
wort ,,Sozialismus*” aus dem Mund der , Linksbarthianer” in Tschechien wahr-
scheinlich andere Assoziationen hervor als in der Schweiz, den Niederlanden
oder in Deutschland. Umgekehrt diirfte das Stichwort ,Liberalismus®, das ger-
ne gegen Barth in Position gebracht wird, in einem Schweizer Kontext andere

®  Karl Barth an Adolf Grau, 16.3.1966, in: ders., Offene Briefe 1945-1968, hg. von Dieter Koch,
Ziirich 1984, 520f.

Es ist bemerkenswert, wie illiberal manche , liberalen” Theologen sich mit Hilfe grober
Entstellungen gegeniiber Barth behaupten wollen. Vgl. Jorg Lauster, Zwischen Entzau-
berung und Remythisierung. Zum Verhdltnis von Bibel und Dogma (ThLZ.F 21), Leipzig 2008, 22:
»Die Wort-Gottes-Theologie [habe] in der theologischen Landschaft Flurschdden hinter-
lassen” und mit dem ,Insistieren darauf, dass Gott redet”, eine ,geradezu gewaltsame
Infantilisierung des Gottesbegriffs“ betrieben. Diese pauschale damnatio gleicht Barths
gelegentlicher, gerne beklagter Verurteilung der Wirkungsgeschichte Schleiermachers.
Allerdings geht Barths negatives Urteil stets mit einer expliziten Wiirdigung Schleierma-
chers einher und bleibt auch heute noch theologisch anschlussfihig. Vgl. Matthias
Gockel, Theologie des Heiligen Geistes? Erwdgungen zu Karl Barths Schleiermacher-In-
terpretation, in: Theologische Literaturzeitung 143 (2018), 299-314.

Karl Barth, Moglichkeiten liberaler Theologie heute, in: Schweizerische Theologische Um-
schau 30 (1960), 95-101; 991,



10 Matthias Gockel / Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt

Assoziationen hervorrufen als in den Niederlanden, Tschechien oder Deutsch-
land.

Moglicherweise kann eine andere Polaritdt hilfreich sein, um die Vielfalt
der Barth-Interpretationen genauer zu fassen: die Differenz zwischen dedukti-
ver und induktiver Theologie. Auch Barths Theologie konnte und kann sowohl
deduktiv als auch induktiv gelesen werden. Ein deduktives Verstindnis seiner
Theologie scheint in Dietrich Bonhoeffers Vorwurf des ,,Offenbarungspositi-
vismus* gegen Barth vorzuliegen." Ins Politische gewendet hief es dann noch
zu Barths Lebzeiten aus der Feder Klaus Scholders, Barth habe zu denen gehort,
,,die da mitschossen“, als die Weimarer Republik ,,sturmreif geschossen wurde*
- dies sei ,,jedenfalls im BewuRtsein der weiteren Offentlichkeit” so gewesen."
Immerhin wiirdigte Scholder Barths republikanische Grundhaltung und sprach
im Hinblick auf das vermeintliche ,BewuRtsein der weiteren Offentlichkeit*
von einer der vielen ,,Merkwiirdigkeiten, an denen diese Zeit so reich [war]“."

Tatsédchlich gab es fiir ein solches ,MitschieBen* keine Belege, doch zwolf
Jahre spiter lieferte Falk Wagner eine theoretische Erklarung: Provoziert durch
Marquardts These iiber den Einfluss des Sozialismus auf Barths Theologie frag-
te er, welcher ,Erkenntnisfortschritt* sich ergebe, ,,wenn wir wissen, daR
Barths Biographie und bestimmte Gehalte seiner Theologie gewissen Strémun-
gen des Sozialismus affin sind“." Der Sozialismus sei doch nur ,,ein bestimmter
Anwendungsfall des Allgemeinen®, und das tatsichliche Konstruktionsprinzip
der Theologie Barths bestehe in der ,,Selbstauslegung des Allgemeinen®, aus
der sich ,,auch andere Anwendungsfille herleiten“” lieRen. Man miisse daher
,einen abstrakteren Bezugsrahmen wihlen, der es erlaubt, die bestimmten
inhaltlichen Strukturen sowohl des Sozialismus als auch der Theologie Barths
zu begreifen”. Dann aber stelle sich heraus, ,,daf die inhaltliche Struktur der

11

Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen aus der Haft, hg.
von Christian Gremmels (DBW 8), Giitersloh 1998, 404 u. 6.

Klaus Scholder, Neuere deutsche Geschichte und protestantische Theologie. Aspekte und
Fragen [1963], in: ders., Die Kirchen zwischen Republik und Gewaltherrschaft, hg. von Karl
Otmar von Aretin u. Gerhard Besier, Berlin 1988, 84f.

Scholder, a. a. 0., 84. Diese historische Prizisierung wird indes oft {ibersehen.

Falk Wagner, Theologische Gleichschaltung. Zur Christologie bei Karl Barth, in: Trutz
Rendtorff (Hg.), Die Realisierung der Freiheit. Beitrdge zur Kritik der Theologie Karl Barths,
Glitersloh 1975, 10-43; 40. Ein weiterer Ausldser war vermutlich Marquardts explizit ge-
gen einen fritheren Aufsatz Wagners gerichtete These, Barth verstehe die Freiheit Gottes
nicht im Sinne von ,,Autonomie®, ,Selbstbestimmung” oder ,,absoluter Subjektivitat®.
Laut Marquardt bleibt ein solches Verstindnis ,zu formal* und zu wenig ,historisch
vermittelt“. Gottes Sein ist fiir Barth vielmehr das Sein des in Freiheit Liebenden (KD 11/1,
§ 28), und dieser Freiheit, die darin besteht, dass Gott , liebt und be-freit“, gelte es nach-
zudenken. Vgl. Friedrich-Wilhelm Marquardt, Zu-Sitze zu Falk Wagners Aufsatz: ,,Geh-
lens radikalisierter Handlungsbegriff“, Karl Barth betreffend, in: Zeitschrift fiir Evangelische
Ethik 17 (1973), 230-237; 234f.

Wagrner, Theologische Gleichschaltung, 12f.

15



Einleitung 11

Barthschen Theologie nicht nur dem Sozialismus, sondern auch dem Faschis-
mus und seiner Theoriebildung verwandt ist“."® Friedrich Wilhelm Graf ging
noch einen Schritt weiter und meinte, bestimmte , Denkstrukturen® der Dialek-
tischen Theologie - einschlieRlich Paul Tillichs - und des deutschen Faschis-
mus seien ,,identisch*"” und koinzidierten in der Kritik des neuzeitlichen Subjek-
tivitdtsprinzips.

Damit wurde ausgerechnet der widerstehenden Theologie Barths unter-
stellt, sie nehme ,,Ziige von Gewaltherrschaft” an und ihr entscheidendes ,,De-
fizit* bestehe in einem ,,Zwang zur Gleichschaltung®.”® Thre Bedeutung im sog.
Kirchenkampf habe darauf beruht, dass sie eine Theologie des ,, Ausschlusses*
darstellte, deren ,,innere Motorik auf Scheidung hin angelegt* gewesen sei,”
womit sie nicht nur dem Faschismus, sondern auch dem Stalinismus dhnelte.
Barth habe Gottes ,,unbedingte Selbstbestimmung* nicht positiv durch ,,Gottes
Selbstdarstellung im anderen“,”® sondern negativ durch die Abstraktion von
diesem Anderen gedacht. Barths Dogmatik degradiere die Freiheit des Men-
schen zugunsten der allerdings nur abstrakt und damit nicht wirklich unbe-
dingt-absoluten verstandenen Freiheit Gottes. Barth habe also eine ,,wirkliche
Grenziiberschreitung ohne Begrenzung Gottes“*' nicht zu denken vermocht. Die
in ihr ,,entworfene Verséhnung von Gott und Mensch* sei letztlich ,.eine Ver-
sohnung ohne den Menschen*.”

Soweit die Ergebnisse einer deduktiven Barth-Lektiire ,,von oben®. Wagner
und Graf iibersahen jedoch, dass Barth, ganz dhnlich Max Horkheimer und
Theodor W. Adorno in der Dialektik der Aufklirung, den Nationalsozialismus als
eine geschichtliche Auswirkung des neuzeitlichen Subjektivititsprinzips und

Wagner, a. a. 0., 41.

Friedrich Wilhelm Graf, Die Freiheit der Entsprechung zu Gott. Bemerkungen zum theo-
zentrischen Ansatz der Anthropologie Karl Barths (1975), in: ders., Der heilige Zeitgeist.
Studien zur Ideengeschichte der protestantischen Theologie in der Weimarer Republik, Tiibingen
2011, 381-424; 421 (Hervorhebung d. Verf.).

Wagner, Theologische Gleichschaltung, 38. 42. Erneut erhsht Graf die Betriebstempera-
tur der Polemik: Barth denke Gottes ,Herrscher-Freiheit* als ,,Zwang“ nicht nur zur
,»Gleichschaltung®, sondern zur ,Vernichtung® alles Besonderen und Widerstindigen.
Die ,,Denkstrukturen® Barths glichen einem absoluten ,,Ermichtigungsgesetz”, nach dem
Gott seine Souverdnitit ,,im Kampf um Lebensraum” etablieren miisse. Graf, Die Freiheit
der Entsprechung, 420f. Grafs rhetorische Aufladung (die Semantik der ,,Vernichtung*
wird auf einer Seite achtmal in Anschlag gebracht) will offensichtlich suggerieren, Barth
habe faschistisch gedacht.

Wagpner, Theologische Gleichschaltung, 39.

Wagner, a. a. 0., 22.

Stefan Holtmann, Karl Barth als Theologe der Neuzeit. Studien zur kritischen Deutung seiner
Theologie (Fs6Th 118), Géttingen, 2007, 214. Holtmanns nuancierte Rekonstruktion ver-
deutlicht, dass Wagner nicht monierte, Barth habe Gott zu absolut oder zu ,stark” ge-
dacht, sondern meinte, dass Barth den Gottesgedanken zu wenig absolut und damit zu
,,schwach“ fasste.

Wagner, Theologische Gleichschaltung, 38.



12 Matthias Gockel / Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt

gerade nicht als dessen Gegensatz verstand. Die Beachtung dieses Zusammen-
hangs hitte ihrer Konstruktion - auf der einen Seite der aufgekldrte Liberalis-
mus und Individualismus, auf der anderen Seite die Dialektische Theologie, der
Faschismus und der Stalinismus - von Anfang an den Boden entzogen.

Nun hatte Barths niederldndischer Freund Kornelis H. Miskotte schon 1956
in seinem Essay ,,Erlaubnis zum schriftgemifen Denken* stattdessen eine in-
duktive Barth-Lektiire ,,von unten“ empfohlen. Miskotte betonte als ein Spezi-
fikum der niederlidndischen Barth-Rezeption, gerade auch im Unterschied zur
deutschen, den Kampf gegen die Abstraktionen, der ,einer der allgemeinsten
Charakterziige* der Kirchlichen Dogmatik sei. Diese wolle nicht ,,von oben, aus
der Hohe einer philosophierenden Theologie®, sondern ,,von unten®, von den
,kleingedruckten Exkursen zur Bibelerkldrung* her gelesen werden. Dass Barth
in der Kirchlichen Dogmatik einem ,,Offenbarungspositivismus” verfallen sei,
kénne nur behaupten, wer dieses Werk ,,von oben“, von den philosophischen
,Abstraktionen® her liest, und deren ,formidabelste [sei] das Reden iiber
,Gott*, genauer iiber ,,Gott im allgemeinen®; denn: ,,Wenn Gott nicht Imma-
nuel, Gott-mit-uns ist, reden wir von einem abstrakten Gottesbilde.“*

Zwanzig Jahre spiter verdffentlichte Barths franzosischer Schiiler und
Freund Georges Casalis seine ,,Grundlagen einer induktiven Theologie* unter
dem Titel Die richtigen Ideen fallen nicht vom Himmel* Er spielte damit auf ein
Zitat von Mao Zedong an: ,,Woher kommen die richtigen Ideen? Fallen sie vom
Himmel? Nein, Sind sie angeboren? Nein. Sie kdnnen nur aus der gesellschaftli-
chen Praxis kommen.“® Im ,,Geleitwort” erldutert Casalis, dass er sich mit sei-
ner Rede von ,induktiver Theologie” von dem ,,deduktiven* Weg abgrenzen
wolle, ,,welcher der der traditionellen Theologie sei. Anstatt seinen methodo-
logischen Ausgangspunkt beim ,Offenbarungsgut’ [...] zu nehmen, geht diese
Formulierung von der wirklichen Geschichte aus“.”® Casalis iibernimmt hier die
Perspektive der Befreiungstheologie als Leitperspektive seines Ansatzes.

Dabei beschneidet die induktive Perspektive fiir Casalis keineswegs die
,Freiheit des Wortes Gottes“, sondern setzt sie voraus als eine Freiheit, die
Jfortwihrend neues und unerwartetes Engagement fiir den revolutioniren
Kampf hervorrufen kann.” Dies gelte auch fiir die Bibellektiire: ,,die Bibel im

»  Kornelis H. Miskotte, Erlaubnis zum schriftgemdRen Denken, in: Ernst Wolf u. a. (Hg.),

Antwort. Karl Barth zum 70. Geburtstag, Zollikon-Ziirich 1956, 29 u. 33f. Auf dieser Linie
entstand spiter Frans H. Breukelmans ,,Biblische Theologie* als detaillierte Ausarbeitung
der Andeutungen Miskottes. Vgl. Frans H. Breukelman, Miskottes inspiratie: Tenach en
dogmatiek, in: Kornelis H. Miskotte, De weg der verwachting, Baarn 1975, 34-50; 41.

Georges Casalis, Les idées justes ne tombent pas du ciel. Eléments de ,,théologie inductive®, Paris
1977; deutsche Ubersetzung: Die richtigen Ideen fallen nicht vom Himmel. Grundlagen einer in-
duktiven Theologie, Stuttgart 1980.

Mao Zedong, Das Rote Buch [1963]; zit. nach: Casalis, Die richtigen Ideen fallen nicht vom
Himmel, 9.

Casalis, Die richtigen Ideen, 9.

Casalis, a. a. 0., 69.



Einleitung 13

Rahmen der Militanz neu lesen, heiflt nicht, ihr ein beliebiges ideologisches
Raster unterzuschieben, sondern ihren [eigenen] roten Faden wiederaufzufin-
den“.”® Zwar rechnet Casalis auch die Theologie Barths zu den ,groRartigen
Versuche[n] einer Gesamtschau® von oben, die ,,nicht mehr moglich” seien.”
Gleichzeitig nimmt er jedoch an, dass letztlich jede Theologie von geschichtli-
cher Erfahrung ausgehe, so dass in diesem Sinne jede Theologie, auch die
Barths, ,,induktiv* vorgehe.” Es ist dann nur die Frage, von welcher geschicht-
lichen Erfahrung die Theologie ausgeht: von der Erfahrung des Establishments
oder der Erfahrung der Armen.”

Casalis’ Ansatz hat kein abstraktes theologisierendes oder religi6ses ,,Sub-
jekt* vor Augen, sondern lokalisiert dieses Subjekt in bestimmten gesellschaft-
lichen Kdmpfen. Damit expliziert er die Erkenntnis, dass christliche Rede von
Gott immer auf geschichtliche Macht- und Herrschaftsverhéltnisse bezogen
bleibt.” Sein ,,induktiver Ansatz entspricht einem wichtigen Zug der Theolo-
gie Barths, der, gerade aufgrund der Bewegung Gottes sozusagen von oben
nach unten, in der Ubernahme der ,Perspektive des Blicks von unten®, als
Gleichnis der Stellung aller Menschen vor Gott, die theologische Grundhaltung
erkennt - nicht ohne zu betonen, dass diese Perspektive eine stets zu iiberwin-
dende bleibt, weil es bei dem gesellschaftlichen ,unten‘ ,nicht bleiben kann*
und soll.** Barths Kirchliche Dogmatik vermeidet zwar, zugunsten der ,,Gesamt-
schau® (Casalis), konkrete geschichtliche Positionierungen, aber Barths poin-
tierte zeitgeschichtliche Stellungnahmen, die das Risiko des Widerspruchs
nicht scheuen, unterstreichen die politische Relevanz theologischer Aussagen.

AuRerdem ist daran zu erinnern, dass Gottes Blick ,,nach unten* oder, mit
Casalis gesprochen, die Freiheit des Wortes Gottes, impliziert, dass im mensch-
lichen Nach-denken dieses Blicks der Wirklichkeit und Bewegung von Gott her
zum Menschen hin immer auch die Wirklichkeit und Bewegung vom Menschen
her auf Gott hin entspricht - ungetrennt und unvermischt! Barths Verséh-
nungslehre hat konsequent beide Richtungen im Blick, indem sie die ,,subjekti-

Casalis, a. a. 0., 65.

Casalis, a. a. 0., 23.

* Vgl Casalis, a. a. 0., 48-53.

In eine dhnliche Richtung geht bereits eine Notiz von Dietrich Bonhoeffer iiber den Blick
»von unten“: ,,Es bleibt ein Erlebnis von unvergleichlichem Wert, daf wir die groRen Er-
eignisse der Weltgeschichte einmal von unten, aus der Perspektive der Ausgeschalteten,
Beargwohnten, Schlechtbehandelten, Machtlosen, Unterdriickten und Verhéhnten, kurz
der Leidenden sehen gelernt haben.“ Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe
und Aufzeichnungen aus der Haft, hg. von Christian Gremmels u. a. (DBW 8), Giitersloh 1998,
38.

S.o0.Anm. 3.

Vgl. Torsten Meireis, Der Blick nach unten. Provokationen zur Gerechtigkeit bei Karl
Barth, in: Zeitschrift fiir Dialektische Theologie 28 (2012), 24-43; 31.



14 Matthias Gockel / Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt

ve Realisierung der Versshnung“** durch den Heiligen Geist in die objektive
Geschichte Jesu Christi integriert. Damit will sie das ,,ganze Werk Gottes fiir die
Kreatur, fiir und in und mit dem Menschen“* anschaulich werden lassen und
der abstrakten Trennung zwischen einem Denken von Gott her zum Menschen
hin und einem Denken vom Menschen her auf Gott hin wehren.

2. Zu den Beitrdgen des Bandes

Der Beitrag von Dick Boer (Amsterdam) analysiert Barths eigene Rezeption an-
derer Denker unter der Frage: ,Hat Barth Schleiermacher wirklich verstan-
den?* Boer liest Schleiermacher als Theologen, der das Erbe der franzdsischen
Revolution ,retten* wollte und den revolutionidr gesonnenen Gebildeten die
Religion als heilsame Relativierung menschlicher Freiheit nahebringen wollte.
Er hinterfragt Barths Annahme, dass Schleiermachers Definition der Frommig-
keit als ,,Gefiihl schlechthinniger Abhingigkeit* rein passiv gemeint war. Das
Besondere des christlichen Glaubens sei auf das ,, Konkret-Allgemeine* - nicht
nur auf das ,,Abstrakt-Allgemeine* - zu beziehen und damit auf den jeweiligen
geschichtlich-gesellschaftlichen Kontext. Daher betont Boer, dass Schleierma-
chers Projekt nicht auf gesellschaftliche Assimilation zielte, wie Barth meinte,
sondern darauf, den ,revolutiondren Charakter” des christlichen Glaubens,
d. h. seine Eigentiimlichkeit, ,,sich in der Welt von der Welt zu unterscheiden®,
zu verdeutlichen. Auferdem habe Barth die Funktion der Einleitung zu Schlei-
ermachers Glaubenslehre falsch verstanden. Sie sei eine erste ,,Ortsbestimmung*
der dogmatischen Aufgabe und biete eine ,,Phinomenologie des christlichen
Glaubens*, die auch fiir AuRenstehende verstindlich sein will.

Matthias Gockel (Basel) analysiert in seinem Beitrag ,,Karl Barths theopoliti-
sche[n] Sozialismus“. Schon beim frithen Barth lasse sich eine Nihe zu marxis-
tischen Denkfiguren erkennen. Er verstehe die soziale Frage als ,,Ausdruck
eines Menschheitsproblems*, das in der ,,doppelten Verantwortlichkeit gegen-
tiber Gott und den Menschen* liege. Barths Studien zur Arbeiterfrage fiihrten
zu der Einsicht, dass es sich um ein strukturell-historisches Phinomen und
Problem handele. Gockel konstatiert, dass die Entwicklung von Barths theopo-
litischem Sozialismus ,,parallel zu seiner Wende zur dialektischen Theologie*
verlaufen sei. Im Rémerbrief setze Barth seine revolutionidre Theologie an die
Stelle des revolutioniren Sozialismus und riicke diesen in eine eschatologische
Perspektive, die flr sein Denken prigend bleibe. AuRerdem werde in der
Schdpfungslehre der Kirchlichen Dogmatik und ihrer Auseinandersetzung mit

**  Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik, Bd. IV: Die Lehre von der Versshnung, 1. Teilbd. (1953),
719.

% Barth, Nachwort [1968], in: Schleiermacher-Auswahl, hg. von Heinz Bolli, 3. Aufl. Giitersloh
1983, 290-312; 311.



Einleitung 15

dem Marxismus eine sachliche Kontinuitdt mit Barths fritheren Texten deut-
lich. Insgesamt verstehe er das Reich Gottes nicht blo als Ideal, sondern als
»eine wirkliche Bewegung, die den jetzigen Zustand aufhebt*.

Andreas Krebs (Bonn) nimmt in seinem Beitrag ,,Die Kirche als Schutzhort
der Freiheit “ die Barth-Rezeption in der altkatholischen Kirche in den Blick. In
einem Kontext, der sich konfessionell bewusst als katholisch versteht, kon-
zentriert sich Krebs nach einer kurzen Skizze der Entstehung der Altkatholi-
schen Kirche auf die ,Wirkungsgeschichte des politischen Karl Barth”, Mit
Blick auf Ernst Gaugler, einen engen ,,Gesprachspartner Barths“ und ,,offenen
Kritiker des Nationalsozialismus®, analysiert Krebs verschiedene Faktoren, die
innerhalb der Altkatholischen Kirche zur Anschlussfihigkeit zum Nationalso-
zialismus fithrten: ,,unpolitischer Katholizismus“, ,,Antiultramontanismus* und
»Nationalkirchenekklesiologie®“. Gauglers eher konservative Vorstellung von
der Kirche folge Barths Grundsatz, dass es , kein Duplikat der Kirche im politi-
schen Raum* gebe. Dies habe zur Folge, dass die Kirche sich ,,mit keinem politi-
schen Ideengebidude als Ganzem identifizieren kann“, sondern sich vielmehr
als ,,Schutzhort der Freiheit” fiir Menschen in Notsituationen einzusetzen ha-
be.

Christian Neddens (Oberursel) untersucht das Verhiltnis von Hans Joachim
Iwand und Karl Barth, vor allem im Hinblick auf ,,politisch-theologische Kon-
stellationen im Kalten Krieg"“. Im Mittelpunkt stehen umstrittene Themen in
der evangelischen Theologie (Gesetz und Evangelium, Christusglaube und Men-
schenbild) und in der Politik (z. B. die atomare Aufriistung oder die Versdh-
nung mit den Vlkern Osteuropas) sowie die Frage nach der inneren Verbin-
dung von Theologie und Politik. Dabei werden exemplarisch die Probleme
sichtbar, mit denen ein Lutheraner wie Iwand, der nicht ,ins Horn der Anti-
barthianer und Antikommunisten stoRen wollte”, in Westdeutschland konfron-
tiert wurde. Iwand stand Barth nahe, auch wenn er an manchen Stellen von
Luther her bleibende kritische Vorbehalte duferte. Er habe von der theologi-
schen Sache sowie von der Bibel und den reformatorischen Grundentscheidun-
gen her die Fragen seiner Zeit durchdenken wollen, ,,im aufmerksamen Horen
auf das, was Barth von seiner anderen Warte aus zu sagen hatte*.

In vergleichender Perspektive bringt Ulrike Sallandt (Bonn) den dogmati-
schen Ansatz Karl Barths in eine spannungsreiche Konstellation mit der Alteri-
tdtsphilosophie von Emmanuel Lévinas, wobei insbesondere die Rede von der
,Menschlichkeit Gottes“ in Barths Spdtwerk als Ankniipfungspunkt dient.
Wenn Barth die ,,Grundform der Menschlichkeit” als ein ,,Sein in der Begeg-
nung” bestimmt, dann spiegele sich in dieser ,Zweisamkeit fiir den Mitmen-
schen* das ,,absolute Ja des Schopfers zu seinem Geschopf* und damit die
»Treue und Bestdndigkeit des Bundes“. Wenn Barth dieses Sein in der Begeg-
nung aber in einem christologisch vermittelten ,,gerne gipfeln lasse, in dem er
»das Geheimnis der Begegnung mit dem Mitmenschen* auszudriicken versu-
che, dann bestehe die Gefahr, dass ,die Eigenstindigkeit des Du*“ reduziert



16 Matthias Gockel / Andreas Pangritz / Ulrike Sallandt

werde. Demgegeniiber komme bei Lévinas das ,,absolute Paradox“ der Begeg-
nung zwischen Gott und Mensch ,ausschlieBlich ausgehend vom Anderen*
zum Ausdruck. Es kdnne nur ,,im Bruch, in radikaler Distanz (Entfernung), vom
Jenseits aus, zugleich in leiblicher, ethischer Bindung ans Diesseits unserer
Systeme* gedacht werden. Spitestens seit Auschwitz komme es darauf an, eine
sethische Sprache® zu entwickeln, deren Potential nicht in der Vermittlung
liege, sondern darin, die ,,schopferische Differenz* zwischen Schidpfer und
Geschopf radikal zu benennen.

Jan Stefan (Prag) untersucht, inwiefern der friihe Karl Barth als ,,Kronzeuge
des Linksbarthianismus* gelten kann. Zu diesem Zweck fragt er, inwiefern die
Predigten, Reden und Texte aus Barths Safenwiler Zeit (1911-1921) heute noch
aktuell sind. Die evangelisch-kirchliche, theologische und politische Lage im
frithen 21. Jahrhundert sei im Vergleich mit den 1970er Jahren, als die ersten
Binde der Karl-Barth-Gesamtausgabe erschienen, totaliter aliter. Stefan weist
auf verschiedene Rollen Barths hin - ,,Genosse Barth®, , Bruder Barth®, ,Vater
Barth® - und kommt zu dem Ergebnis, dass sowohl ,,das rechtsbarthianische
Barth-Bild eines unpolitischen Safenwiler Pfarrers* als auch ,,das linskbarthia-
nische Barth-Bild eines politisierenden Safenwiler Pfarrers“ zu hinterfragen
sind. Das in diesen gegensitzlichen Ansichten implizierte Entweder-Oder habe
im ,,postmodernen” und ,postliberalen” Zeitalter ohnehin seine Giiltigkeit
verloren. AbschlieRend betont Stefan, dass der Schwerpunkt der Barth-
Forschung inzwischen im englischsprachigen Bereich liege, auch wenn die Karl
Barth-Gesamtausgabe nach wie vor ein wichtiges Korrektiv gegeniiber allen
Interpretationen bleibe.

In seinem Beitrag ,,Was nun? [...] Notizen des Autors nach vierzig Jahren“
reflektiert Peter Winzeler (Bern) seine eigene Interpretation der Theologie
Barths als ,,,Widerstehende Theologie* zwischen ,linkem‘ Dezisionismus und
;rechtem’ Anti-Barthianismus®. Im Gesprich mit diversen theologischen, mar-
xistischen und jiidischen Stimmen erldutert er seine intellektuelle Biographie
und die wichtigsten Motive bei der Abfassung seiner Dissertation, die 1978
eingereicht und 1982 verdffentlicht wurde. Vor dem Hintergrund heutiger
Herausforderungen im real existierenden Kapitalismus nimmt er Stellung zu
kritischen Anfragen, anderen Barth-Interpretationen sowie vor allem zur Fra-
ge, inwiefern Barths Theologie ,,politisch” sei. Er kommt zu dem Ergebnis, dass
er sein ,,rotes Buch® heute nicht anders schreiben wiirde. Das zentrale Thema
der Barth-Interpretation bleibt fiir ihn die ,,Gottesfrage”, denn es bediirfe im-
mer wieder der lebendigen Hoffnung auf den ,,GOTT Israels* im Kampf gegen
die falschen Gétter der ,biirgerlichen Gesellschaft* (Hegel) und gegen die Ver-
schleierung politisch-6konomischer Macht- und Herrschaftsverhiltnisse als
vermeintliche Naturgesetze.

Sabine Plonz (Miinster) untersucht in ihrem Beitrag ,, Theologie im ver-
dnderten Kontext” Barths Theologie in politisch-ideologischen Konflikten seit
1968. Sie liest sein Werk als Widerspruch gegen die ,,Verbiirgerlichung des





