
﻿

I. Einleitung

Gemessen an den Vorstellungen mitteleuropäischer Gesellschaften des 21. Jahrhun-
derts erscheint die paulinische Sexual- und Ehemoral streng. Körperliches Begehren 
wird als Versuchung des Satans bezeichnet (1 Kor 7,5), sexuelle Verfehlungen mit 
Gemeindeausschluss bestraft (1 Kor 5,5.7), Männern werden sexuelle Kontakte zu 
Prostituierten untersagt (1 Kor 6,13.15f.18), Sexualität auf die Ehe begrenzt (1 Kor 
7,2.9) und gegen Scheidung und Wiederverheiratung führt Paulus ein Herrenwort 
an (1 Kor 7,10f ). Darüber hinaus spart er nicht mit Ratschlägen für eheliche Sexua-
lität (1 Kor 7,3–5) und votiert für Ehe- und Sexualitätsverzicht1. 

Inmitten dieser rigiden Sexualmoral wirkt eine Passage erstaunlich liberal: Paulus 
rät den Korintherinnen und Korinthern, dass sie sich von nichtchristlichen Partne
rinnen und Partnern nicht trennen sollen, wenn diese einem Zusammenleben zu-
stimmen (1  Kor 7,12–13). Es verwundert, dass Paulus damit Verbindungen hin-
nimmt, die nach der Auffassung anderer als πορνεία, als illegitime Sexualkontakte, 
betrachtet wurden.

Auch frühchristliche Autoren des zweiten Jahrhunderts thematisieren exogame 
Ehen. Tertullian (ca. 150–ca. 220 n. Chr.) bezieht sich in einer Argumentation gegen 
Exogamie auf 1 Kor 7,12–16.39. Er führt die desaströsen Folgen einer Ehe mit einem 
Nichtchristen in schillernden Farben aus: Verunreinigung, Unzucht, Schwächung 
des Glaubens, Teilnahme am Götzendienst und Verhinderung eines christlichen Le-
bens.2 Für ihn steht fest, dass Paulus Ehen mit Nichtchristen verbietet, denn in 1 Kor 
7,12–16 erlaube Paulus nur exogame Ehen, die vor dem Beitritt in die christliche Ge-
meinschaft bereits bestanden hätten. Neue Ehen seien immer mit einem christlichen 
Partner einzugehen, wie 1 Kor 7,39 deutlich mache. Tertullian kritisiert ausdrücklich 
Christinnen, die 1 Kor 7,12–16 als Erlaubnis für die Heirat von Nichtchristen in-
terpretieren. Durch Tertullians Text werden zwei verschiedene Interpretationen von 
1 Kor 7 tradiert: Einige Christinnen in Karthago verstehen 1 Kor 7,12ff als Erlaubnis 
zu Exogamie. Tertullian dagegen interpretiert die Verse als Exogamieverbot. Offen-
sichtlich ist die paulinische Aussage mehrdeutig. 

Bis in die Gegenwart ist umstritten, welche Position Paulus zu Exogamie ein-
nimmt. Das liegt nicht nur an 1 Kor 7,12–16.39 selbst, sondern hängt auch mit 
den vorangehenden Kapiteln zusammen, in denen es um sexualmoralische Fragestel-
lungen geht. Dort macht Paulus anhand des Bildes vom Sauerteig (1 Kor 5,1–13) 
und von der Verschmelzung zu einem Leib (1 Kor 6,12–20) deutlich, dass sexuelle 
Kontakte Auswirkungen auf die eigene Person haben. Wenn aber Sexualpartnerinnen 
nach 1 Kor 5 und 6 Auswirkungen auf den Leib der glaubenden Männer und sogar 
auf die ganze Gemeinde als Leib Christi haben, warum gilt dies für andersgläubi-
ge Ehepartner nicht? Haben diese Verbindungen tatsächlich keine Auswirkung auf 
Christusgläubige und die Gemeinde? 

Die Forschung des 20. und 21. Jahrhunderts versucht auf verschiedene Weise 
einen Ausgleich zwischen den in 1 Kor 5–7 formulierten sexualmoralischen Positio-

1	 1 Kor 7,1.7.8.26f.32–35.37f.40.
2	 So in seiner Schrift Ad ux. 2,2–8.



16 I. Einleitung16

nen des Paulus zu finden. Im Folgenden werde ich die wichtigsten Publikationen zu 
Exogamie in Bezug auf 1 Kor 7,12–16 vorstellen. Kurz werde ich dabei auf die For-
schungen im griechisch-römischen Bereich eingehen und einschlägige Werke aus der 
Judaistik zu Exogamie besprechen. Nach einer Zusammenfassung der Forschungsla-
ge und der Vorstellung der eigenen Fragestellung stelle ich einige theoretische Vor
überlegungen und methodische Herangehensweisen vor. 



1. Forschungsgeschichte zu Exogamie in neutestamentlichen, 
jüdischen und griechisch-römischen Schriften

Die Literaturlage zum Thema Exogamie ist überschaubar. Es gibt nur zwei Monogra-
phien, die sich ausschließlich mit Exogamie in jüdischen und christlichen Schriften 
beschäftigen.3 Alle anderen Monographien behandeln die Ehe allgemein und the-
matisieren Exogamie als einen Unterpunkt. Es kommen nur wenige Aufsätze zum 
Thema Exogamie hinzu. Im Folgenden gebe ich einen Gesamtüberblick über die 
verschiedenen Forschungsbereiche. Danach stelle ich einflussreiche oder für mich 
relevante Forschungsarbeiten vor.

In der neutestamentlichen Forschung waren vor allem vier Forschungsarbeiten 
einflussreich: Die religionsgeschichtlichen Arbeiten von Herbert Preisker (1927) und 
Gerhard Delling (1931) zur Ehe sowie die begriffsgeschichtliche Untersuchung zu 
1 Kor 7,16 von Joachim Jeremias (1954) und die exegetische Arbeit von Heinrich 
Baltensweiler (1967). Von ihnen aus ergibt sich eine deutschsprachige und englisch-
sprachige Forschungslinie. Delling, der Preisker rezipiert, und Baltensweiler, der auf 
Preisker, Delling und Jeremias rekurriert, werden von Gerhard Friedrich (1977), 
Werner Wolbert (1981), Norbert Baumert (1984), Alfred Niebergall (1985), Frank 
Kleinschmidt (1998) und Heinz Külling (2008) aufgenommen. Außer Friedrich be-
ziehen die letztgenannten auch die Forschungsergebnisse von Jeremias in ihre Arbei-
ten ein. Die Arbeit von O. Larry Yarbrough (1984) führt Preisker, Delling, Jeremias4 
und Baltensweiler in die englischsprachige Diskussion ein. Von ihm wiederum sind 
der Aufsatz von Margaret Y. MacDonald (1990) und die Monographie von Will  
Deming (1995)5 beeinflusst. Die Linie mündet schließlich bei Caroline Johnson 
Hodge (2010), die sich auf MacDonald und Deming bezieht. Eine Zusammen-
führung der englisch- und deutschsprachigen Linien findet sich v.a. in den Kom-
mentaren. Die englischsprachigen rezipieren vor allen Dingen Preisker, Delling und 
Jeremias. Die deutschsprachigen Kommentare ab 1990 setzen sich mit Yarbrough 
auseinander.6 

Die judaistische Forschung hat für die hier relevanten jüdischen Quellen des 
zweiten Tempels vier zentrale Monographien hervorgebracht. Shaye J.D. Cohen hat 
eine der einflussreichsten Veröffentlichungen (2000) publiziert. Michael L. Satlow 
(2001) bezieht sich auf diese wichtige Studie. Christine E. Hayes (2002) nimmt 
Bezug auf Satlow. Beide rezipieren den paulinischen Diskurs durch Yarbrough, und 
Satlow nimmt zudem Deming auf. Satlows Arbeit wird z. B. im Kommentar von 
Schottroff rezipiert und Hayes’ Thesen werden von Johnson Hodge aufgegriffen. Die 

3	 Christine E. Hayes, Gentile Impurities and Jewish Identities. Intermarriage and Conversion from 
the Bible to the Talmud, Oxford 2002 sowie Karen Strand Winslow, Early Jewish and Christian 
Memories of Moses’ Wives. Exogamist Marriage and Ethnic Identity, SBEC 66, New York 2005.

4	 Allerdings nicht den Aufsatz zu 1 Kor 7,16.
5	 Deming rezipiert auch die genannten vier deutschsprachigen Forscher und MacDonald. Interessan-

terweise verweist er zudem eingangs auf die sonst wenig rezipierten Veröffentlichungen des Jesuiten 
Norbert Baumert und des Moraltheologen Werner Wolbert. 

6	 Insgesamt bieten die Kommentare von Schrage (EKK 1995) und von Zeller (KEKNT 2010) fast 
vollständig die hier erwähnte Literatur. 



18 I. Einleitung18

Monographie von Karen Strand Winslow7 rezipiert Cohen und Hayes, von letzterer 
allerdings nur einen Aufsatz und nicht ihre Monographie.

Altertumswissenschaftliche Untersuchungen zu griechisch-römischen Quellen 
beschäftigen sich meistens allgemein mit Ehe, wobei für die frühchristliche Zeit Ar-
beiten zu den augusteischen Ehegesetzen (18–17 v. Chr.) von besonderem Interesse 
sind.8 Den Arbeiten ist gemeinsam, dass Exogamie unter der Thematik ius conubii, 
d. h. das Recht, eine Person mit römischem Bürgerrecht rechtskräftig zu ehelichen, 
behandeln, wie exemplarisch bei Pál Csillag (1976)9 deutlich wird. Auf die rechtli-
chen Grundlagen geht Martin C. Grosse (1991)10 ein. Hervorzuheben ist die im sel-
ben Jahr erschienene Monographie von Angelika Mette-Dittmann (1991)11, die sich 
insbesondere mit den gesellschaftlichen Implikationen der augusteischen Ehegesetze 
auseinandersetzt. Einen gründlichen Einblick in die griechisch-philosophischen Hin-
tergründe der römischen Eheideologie gibt Susan Treggiari (1991)12. Einen Schwer-
punkt auf das römische Hochzeitsritual mit seinen sozialen Implikationen legt Karen 
K. Hersch (2010)13. Die neutestamentliche Forschung rezipiert zwar die Quellen, 
aber die dazugehörigen altertumswissenschaftlichen Untersuchungen eher verhal-
ten.14 Da sie sich wenig mit Exogamie beschäftigen, wird nicht näher auf einzelne 
Untersuchungen eingegangen. Im Folgenden werden die Forschungen vorgestellt, 
die für 1  Kor 7,12–16 relevant sind. Danach widme ich mich den einschlägigen 
Arbeiten aus der Judaistik. 

7	 Aufgrund ihres thematischen Schwerpunktes stelle ich die Arbeit von Winslow nicht eigens vor. 
Sie erarbeitet die Darstellung von Zippora (Ex 2,21; 4,25; 18,2) bzw. Moses’ kuschitischer Ehefrau 
(Num 12,1), wobei es umstritten ist, ob es sich un dieselbe Person handelt, wie manche Schriften 
nahelegen, in jüdischer und christlicher Literatur. Anders als der Untertitel (»Exogamist Marriage 
and Ethnic Identity«) suggeriert, ist Exogamie eines von drei Schwerpunktthemen. Sie arbeitet he-
raus, dass Exogamie dann akzeptiert wird, wenn eine Assimilation der fremden Person stattfindet. 
Weiterhin, dass der eigentliche Konflikt das Verhalten Außenstehender sei und nicht die exogame 
Ehe an sich. 

8	 Einen informativen und aktuellen Überblick zur Forschung über Ehe im römischen Kontext bietet 
Susan Dixon, From Ceremonial to Sexualities: A Survey of Scholarship on Roman Marriage, in: 
Beryl Rawson (Hg.), A Companion to Families in the Greek and Roman Worlds, Chichester u. a. 
2011, 245–261.

9	 Pál Csillag, The Augustan Laws on Family Relations, Budapest 1976.
10	 Martin C. Grosse, Freie römische Ehe und nichteheliche Lebensgemeinschaft, Reihe Rechtswissen-

schaft 123, Pfaffenweiler 1991.
11	 Angelika Mette-Dittmann, Die Ehegesetze des Augustus. Eine Untersuchung im Rahmen der Ge-

sellschaftspolitik des Princeps, Historia 67, Stuttgart 1991.
12	 Susan Treggiari, Roman Marriage. Iusti Coniuges from the Time of Cicero to the Time of Ulpian, 

New York 1991.
13	 Karen K. Hersch, The Roman Wedding. Ritual and Meaning in Antiquity, Cambridge 2010.
14	 Hervorzuheben sind Kleinschmidt, Schottroff, Deming und Johnson Hodge, die die altertumswis-

senschaftlichen Forschungserkenntnisse über die griechisch-römische Umwelt für ihre Arbeiten zur 
Ehe fruchtbar machen.



191. Forschungsgeschichte zur Exogamie 19

1.1 Neutestamentliche Forschung zu 1 Kor 7,12-16
1.1.1 Herbert Preisker (1927)

Die Habilitationsschrift des Neutestamentlers Herbert Preisker (1924)15 ist religi-
onsgeschichtlich angelegt (4f.9–11) und bietet einen gründlichen Überblick grie-
chisch-römischer und jüdischer Quellen zu Ehevorstellungen.16 Dabei spielt Exoga-
mie allerdings keine Rolle. Auch bei der Untersuchung von 1 Kor 7,12–16 interessiert 
ihn lediglich, dass exogame Ehen nicht geschieden werden sollen.17 1 Kor 7,39 inter-
pretiert er als Endogamiegebot. Seine Fragestellung, wie die griechisch-römische und 
jüdische Umwelt christliche Ehevorstellungen geprägt haben, beantwortet er für das 
Urchristentum inklusive Paulus folgendermaßen:

»Wo die Ehe bleibt, weil die Spannungen noch nicht so mächtig empfunden werden 
oder mit Naturgegebenheiten gerechnet wird, wird eheliche Treue und voreheliche 
Reinheit, wird Monogamie unter Verbot der Scheidung gefordert. Hier wird beste 
jüdische Tradition verwertet, hier begegnet das Urchristentum ähnlichen Forderungen 
der edelsten hellenistischen Geister. Aber alle diese Forderungen sind nicht platter 
Moralismus, den die Natur und Vernunft vorschreiben wie im hellenistischen Intel-
lektualismus und Voluntarismus, oder den Gott gebietet, wie die religiös begründete 
jüdische Moral es fasst, sondern lebendige Auswirkung vorhandenen Geistbesitzes.«18

Drei Punkte möchte ich herausstellen: Erstens erkennt Preisker den Einfluss grie-
chisch-römischer und jüdischer Konzepte auf christliche Ehevorstellungen. Dabei 
meint er, dass das Christentum das seiner eigenen Definition nach moralisch Beste 
aufgegriffen und überboten habe. Zweitens untersucht er die Rolle von Religion in 
der Ehe. Drittens interessieren ihn die Worte zur Exogamie hauptsächlich als Aus-
sagen zum Ehescheidungsverbot.19 Er geht nicht auf mögliche Auswirkungen un-
terschiedlicher Religionen in einem Haushalt ein. Viertens wertet Preisker in seiner 
Auswertung die nichtchristlichen Quellen ab (»platter Moralismus«)20, um christli-
che Positionen zu profilieren (»Geistbesitz«).

15	 Herbert Preisker, Christentum und Ehe in den ersten drei Jahrhunderten. Eine Studie zur Kultur-
geschichte der Alten Welt, Berlin 1927. Auf seiner Studie baut Gerhard Delling, Paulus Stellung zu 
Frau und Ehe, BWANT 56, Stuttgart 1931 auf. Da die Herangehensweise sehr ähnlich ist, werde 
ich Dellings Beitrag nicht eigens vorstellen, sondern lediglich in Fußnoten auf andere Ergebnisse 
hinweisen.

16	 Dabei nimmt er philosophisch geprägte Ansichten mit Plutarch, Musonius, Epiktet, Seneca, Juvenal, 
Ovid, Cicero sowie Tacitus auf und nähert sich den sozialgeschichtlichen Gegebenheiten anhand von 
Briefen, Urkunden, Grabinschriften, Verträge und Ehegesetzen. Er unterteilt die jüdische Literatur 
in Weisheitsschriften (Jesus Sirach, Tobit), »pharisäische« Schriften (Mischna, Talmud), hellenis-
tisch-jüdische (Philo, Josephus), apokalyptische (Henoch, IV Esra) und »sektiererische« (Damaskus-
inschrift).

17	 Auch Delling meint, dass Paulus nur wegen des Scheidungsverbotes bestehende exogame Ehen tole-
riere. Ansonsten sei er ein Gegner von Exogamie.

18	 Preisker, Christentum, 142f.
19	 Delling dagegen beschäftigt sich anhand von Tertullian mit konkreten Problemen des Zusammenle-

bens in »religionsverschiedenen« Ehen.
20	 Dies betrifft besonders die jüdischen Quellen, denen unterstellt wird, dass Ehe nur als Ort der Fort-

pflanzung und Kindererziehung verstanden würde und nicht als geistliche Gemeinschaft wie in der 
Stoa. Vgl. Preisker, Christentum, 83.85.126f. Vielleicht sind hier schon Tendenzen einer Abwertung 
des Judentums zu erkennen, die in den folgenden Jahren der wissenschaftlichen Tätigkeit Preiskers 



20 I. Einleitung20

1.1.2 Joachim Jeremias (1954)

Joachim Jeremias21 hat 1954 einen kurzen, aber bis heute viel rezipierten Aufsatz zu 
1 Kor 7,16 geschrieben.22 Der Titel beinhaltet schon seine These: »Die missionarische 
Aufgabe in der Mischehe«. Er bezieht sich dabei auf 1 Kor 7,16: »Denn was weißt 
du (τίς γὰρ οἶδεν εἰ), Frau, ob du den Mann erretten wirst? Oder was weißt du (τίς 
γὰρ οἶδεν εἰ), Mann, ob du die Frau erretten wirst?« Jeremias möchte zeigen, wie 
die Wendung τίς γὰρ οἶδεν εἰ verstanden werden kann. Mit Verweis auf die Ver-
wendung in der Septuaginta (LXX)23, JosAs 11,12 und Epiktet24 arbeitet er heraus, 
dass überall statt »wer weiß denn, ob« mit »vielleicht« zu übersetzen ist: »Wir ersehen 
also: τίς οἶδεν εἰ hat sowohl im Judengriechischen wie im Profangriechischen [...] die 
Bedeutung vielleicht.«25 Als logische Fortführung übersetzt er 1 Kor 7,16: »Vielleicht 
nämlich kannst du, Ehefrau, den Mann retten, und vielleicht kannst du, Mann, die 
Frau retten.« Aus diesem Vers leitet Jeremias dann die missionarische Verpflichtung 
ab, um derentwillen in V. 15 auch zum Frieden und vorher zum Zusammenbleiben 
aufgerufen wird. Seine These zu 1 Kor 7,16 sieht er in 1 Petr 3,1 und Tit 2,5 bestätigt, 
wo auf die missionarische Wirksamkeit exogamer Ehen hingewiesen werde.

Jeremias gibt eine plausible Deutung der konditionalen Wendung. Interessant 
für die vorliegende Arbeit ist die Entdeckung eines möglichen Zusammenhangs von 
1 Kor 7 mit späteren Texten wie 1 Petr 3,1–6 und Tit 2,5, so dass exogame Ehen als 
Möglichkeit der Mission und Ausbreitung interpretiert werden. Daraus entsteht die 
Frage, ob eine missionarische Perspektive in 1 Kor 7 eingeschrieben ist.

1.1.3 Heinrich Baltensweiler (1967)

Die Baseler Habilitation von Heinrich Baltensweiler26 möchte einen neutesta- 
mentlichen Beitrag zur Diskussion der 60er Jahre über Sinn, Ziel und Funktion der 
Ehe im Leben der Einzelnen und der Gesellschaft leisten (11). Die Ehe sieht er dabei 
»zur Sphäre der Religion, des Rechts, der Gesellschaft und der Kultur [gehörig].« 
Da »diese Bereiche des menschlichen Lebens […] zeit- und umweltbedingten 
Änderungen unterworfen [sind]«, sollten die neutestamentlichen Aussagen »in unsere 

eine nationalsozialistische Färbung geben sollten. In seinen Veröffentlichungen der 30er Jahren of-
fenbart sich die Sympathie zu nationalsozialistischen Gedanken, da er »sich hier als ein deutsch-nati-
onaler Theologe und begeisterter Anhänger des Nationalsozialismus [zeigt].« (Hutter-Wolandt, 1180 
bezogen auf Preiskers Schrift »Deutsches Christentum. Die neutestamentlichen Evangelien im alt-
deutschen Heliand«) Herbert Preisker gehörte ab 1933 den Deutschen Christen in Schlesien an. Er 
stellte zudem 1937 einen Antrag auf Mitgliedschaft in der NSDAP. Am Eisenacher »Institut zur Er-
forschung und Beseitigung jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben« (gegründet 1939) 
hatte er eine leitende Position inne. Auch Gerhard Delling arbeitete dort. Vgl. Hutter-Wolandt, Art. 
Preisker, 1174–1183.

21	 Jeremias, Die missionarische Aufgabe in der Mischehe (1.Kor. 7,16), in: Jeremias (Hg.), Abba. Stu-
dien zur neutestamentlichen Theologie und Zeitgeschichte, Göttingen 1966, 292–298.

22	 Aufgenommen wird er u. a. von Baltensweiler (ablehnend), Yarbrough (befürwortend) und Klein-
schmidt (befürwortend).

23	 Dabei geht es um die Übertragung von ימ עדוי in der LXX in 2 Sam 12,22; Joel 2,14; Jona 3,9; Es-
ther 4,14.

24	 Epict. diss. II 20,28–31; 22,31; 25,2.
25	 Jeremias, Mischehe, 296.
26	 Baltensweiler, Die Ehe im Neuen Testament. Exegetische Untersuchungen über Ehe, Ehelosigkeit 

und Ehescheidung, AthANT 52, Zürich 1967, 191–196.



211. Forschungsgeschichte zur Exogamie 21

Zeit transportiert werden.« (12) Daher stellt Baltensweiler seinen Untersuchungen 
der neutestamentlichen Texte einen knappen religions- und zeitgeschichtlichen 
Überblick voran. Dabei stützt er sich auf die Arbeiten von Preisker und Delling.27 
Zudem fasst er knapp einige Grundlagen für das Judentum (19–39)28 und die helle-
nistische Umwelt (40f )29 zusammen. Baltensweiler ordnet 1 Kor 7,12–16 dem Un-
terpunkt »Über die ›Stände‹ (1 Kor 7,8–16)« unter der Überschrift »Die ›Mischehen‹ 
(V. 12–16)« zu. Er stellt vor allen Dingen heraus, dass es sich um eine wirkliche Schei-
dung und nicht lediglich um Trennung wie in den V. 10–11 handele, die dem Willen 
Gottes entspricht, da er zum Frieden berufen habe (192f ). Das Geheiligt-Werden des 
nichtchristlichen Ehepartners erklärt er mit einem kultischen Heiligkeitsverständnis, 
wie es im ganzen Neuen Testament zurückgehend auf das Alte Testament zu finden 
sei (194). Allerdings liefert Baltensweiler für diese These keine alttestamentlichen 
Belegstellen. Der Hinweis, dass die Kinder heilig seien, versteht er analog zu hala
chischen Bestimmungen, nach denen Kinder von Proselyten und Proselytinnen, die 
nach dem Beitritt zum Judentum geboren sind, als heilig gelten. (195) Baltensweiler 
konstatiert, dass Paulus »die Mischehe sehr hoch einschätzt« (194) und ihre Funktion 
wie jede Ehe im Heil der Ehepartner liege und damit »Heilsordnung«30 sei (196). 
Damit beantwortet Baltensweiler auch die eingangs gestellte Frage nach der Funktion 
der Ehe: Die Ehe ist eine soteriologische Institution für heterosexuelle Paare. 

Baltensweiler interessiert vor allen Dingen, wie sich die Scheidung exogamer 
Ehen zum generellen Scheidungsverbot verhält und wie der von ihm vorausgesetzte 
Charakter der Ehe als Heilssakrament auch in einer exogamen Ehe beibehalten wird. 
Paulus beantworte die erste Frage mit der göttlichen Berufung zum Frieden und 
die zweite mit der Heiligung des nichtchristlichen Partners. Im Unterschied zu den 
Arbeiten von Delling und Preisker setzt sich Baltensweiler ausführlich exegetisch mit 
1 Kor 7 auseinander. Fraglich bleibt, ob man tatsächlich von einem einheitlichen 
neutestamentlichen Heiligkeitskonzept sprechen kann. Wie ich noch zeigen werde, 
enthalten bereits 1 Kor 5–7 unterschiedliche Vorstellungen von der Gefährdung und 
Bewahrung von Heiligkeit. Auch wurde inzwischen mehrfach nachgewiesen, dass 
man in neutestamentlicher Zeit noch nicht mit einer jüdischen Praxis der Prosely-
tentaufe rechnen kann.31 Anfangs postulierte Baltensweiler in seiner Einleitung, dass 
die Ehe immer in einem konkreten Lebensvollzug geschieht. Diesen Aspekt vernach-
lässigt er aber für die Interpretation von Paulus, indem er nicht fragt, welche Proble-
me exogame Ehen generieren können.

27	 Die Kürze begründet er selbst mit ausführlichen Vorarbeiten durch Preisker und Delling (17). 
28	 Gen 2,18–25; 1,27f; Monogamie und Polygamie im AT; die Ehe als Bund bei Hosea; Ehescheidung 

(Mal 2,14; Dtn 24,1–4); Tobit; Gittin.
29	 Er verweist hier auf die Arbeiten von Preisker und Delling und erwähnt lediglich Demosthenes, 

Frauen der Dramen, Epiktet und Plutarch.
30	 Den Begriff übernimmt Baltensweiler aus einem Zitat von Reicke.
31	 Vgl. Standhartinger, Frauenbild, 18.



22 I. Einleitung22

1.1.4 O. Larry Yarbrough (1984)

O. Larry Yarbrough32 entfaltet die Fragestellung seiner Dissertation anhand der 
Schilderungen bei Justin und in den Thekla-Akten über Christinnen, die eine Ehe 
oder Verlobung mit Nichtchristen auflösen, weil sie ihr Leben nun nach anderen 
Grundsätzen führen wollen (1f ).33 Die Frage, ob Ehen mit Nichtchristen gelöst wer-
den sollten, sei schon in der korinthischen Gemeinde diskutiert worden. Yarbrough 
ist im Folgenden daran interessiert, was Paulus über die Ehe zu sagen hat und welche 
Auswirkungen die Zugehörigkeit zur Christusgemeinschaft auf Ehen und Familien 
in der griechisch-römischen Gesellschaft haben konnte (2f ): »I am concerned with 
discovering the significance of Paul’s treatment of marriage and sexual morality – 
both for himself and his followers – and not simply with determining what he actu-
ally said.« (3) Seine Hauptthese lautet, dass Paulus’ Einstellung zu Ehe und Sexualität 
von seiner religiösen Erfahrung, apokalyptischen Weltsicht und dem Bemühen um 
die Identität und Ordnung in den Gemeinden geprägt sei (4). Zunächst beleuchtet 
Yarbrough jüdische und griechisch-römische Ehekonzeptionen.34 Er verortet Pau-
lus in jüdisch-hellenistischen Kreisen, die sich mit griechisch-römischen Traditionen 
auseinandersetzen. Die paulinische Ablehnung von Scheidung sieht er als Kontrast 
zu jüdischen und griechisch-römischen Gesetzen, die Scheidung erlauben, oder auch 
zu philosophischen Richtungen wie der Stoa, die Scheidung nicht kritisieren (113). 
Neu ist die These, Paulus formuliere 1 Kor 7,12–16 als Bemerkung auf das Bemühen 
einiger Gemeindemitglieder illegitime Sexualkontakte zu vermeiden: »Paul’s concern 
in vv 10–16 is with some rigorists in Corinth who were advocating divorce in order 
to avoid all sexual immorality.« (112f ) Laut Yarbrough ist damit die Auseinanderset-
zung um exogame Ehen Bestandteil der generellen Auseinandersetzung mit Perso-
nen, die nach der Maxime 1 Kor 7,1 alle Ehen auflösen wollen (vgl. auch 121f ). Yar-
brough stellt einen bis dahin nicht so pointiert herausgearbeiteten Zusammenhang 
zu 1 Kor 5,9–13 her. Die paulinische Akzeptanz exogamer Ehen passe zu ähnlichen 
pragmatischen Feststellungen, wie die Unmöglichkeit, den Kontakt zu Nichtchristen 
komplett zu vermeiden (112). Damit stellt er 1 Kor 7,12–16 in einen neuen Pro
blemhorizont: Das eheliche Zusammenleben mit nichtchristlichen Personen.

Anders als die Vorgänger kontextualisiert Yarbrough die Thematisierung exoga-
mer Ehen in 1 Kor 7,12–16 in den auch sonst im Brief verhandelten Fragen nach se-
xuellen und sozialen Beziehungen zu Nichtchristen und Nichtchristinnen. Allerdings 
reduziert er die von ihm postulierte Position einiger Korintherinnen und Korinther 
darauf, dass sexuelle Moral nur durch Verzicht auf Ehe und Sexualität gewahrt blei-
ben könnte. 1 Kor 7,1–9 kann sicherlich vor einem solchen Hintergrund verstanden 
werden. Allerdings weist 1 Kor 7,10–16 auf andere Probleme hin, wie z. B. Exoga-
mie, unterschiedliche Religionen, Wertvorstellungen. Darauf geht Yarbrough jedoch 
nicht weiter ein. Er untersucht ebenso wenig, ob es ähnliche Vorstellungen zu Ehe 

32	 Yarbrough, Not Like the Gentiles. Marriage Rules in the Letters of Paul, SBL Dissertation Series 80, 
Atlanta 1984, 111–114.

33	 Vgl. bei Ιust. 2 apol. 2. Dort möchte eine Christin den Lebensstil ihres Mannes nicht mehr mittra-
gen. Thekla dagegen möchte, nachdem sie Paulus’ Reden gehört hat, unverheiratet bleiben.

34	 Yarbrough präsentiert vor allen Dingen Pseudepigraphen und Apokryphen (8–18) und rabbinische 
Literatur (18–29). Das griechisch-römische Material besteht aus Vertretern der Stoa, des Neu-Pytha-
gorismus, Mittel-Platonismus, Kynismus und Peripatos. Daneben wirft er auch noch einen Blick auf 
die antike neue Komödie und Rhetorik (32–63).



231. Forschungsgeschichte zur Exogamie 23

und Heiligkeit in der Umwelt gibt.35 Das überrascht, wenn man an den Anfang 
zurückdenkt, denn genau mit dieser Problematik eröffnet Yarbrough seine Unter-
suchung. Obwohl Yarbrough exegetische Untersuchungen am Text und traditions-
geschichtliche Analysen mehr als Baltensweiler miteinander in Bezug setzt, bleiben 
noch offene Fragen.

1.1.5 Will Deming (1995)

Will Demings36 Fokus liegt ähnlich wie bei Yarbrough auf der Rekonstruktion der 
Beweggründe korinthischer Gemeindemitglieder exogame Ehen abzulehnen. Dafür 
konzentriert er sich auf traditionsgeschichtliche Kontexte. Er vergleicht Terminologie 
und Gedankengänge aus der Stoa und dem Kynismus mit paulinischen: 

»Paul, like the Stoics and Cynics, defines marriage principally in terms of responsibili-
ty, not sexual activity; and he takes the position, much like the Stoic hybrid view, that 
under certain circumstances the duties of married life interfere with one’s allegiance to 
a higher cause – which, in Paul’s case, was Christ.« (3)

Deming vertritt die These, dass Paulus’ Ehe- und Sexualitätsverständnis von stoi-
schem und kynischem Gedankengut geprägt ist (2f ). Er stellt über das Stichwort 
δουλόομαι (1 Kor 7,15b) eine Verknüpfung zwischen 1 Kor 7,12–16 und 18–24 her. 
Daher sind für ihn die V. 18–24 auch noch im Kontext der Auseinandersetzung zu 
Exogamie zu lesen.37 Dies ist sicher ein Alleinstellungsmerkmal der Untersuchung, 
ebenso wie die Hinzuziehung von 2Kor 6,14–7,1.38

Deming sieht das Bestreben einiger korinthischer Gemeindemitglieder, exogame 
Ehen aufzulösen, dadurch motiviert, sich nicht durch Geschlechtsverkehr mit nicht-
christlichen Partnerinnen und Partnern zu verunreinigen (132f ): 

35	 Letztendlich widmet Yarbrough den V. 10–16 auch nur ungefähr drei Seiten (110–113).
36	 Deming, Paul on Marriage and Celibacy, SNTS 83, Cambridge 1995.
37	 In meiner Untersuchung habe ich mich dagegen entschieden, die V. 17–24 hinzuzunehmen. Ich 

stimme Deming zu, dass es verschiedene Stichwortverknüpfungen gibt (καλέω, δουλόομαι) und 
auch, dass der Gedankengang aus V 15 fortgeführt wird. Für mich ist aber entscheidender, dass es in 
den V. 17–24 nicht um Exogamie geht, sondern um Beschneidung und Versklavte. Die Auslegung 
von den V. 12–16 ändert sich durch die folgenden Verse nicht, sondern die folgenden Gedanken 
verschärfen sich vielmehr durch den Exogamieabschnitt. Von dem speziellen Fall der Exogamie wird 
der Blick eher ausgeweitet auf strukturell vergleichbare Lebenssituationen.

38	 Deming, Paul, 136f bezieht 2 Kor 6,14–7,1 trotz der umstrittenen Autorenschaft in seine Unter-
suchung mit ein, da er annimmt, dass der Text für die korinthische Gemeinde Bedeutung hatte. 
Allerdings gibt er zu, dass er dabei voraussetzt, dass es sich nicht um eine späte Hinzufügung han-
delt. Abgesehen davon, dass die Verse heute mehrheitlich als Einschub bewertet werden (vgl. Kös-
ter, Einführung, 554; Schnelle, Paulus, 258; Pokorný/Heckel, Einleitung, 259f; Ebner, Einleitung, 
332; Broer, Einleitung, 386; zur Diskussion ob dieser Abschnitt ursprünglich einen anderen Platz 
hatte, ein von Paulus eingearbeitetes Traditionsstück ist oder einem Redaktor zuzuschreiben ist, vgl. 
Wolff, Der zweite Brief, 146–149. Schmeller, Der zweite Brief, 22f fasst übersichtlich die Argumente 
für und gegen eine paulinische Verfasserschaft zusammen), gibt es keine Belege, dass ἑτεροζυγέω 
(zusammenzujochen) als Ehemetapher in der antiken Literatur verwendet wird (gegen Thrall, Sec-
ond Epistle, 473). Ebenso versteh ich 1 Kor 10,8 nicht als eine Aussage über Exogamie. Die An-
spielung auf Num 25,1 könnte so verstanden werden, wenn der illegitime Geschlechtsverkehr mit 
Moabiterinnen als Warnung vor einer Ehe mit nichtisraelitischen Personen verstanden würde. Für 
wahrscheinlicher halte ich es aber, dass die Anspielung auf Numeri über das allgemeine Stichwort 
πορνεία und nicht Exogamie vorgenommen wird.



24 I. Einleitung24

»What this [die fehlende Unterscheidung von Heiligkeit/Profanität und Reinheit/Un-
reinheit] implies is that the concerns of the Corinthians which Paul addresses in 7.12–
24 have to do with moral pollution via physical association with non-Christians.« (135) 

Die Angst vor Verunreinigung durch sexuelle oder generelle Kontakte mit Außenste-
henden sieht Deming durch ähnliche Gedanken in den Korintherbriefen begründet 
(135–139).39 Paulus würde nun die Übertragung dieses Gedankens auf eine exogame 
Ehe abwehren, indem er aus der unumstrittenen Heiligkeit der Kinder die Heiligung 
der nichtchristlichen Partnerin ableitet (133). Der Unterschied zwischen den Kin-
dern und dem nichtchristlichen Elternteil sei, dass die Kinder die Heiligkeit mit der 
Geburt (»genetically«) erlangten und der Elternteil durch Kontakt mit dem christli-
chen Elternteil (134). Schließlich bettet Deming diese Grundfrage nach Verunreini-
gung in einen größeren sozialen und ideologischen Kontext ein. Philo40, Sirach41 und 
Epiktet42 wendeten sich gegen »synkretistische Tendenzen« der hellenistischen Zeit, 
indem sie zur Vermeidung des Kontaktes zu Außenstehenden, weil dieser verunrei-
nige, aufriefen (140–145). Zudem stellt er Paulus Aussagen in den Zusammenhang 
von stoischer Ehemoral, die ebenfalls betone, dass die Ehe eine Gemeinschaft sei, die 
besonders Körper und Seele teile, so dass Uneinigkeit in ethischer, philosophischer 
und spiritueller Hinsicht eine Trennung nach sich ziehe (146–148).43

Deming interpretiert 7,15b–24 als eine zusammengehörige Argumentations-
kette (150). Explizit stoisch-kynisch sei die Parallelisierung der Ehe mit Sklaverei 
(150–154) sowie der Ausdruck »in Frieden gerufen sein« in V. 16, der sich auf das 
Verhältnis zwischen Ehemann und Ehefrau bezöge (154–157).44 Paulus vermittle 
den Eheleuten, dass es nicht um Freiheit, sondern ehelichen Frieden gehe (155). 
Als Anhänger radikaler kynisch-stoischer Gedanken hätten die Korinther ihre Ehen 
mit Nichtchristinnen als Sklaverei angesehen, so dass Paulus ihnen in 7,17–24 dar-
lege, dass nicht die faktischen Lebensumstände darüber entschieden, ob jemand 
versklavt oder frei sei (155). Die Berufung durch Gott zum Christsein mache es 
nicht erforderlich, die nichtchristliche Partnerin zu verlassen (166–169). Damit wird  
1 Kor 7,17–24 zur Begründung der Thesen aus 1 Kor 7,12–16. Deming bündelt:

»Paul is suggesting to the Corinthians that the transforming grace of God’s call governs 
mixed marriages in the same way as Jesus’ prohibition of divorce governs Christian 
marriages. If this is true, 7.18–24 would then represent Paul’s attempt to show the 
veracity of this suggestion, forming an appropriate conclusion to his treatment of 
mixed marriages.« (173)

39	 1 Kor 5,9–13; 6,1–11.15–18; 2Kor 6,14–7,1.
40	 Philo prob. 3–4; 76; sacr. 118–124; 128.
41	 Sirach 9,14–16; 13; 12,13f; 22,13; 25,16–26; 26,7; 27,12.
42	 Epict. diss. 1,12,18–19; 1,27,1–6; 3,16,1–6.11; 4,2,1.
43	 Deming führt hier Mus. frag. 14,94,2f; Antip. SVF 3,255,18–21; 3,256,24f.31; Ocellus De univ. 

nat. 48f; Dio Chrys. Or. 38,15; Hierocles 54,19–22; Epict. diss. 3,22,68.76; Mus. frag. 13A,88,15; 
13B,90,12–17; Philo cont. 2,13–18 an.

44	 Das Motiv der Ehe als Versklavung findet Deming bei Philo apol. 7,3; 11,3.17; prob. 88; Mus. 
Frag. 3,42,8; Arist. Oecon. 3,1; Antip. SVF 3,255,36–256,4; Hierocles 55,11; Stob. 4,494,4.10f; 
4,532,15. Zu V. 16 führt Deming an, dass er im stoisch-kynischen Diatribe Stil gehalten sei, die 
Wendung τί (γὰρ) οἶδας ... εἰ bei Epictet (diss. 2,20,28–31 [zweimal]), eine ähnliche Aussage bei 
[Plato in] Stob. 4,520,9–12.




