
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Kreis, Guido
Negative Dialektik des Unendlichen

Kant, Hegel, Cantor

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2162

978-3-518-29762-9



suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft 2162



Kann es sein, daß unser Denken unauflösliche Widersprüche enthält? Die 
Paradoxien des Unendlichen sind ein guter Kandidat dafür. Kant hat in 
seiner transzendentalen Dialektik behauptet, daß wir das Unendliche nicht 
konsistent denken können. Hegel hält mit einer faszinierenden positiven 
Dialektik dagegen, die das Unendliche widerspruchsfrei denken will. Bei 
Cantor jedoch, der die moderne Auffassung des Unendlichen revolutio-
niert hat, kehren die Paradoxien wieder zurück. Guido Kreis zeigt, daß 
unsere Begriffe vom Unendlichen relativ zu unseren besten Theorien tat-
sächlich inkonsistent sind, und führt anhand dieser negativen Dialektik 
zugleich in die Grundformen der modernen Dialektik ein.

Guido Kreis ist Privatdozent am Institut für Philosophie der Universität 
Bonn. Im Suhrkamp Verlag sind von ihm erschienen: Cassirer und die 
Formen des Geistes (stw 1951), Gottesbeweise (stw 1946, hg. zusammen mit 
Joachim Bromand) und Ernst Cassirer: Über Rousseau (stw 2025, als Her-
ausgeber).



Guido Kreis
Negative Dialektik 
des Unendlichen

Kant, Hegel, Cantor

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten  
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2162
Erste Auflage 2015

© Suhrkamp Verlag Berlin 2015
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,  

des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung  
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form  
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)  

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert  
oder unter Verwendung elektronischer Systeme  
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Umschlag nach Entwürfen  
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim

Printed in Germany
ISBN 978-3-518-29762-9



Inhalt

Siglenverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	   9

1.	 Einleitung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	   11
	 1.1	 Die Paradoxien des Unendlichen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	   11
	 1.2	 Drei Formen der Dialektik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	   17

I. Limitative Dialektik des Unendlichen

2.	 Das Problem der Welt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	   31
	 2.1	 Limitative Dialektik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	   31
	 2.2	 Die Welt als »absolut« große Menge aller existierenden 
		  Gegenstände  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	   32
	 2.3	 Die Welt als »unbedingte« vollständige Kausalreihe  . . . . . .      	   42
	 2.4	 Die Inkonsistenz unserer natürlichen Einstellung 
		  zur Wirklichkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   54

3.	 Die erste Antinomie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	   64
	 3.1	 Die Welt hat keinen Anfang  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	   64
	 3.2	 Kant und der Urknall  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	   70
	 3.3	 Die Welt hat einen Anfang  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	   76
	 3.4	 Das Scheitern von Kants Antinomie-Konstruktion  . . . . . .      	   82

4.	 Transzendentaler Idealismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	   85
	 4.1	 Erkenntnistheoretischer Idealismus und semantischer 
		  Antirealismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	   86
	 4.2	 Semantischer Antirealismus und ontologischer Realismus. 	  101
	 4.3	 »Erscheinung« und »Ding an sich selbst betrachtet«  . . . . .     	   109
	 4.4	 Die Geburt der modernen Dialektik  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	   116

5.	 Limitative Unendlichkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	  121
	 5.1	 Die erste Strategie: Der Weltbegriff ist ein leerer Begriff  . .  	   121
	 5.2	 Die zweite Strategie: Die Antinomie beruht auf 
		  einem Fehlschluß  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	   127
	 5.3	 Die dritte Strategie: dialektische statt 
		  analytische Opposition  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	   130
	



	 5.4 	 Kants konstruktiver Vorschlag: der limitative Begriff 
		  des Unendlichen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   137
	 5.5	 Probleme mit Kants limitativem Begriff 
		  des Unendlichen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	   144

II. Positive Dialektik des Unendlichen

6.	 Von der limitativen zur positiven Dialektik  . . . . . . . . . . .            	  151
	 6.1	 Von den kosmologischen zu den kategorialen Antinomien . 	  151
	 6.2	 Hegels Kritik der kosmologischen Antinomien  . . . . . . . . .         	   161

7.	 Transzendentale Metaphysik: Kant und Hegel  . . . . . . . . .          	  169
	 7.1	 Die Idee der Kategorientheorie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	   169
	 7.2	 Voraussetzungsloses Denken: Hegel und der Anfang 
		  der Logik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	   178
	 7.3	 Die Reichweite der Kategorien: Kants transzendentale 
		  Deduktion  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	   194
	 7.4	 Was ist absoluter Geist?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	   211

8.	 Die Antinomie der qualitativen Unendlichkeit  . . . . . . . .         	  227
	 8.1	 Hegels Begriff der qualitativen Unendlichkeit  . . . . . . . . . .          	   227
	 8.2	 Der Widerspruch der qualitativen Unendlichkeit  . . . . . . .       	   237
	 8.3	 Die Auflösung der Antinomie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	   249
	 8.4	 Kategorien vernünftig betrachten: drei Modelle  . . . . . . . . .         	   260

9.	 Die Antinomie der quantitativen Unendlichkeit  . . . . . . .        	  278
	 9.1	 Hegels Begriff der quantitativen Unendlichkeit  . . . . . . . . .         	   278
	 9.2	 Der Widerspruch der quantitativen Unendlichkeit:  

	 das potentiell Unendliche  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	   288
	 9.3	 Die Auflösung der Antinomie: das aktual Unendliche  . . . .    	   296
	 9.4	 Hegel und die mathematische Theorie des Unendlichen  . .  	   304

10.	Positive Unendlichkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	  311
	 10.1	»Der Begriff ist alles«: affirmative Unendlichkeit  . . . . . . . .        	   311
	 10.2	Dialektik und Dialetheismus?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	   316
	 10.3	»Der Widerspruch löst sich auf«: Warum Hegel 
		  kein Dialetheist war  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	   322
	 10.4	Wie Hegel kritisieren? Übergang zur negativen Dialektik  . 	   336



III. Negative Dialektik des Unendlichen

11.	Cantor und die Paradoxien des Unendlichen  . . . . . . . . . .           	  357
	 11.1	 Von den kosmologischen zu den mathematischen 
		  Antinomien  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	   357
	 11.2	 Grundgedanken von Cantors Mengentheorie  . . . . . . . . . .          	   360
	 11.3	 Die Struktur Cantorianischer Argumente  . . . . . . . . . . . . .             	   366
	 11.4	 Die mengentheoretischen Paradoxien  . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	   374
	 11.5	 Die mathematische Auflösung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	   378
	 11.6	 Ungelöste Probleme  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	   384
	 11.7	 Cantors negative Dialektik des Absolut-Unendlichen  . . .   	   393

12.	Die Wiederkehr der Antinomien: die Paradoxien  
der Weltbegriffe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	  407

	 12.1	 Die Menge aller Tatsachen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	   407
	 12.2	 Alle Tatsachen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	   414
	 12.3	 Alles  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	   423

13.	Auswege aus den Paradoxien?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	  435
	 13.1	 Ist das Problem der Welt ein Scheinproblem?  . . . . . . . . . .          	   435
	 13.2	 Existiert die Welt überhaupt nicht?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	   439
	 13.3	 Ist die Welt unterbestimmt?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	   444
	 13.4	 Ist die Welt überbestimmt?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	   451
	 13.5	 Alternativen?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	   456

14.	Schluß  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	  461

Literaturverzeichnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	  467
Namenregister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	  478
Sachregister  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	  482





9

Siglenverzeichnis

Kant

AA 	� Immanuel Kant, Gesammelte Schriften, hg. von der Preußi-
schen [später: Deutschen] Akademie der Wissenschaften, 
Berlin 1900 ff.

A, B 	� Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft, zitiert nach der 
Seitenzahl der 1. Auflage 1781 (= A) und der 2. Auflage 1787 
(= B)

Werkausgabe: Immanuel Kant, Werkausgabe in zwölf Bänden, hg. v. 
Wilhelm Weischedel, Frankfurt/M. 1974 u. ö.

Hegel

GW 	� G.W. F. Hegel, Gesammelte Werke, hg. von der Rheinisch-
Westfälischen Akademie der Wissenschaften, Hamburg 
1968 ff. (die Seitenzählung dieser Ausgabe ist in den Studien-
ausgaben der Philosophischen Bibliothek enthalten)

VL 	� G.W. F. Hegel, Vorlesungen. Ausgewählte Nachschriften und 
Manuskripte, Hamburg 1983 ff.

W 	� G.W. F. Hegel, Werke in zwanzig Bänden, hg. von E. Mol
denhauer und K. M. Michel, Frankfurt/M. 1970 u. ö. (Theo
rie-Werkausgabe)

Cantor

GA 	� Georg Cantor, Gesammelte Abhandlungen mathematischen 
und philosophischen Inhalts, hg. von Ernst Zermelo, Berlin 
1932.

Br 	� Georg Cantor, Briefe, hg. von H. Meschkowski und W. Nil-
son, Berlin, Heidelberg u. a. 1991.





11

1. Einleitung

1.1 Die Paradoxien des Unendlichen

Wir sind nicht in der Lage, das Unendliche widerspruchsfrei zu 
denken. Das hat Kant in der Kritik der reinen Vernunft behauptet, 
und damit hat er, wie das folgende Buch zeigen soll, recht – jeden-
falls soweit wir sehen können. Kant, der eine Kritik der Möglich-
keiten und der Reichweite der menschlichen Erkenntnis durchfüh-
ren wollte, hat dabei eine ebenso einfache wie elementare Frage 
aufgeworfen: Könnte es sein, daß sich das menschliche Denken 
in schwerwiegende Widersprüche verwickelt, die wir auch mit 
den besten uns zur Verfügung stehenden Theorien und Metho-
den grundsätzlich nicht zu lösen vermögen? Es ist nicht nötig, ein 
Fachphilosoph zu sein, um den Gehalt dieser Frage zu verstehen. 
Ihre Bedeutung ist auch in der vorphilosophischen Reflexion di-
rekt zugänglich, und es ist ebenso unmittelbar klar, daß wir als 
rationale Wesen eine begründete Antwort auf diese Frage geben 
können sollten. Die Frage nach der Möglichkeit schwerwiegender 
Widersprüche im menschlichen Denken steht in dieser Hinsicht 
auf einer Ebene mit Fragen wie der nach dem Sinn des menschli
chen Lebens oder der nach den universellen Normen des mensch-
lichen Handelns. Wer sie stellt, rechnet mit der Möglichkeit eines 
elementaren Defektes der menschlichen Erkenntnis, und zwar 
nicht im Sinne eines Mangels der organischen Ausstattung, in der 
unsere kognitiven Leistungen realisiert sind, und auch nicht im 
Sinne von alltagsüblichen, hier und da auftretenden, durch refle-
xive Aufmerksamkeit freilich auch vermeidbaren Widersprüchen, 
sondern im Sinne einer elementaren Inkonsistenz und Insuffizienz 
unserer grundlegenden Begriffe.

Kants These besagt genauer, daß unsere Aussagen über die 
Welt, die als eine absolut unendliche Totalität definiert wird, un-
vermeidliche und schwerwiegende Widersprüche enthalten – je-
denfalls dann, wenn wir annehmen, daß die Welt existiert. Die 
fraglichen inkonsistenten Grundbegriffe sind unsere Begriffe von 
absolut unendlichen Totalitäten, und die fraglichen Widersprüche 
sind die Paradoxien des Unendlichen. Die Welt läßt sich zum Bei-
spiel definieren als die Gesamtheit von uneingeschränkt allem, was 



12

es überhaupt gibt; oder als das Universum uneingeschränkt aller 
Gegenstände, auf die sich unsere Aussagen beziehen können; oder 
als die Menge uneingeschränkt aller Tatsachen oder bestehenden 
Sachverhalte. Zwei Merkmale gehen in jede Definition des Welt
begriffs ein: Die Welt besteht aus dem, was es gibt, und sie ist des
sen Totalität. Es handelt sich um eine unendlich große Totalität, 
und zwar genauer um eine absolut unendlich große Totalität, weil 
sie nicht weiter vermehrbar oder steigerungsfähig ist: Da die Welt 
uneingeschränkt alles enthält, kann es nichts Weiteres geben, das in 
dieser Totalität nicht enthalten wäre und noch hinzugefügt wer
den könnte.1 Kants Behauptung besagt nun, daß jeder Versuch, 
die absolut unendliche Totalität dessen, was es gibt, zu bestimmen, 
zwangsläufig in Widersprüche führt, daß sich also über die Welt 
Paare von Aussagen treffen lassen, die zueinander im Verhältnis der 
Kontradiktion stehen. Ein Beispiel für ein solches Aussagenpaar ist 
nach Kant das folgende:

(1)	� Die Welt ist (der vergangenen zeitlichen Ausdehnung nach) 
unendlich.

(2) 	� Die Welt ist (der vergangenen zeitlichen Ausdehnung nach) 
nicht unendlich.

Kant nennt ein derartiges Aussagenpaar eine kosmologische Antino­
mie (in diesem Fall handelt es sich um die Zeitvariante seiner ersten 
1 � Man könnte gleich an dieser Stelle einwenden, daß der soeben eingeführte 

Weltbegriff weder unser alltägliches Verständnis des Ausdrucks »Welt« noch die 
wesentlich praktischen Züge der sozialen Lebenswelt, in der wir jeweils situiert 
sind, angemessen erfassen kann und daß deshalb die im folgenden entwickel-
ten Probleme von vorneherein Scheinprobleme sind, die sich nur unter der Vor-
aussetzung eines inakzeptablen theoretischen Weltbegriffs ergeben. Das erste ist 
richtig, das zweite nicht. Der Anspruch der folgenden Überlegungen ist nicht, 
einen vollständigen oder hinreichenden Weltbegriff zu entwickeln; jeder derartige 
Versuch müßte selbstverständlich die alltäglichen, die praktischen und die sozia
len Dimensionen unserer Lebenswirklichkeit berücksichtigen. Der springende 
Punkt ist dabei aber, daß jeder vollständige und hinreichende Weltbegriff auch 
den hier diskutierten Begriff einer absolut unendlichen Totalität enthalten muß; 
andernfalls handelte es sich nicht um einen Weltbegriff, sondern um einen bloßen 
Streit um Worte. Damit stellt sich das Problem der Paradoxien des Unendlichen 
aber in jedem Fall, auch wenn das Thema dieses Buches nicht die Metaphysik 
der Lebenswelt ist, sondern die Metaphysik des Unendlichen selbst. Mehr dazu 
unten, Abschnitt 13.1.



13

Antinomie), und er behauptet in der Kritik der reinen Vernunft, 
für die Wahrheit von jeder der beiden Aussagen unter den Vor-
aussetzungen unserer natürlichen Einstellung zur Wirklichkeit ein 
erfolgreiches Argument führen zu können. Eine derartige Antino
mie würde aber klarerweise gegen das Prinzip vom auszuschließen-
den Widerspruch verstoßen, denn die Wahrheit einer der beiden 
Aussagen impliziert automatisch die Falschheit der jeweils ande-
ren, und daher ist es nicht möglich, daß beide Aussagen zugleich 
wahr sind. Kant behauptet aber, daß auf der Basis unserer natürli-
chen Einstellung zur Wirklichkeit und insbesondere unter der An
nahme, daß die Welt existiert, beide Aussagen wahr sein müssen. 
Ihre Konjunktion wäre also eine wahre Kontradiktion.

Daß das menschliche Denken schwerwiegende Widersprüche 
in bezug auf das Unendliche enthält, scheint auch unabhängig von 
Kants Antinomienlehre weder unverständlich noch unwahrschein
lich zu sein. Hundert Jahre nach Kant hat Georg Cantor innerhalb 
der Mathematik durch die Entwicklung der Mengentheorie zum 
erstenmal das Rechnen mit unendlich großen Mengen ermög-
licht. Cantor selbst hatte aber bereits entdeckt, daß sich in bezug 
auf manche dieser Vielheiten, und zwar genauer in bezug auf die 
absolut unendlichen Vielheiten, Paare von kontradiktorisch ent-
gegengesetzten Aussagen ableiten lassen, die jeweils nicht zugleich 
wahr sein können. Zum Beispiel erlaubt Cantors Mengentheorie 
die Bildung des Begriffs einer Menge aller Mengen. Angenom
men, diese Menge existierte. Dann gelten die beiden folgenden 
Aussagen:

(3)	 Die Menge aller Mengen enthält alle Mengen.
(4)	 Die Menge aller Mengen enthält nicht alle Mengen.

Während es sich bei Aussage (3) um eine begriffliche Wahrheit 
handelt, die unter der Annahme der Existenz der Menge aller 
Mengen aus der Definition dieser Menge folgt, läßt sich durch 
die Anwendung eines ingeniösen Beweisverfahrens, das Cantor 
in anderem Zusammenhang entwickelt hatte, auch die Wahrheit 
der Aussage (4) demonstrieren. Die Menge aller Mengen, wenn 
sie denn existierte, muß nach Definition alle Mengen enthalten, 
und zugleich kann sie unmöglich alle Mengen enthalten, weil sich 
für jeden beliebigen Kandidaten einer Menge aller Mengen stets 



14

eine weitere existierende Menge aufweisen läßt, die in ihr nicht 
enthalten sein kann. Das Paradox der Menge aller Mengen wird 
heute Cantors Paradox genannt. Die Entdeckung dieser und weite-
rer mengentheoretischer Paradoxien hat die moderne Mathematik 
in eine Grundlagenkrise gestürzt, die erst mit der Axiomatisierung 
der Mengentheorie im zwanzigsten Jahrhundert mathematisch 
überwunden werden konnte.

Philosophisch entscheidend ist aber, daß sich die Struktur dieser 
Paradoxien auch von mathematischen Mengen auf nicht mathe
matische Gegenstände übertragen läßt, und zwar insbesondere auf 
die absolut unendliche Totalität der Welt. Wenn wir die Welt zum 
Beispiel als Menge aller Tatsachen definieren und annehmen, daß 
diese Menge existiert, dann erhalten wir folgendes Beispiel für eine 
Paradoxie des Unendlichen:

(5)	 Die Menge aller Tatsachen enthält alle Tatsachen.
(6)	 Die Menge aller Tatsachen enthält nicht alle Tatsachen.

Während es sich bei Aussage (5) wiederum um eine begriffliche 
Wahrheit handelt, die unter der Annahme der Existenz der Welt 
aus ihrer Definition folgt, hat Patrick Grim auf seinerseits inge
niöse Weise gezeigt, daß sich die Wahrheit der Aussage (6) durch 
die Anwendung von Cantors mathematischem Beweisverfahren 
auf den Weltbegriff ebenfalls demonstrieren läßt. Die Menge aller 
Tatsachen, wenn sie denn existierte, muß nach Definition alle Tat
sachen enthalten, und zugleich kann sie unmöglich alle Tatsachen 
enthalten, weil sich für jeden beliebigen Kandidaten einer Menge 
aller Tatsachen stets eine weitere Tatsache angeben läßt, die in ihr 
nicht enthalten sein kann.

Nun könnte man dieses Ergebnis für ein Scheinproblem halten, 
das nur dann entsteht, wenn man mengentheoretische Begriffe auf 
den Weltbegriff anwendet, indem man die Welt von vorneherein 
als Menge, also als einen zusätzlich zu allen übrigen Gegenständen 
in der Welt existierenden weiteren Gegenstand, definiert. Die nahe
liegende Konsequenz wäre die, auf eine mengenbezogene Defini
tion der Welt zu verzichten. Aber das hilft nicht weiter. Grim hat 
gezeigt, daß schon unter der Annahme, daß alle Tatsachen existie-
ren, auch die beiden folgenden Aussagen wahr sind:



15

(7)	 Alle Tatsachen sind alle Tatsachen.
(8)	 Alle Tatsachen sind nicht alle Tatsachen.

Grims Beweis für die Wahrheit von (8) kann in einer Wei-
se formuliert werden, in der der Begriff der Menge und andere 
mengentheoretische Begriffe keine Rolle mehr spielen und bei 
der es ganz irrelevant ist, ob sich unter den fraglichen Tatsachen 
überhaupt Tatsachen über Mengen befinden. Nicht erst der Men
genbegriff ist demnach inkonsistent, sondern schon der reine be
griffliche Gehalt einer absolut unendlichen Totalität, der begriff-
liche Gehalt von Ausdrücken wie alle Tatsachen, alle Gegenstände 
oder, mit einer prägnanten Abkürzung, von alles.2 Die Aussagen 
(7) und (8) sind daher die stärkste Variante von Grims Paradox. Es 
verstößt ebenfalls gegen das Prinzip des auszuschließenden Wider
spruchs, denn die Konjunktion der beiden Aussagen (7) und (8) 
wäre wiederum eine wahre Kontradiktion.

Die Aussagenpaare (1) und (2) (Kants erste Antinomie) und (7) 
und (8) (Grims Paradox) sind exemplarische Kandidaten für Kants 
These, daß das menschliche Denken schwerwiegende Widersprü
che enthält. Schwerwiegend sind sie in dem Sinne, daß wir sie, so-
weit zu sehen ist, auch mit den besten uns zur Verfügung stehenden 
Theorien und Methoden nicht befriedigend auflösen können. Die 
Auflösung dieser Widersprüche kann, wenn überhaupt, nur durch 
einen radikalen Verzicht auf das eine oder andere grundlegende 
logische, ontologische oder semantische Prinzip erreicht werden. 
Dabei handelt es sich allerdings um Prinzipien, die uns normaler-
weise als selbstverständlich und sogar als unverzichtbar gelten und 
die wir deshalb nicht leichtfertig aufgeben wollen: das Prinzip vom 
auszuschließenden Widerspruch etwa oder das Prinzip vom ausge
schlossenen Dritten oder bestimmte realistische Prinzipien über 
das Verhältnis von Denken und Wirklichkeit.

Kant war der Auffassung, daß sich die kosmologischen Antino-
mien nur dann vermeiden lassen, wenn wir ein bestimmtes Prinzip 
unserer natürlichen realistischen Einstellung aufgeben, in der wir 
uns die Gegenstände der Wirklichkeit als in jeder Hinsicht unab-
hängig von erkennenden menschlichen Subjekten vorstellen. Kant 
bestreitet nicht das empirisch oder ontologisch realistische Prinzip, 
2 � Hier und im folgenden verwende ich den Ausdruck »alles« stets als Abkürzung für 

Ausdrücke wie »alle Gegenstände« oder »alle Tatsachen«.



16

nach dem die Gegenstände, die wir erkennen, auch unabhängig 
von unserer Erkenntnisleistung existieren. Er bestreitet aber das 
in unserer natürlichen Einstellung ebenfalls (stillschweigend) ent
haltene semantisch realistische Prinzip, nach dem selbst Aussagen 
über Gegenstände, die wir prinzipiell niemals empirisch erkennen 
können (bei denen es also für uns prinzipiell unentscheidbar blei
ben muß, ob sie wahr oder falsch sind), Aussagen sind, die sich 
auf etwas in der Wirklichkeit beziehen. Der Verzicht auf das se-
mantisch realistische Prinzip unserer natürlichen Einstellung führt 
Kant zu der semantisch antirealistischen These, daß Aussagen über 
einen prinzipiell unerkennbaren Gegenstand wie die Welt lee-
re Aussagen sind. Mit leeren Aussagen kann man aber nie etwas 
Wahres behaupten. Unter dieser Voraussetzung verschwindet der 
Widerspruch zwischen den Aussagen (1) und (2), und die kosmo
logische Antinomie ist aufgelöst. Allerdings sind wir nach Kant 
dann auch zu der Folgerung gezwungen, daß der Bereich der 
menschlichen Erkenntnis auf unsere objektiv gültigen Aussagen 
eingeschränkt ist. Unseren kognitiven Leistungen ist damit insge-
samt eine Grenze gezogen: Wir sind nicht in der Lage, das absolut 
Unendliche zu erkennen. Statt dessen müssen wir uns nach Kant 
auf die Totalität dessen beschränken, was uns auf einem jeweiligen 
Stand unseres Erkenntnisprozesses bisher bekannt geworden ist. 
Mit dem Fortschreiten unserer Erkenntnis werden dieser Totalität 
stets neue Elemente hinzugefügt werden. Sie ist jedoch nie vollen-
det und daher nie aktual, sondern immer nur potentiell unendlich. 
Vergleichbares gilt auch für die mengentheoretischen Paradoxien 
und ihre Anwendung auf den Weltbegriff. Mathematiker wie Ernst 
Zermelo und Abraham Fraenkel waren der Auffassung, daß sich die 
Paradoxien des Unendlichen in der Mengentheorie nur vermeiden 
lassen, wenn sie auf das Prinzip verzichtet, daß es zu jedem Begriff, 
den sie bilden kann, auch automatisch eine entsprechende Men-
ge gibt. Die Aufgabe dieses Prinzips führt einerseits dazu, daß die 
Bildung der widersprüchlichen Mengen nicht länger erlaubt ist. In 
der axiomatisierten Mengentheorie ist diese Restriktion erfolgreich 
realisiert; die Paradoxien sind verschwunden. Die Annahme der 
Nichtexistenz der Menge aller Mengen hat aber andererseits die 
Konsequenz, daß die Mengentheorie nicht mehr länger über ihren 
eigenen Bereich, das Universum der Mengen, sprechen kann. Die 
neu konstruierten Grenzen der Begriffsbildung ziehen also Gren-



17

zen der sprachlichen Aussagbarkeit nach sich. In verschärfter Form 
gilt diese Beobachtung auch für Grims Anwendung der mengen-
theoretischen Paradoxien auf den Weltbegriff. Nach Grim folgt aus 
zueinander im Widerspruch stehenden Aussagen wie (7) und (8) 
schlicht, daß es die entsprechenden Gegenstände, in diesem Fall 
also die Gesamtheit aller Tatsachen, nicht gibt. Die Annahme der 
Nichtexistenz der fraglichen, absolut unendlichen Totalitäten führt 
aber ihrerseits, wie sich zeigen wird, in schwerwiegende Probleme.

Es scheint also zu gelten: Sollte sich die Behauptung, daß es 
schwerwiegende Widersprüche in unseren Aussagen über die Welt 
(Kant), über die Menge aller Mengen (Cantor) oder über alle Tat-
sachen (Grim) gibt, erfolgreich verteidigen lassen, dann scheint 
die Auflösung dieser Widersprüche nur durch den Verzicht auf 
fundamentale logische, ontologische oder semantische Annahmen 
erreicht werden zu können. Dieser Verzicht hätte eine Begrenzung 
der menschlichen Erkenntnis zur Folge. Die leitende Frage dieses 
Buches ist, ob sich jene Behauptung sachlich erfolgreich etablieren 
und verteidigen läßt.

1.2 Drei Formen der Dialektik

Die Entdeckung der Paradoxien des Unendlichen ist die Geburts-
stunde der philosophischen Dialektik. Die Dialektik ist neben der 
Metaphysik des Unendlichen das zweite Hauptthema dieses Bu-
ches. Jede Form von Dialektik, selbst die an den Beispielen der 
alltäglichen Lebenswelt orientierte Dialektik des sokratischen Dia-
logs, entsteht aus dem Auftreten von Widersprüchen und ist selbst 
jeweils ein Versuch des rational gerechtfertigten Umgangs mit Wi-
dersprüchen. Die historisch wohl früheste Version der Paradoxien 
des Unendlichen ist von Zenon von Elea überliefert. Aristoteles hat 
Zenon als Erfinder der Dialektik behandelt, wobei Aristoteles unter 
»Dialektik« die Technik der Argumentation mit Hilfe von unbe-
wiesenen, in ihrer Geltung aber allgemein anerkannten Prämissen 
versteht. Die von ihm entwickelte »topische« Überprüfung derar-
tiger Argumente soll dann zeigen, daß Zenons Paradoxien des Un-
endlichen auf Trugschlüssen beruhen und daher in Wahrheit nur 
scheinbare Widersprüche sind. In der Tradition dieser Auffassung 
von Dialektik steht noch Kant in der Kritik der reinen Vernunft. Er 



18

analysiert die kosmologischen Antinomien des Unendlichen eben-
falls als Widersprüche, die auf bestimmten Trugschlüssen beruhen. 
Daß Kant diese Trugschlüsse »dialektisch« nennt, ist daher abwer-
tend gemeint. Dialektik ist für Kant eine Technik des Scheins und 
der Täuschung.

Es gibt allerdings einen entscheidenden Unterschied zwischen 
Aristoteles und Kant. Die Entdeckung dieses Unterschieds ist die 
Geburtsstunde der modernen Dialektik, um deren drei Grundfor-
men es in diesem Buch geht. Dialektik ist nach dem Verständnis 
von Aristoteles lediglich eine (rhetorische) Argumentationstechnik, 
die auf der Basis von Trugschlüssen Scheinwidersprüche erzeugen 
kann. Nach Kant handelt es sich aber bei der Dialektik, die zu 
den kosmologischen Antinomien des Unendlichen führt, um eine 
»natürliche« Dialektik. Damit ist gemeint, daß die Argumente, die 
sich für die widersprüchlichen Aussagen der kosmologischen An-
tinomien jeweils anführen lassen, auf Prämissen beruhen, die sich 
auf der Grundlage unserer natürlichen realistischen Einstellung zur 
Wirklichkeit hinreichend begründen lassen. Diese Einstellung ist 
für menschliche Subjekte natürlicherweise charakteristisch, und 
zwar nicht nur für diejenigen von uns, die, aus welchen Gründen 
auch immer, Neigung verspüren, rhetorische Scheingefechte aus-
zutragen, sondern für alle menschlichen Subjekte ohne Ausnah-
me. Wenn Kant nun unter diesen Voraussetzungen behauptet, daß 
es sich bei den Argumenten für die Thesen und Antithesen der 
Paradoxien des Unendlichen um Trugschlüsse handelt, dann muß 
bereits diese Diagnose das Resultat eines radikalen Einstellungs-
wechsels sein. Er fordert uns auf, unsere natürliche Einstellung 
zur Wirklichkeit und den dort selbstverständlichen semantischen 
Realismus in bezug auf die Welt aufzugeben. Daß die in Frage ste-
henden Argumente Trugschlüsse sind und daß die Antinomien in 
Wahrheit nur Scheinwidersprüche sind, ergibt sich daher nur un-
ter der Voraussetzung dieses radikalen Einstellungswechsels. Behält 
man den natürlichen semantischen Realismus bei, bleiben auch die 
Paradoxien des Unendlichen bestehen. Kants Diagnose, es handle 
sich bei den kosmologischen Argumenten um Trugschlüsse, ist also 
selbst bereits eine Strategie zur Auflösung der Paradoxien und somit 
rational anfechtbar. Damit eröffnet sich die Möglichkeit alternati­
ver Modelle von Dialektik.

Kants eigenes Modell von Dialektik kann man eine limitative 



19

Dialektik nennen. Es geht zunächst von der Grundannahme aus, 
daß es (i) schwerwiegende Widersprüche im menschlichen Den-
ken (in unserer natürlichen Einstellung zur Welt und zur Wirklich-
keit) gibt, und zwar Widersprüche, die sich aus unseren Begriffen 
von absolut unendlichen Totalitäten ergeben. Diese Widersprüche 
können (ii) nur durch den Verzicht auf ein leitendes und intuitiv 
einsichtiges semantisches Prinzip unserer natürlichen Einstellung 
aufgelöst werden. Dieser Verzicht hat (iii) Erkenntnisgrenzen zur 
Folge: Wir können nach Kant das Unendliche, die absolut unend-
liche Totalität alles dessen, was es gibt, nicht erkennen, denn keine 
Aussage über das Unendliche kann objektiv gültig sein. Das gilt 
selbst für negative Existenzaussagen über absolut unendliche Tota-
litäten, so daß wir nach Kant nicht einmal erfolgreich behaupten 
können, daß es die Welt nicht gibt.

Kants limitative Dialektik stellt eine einzelne und isolierte 
dialektische Grundfigur in den Mittelpunkt: die Antinomie im 
menschlichen Denken, ihre Auflösung und das Resultat dieser Auf-
lösung, die Begrenzung des menschlichen Denkens. Nach dieser 
Auflösung ist das Problem der Dialektik für die Erkenntniskritik 
erledigt, selbst wenn es bei allen, die die natürliche Einstellung 
noch nicht verlassen haben oder wieder in sie zurückfallen, kur-
sorisch erneut auftauchen mag. In keiner Weise ist Kants eigene 
Philosophie selbst »dialektisch« strukturiert; sie ist der Versuch ei-
ner nichtdialektischen Elimination eines dialektischen Problems.

Was es heißen könnte, daß eine philosophische Theorie selbst 
»dialektisch strukturiert« ist, hat Hegel gezeigt. Hegel hat den drei 
Kernthesen der limitativen Dialektik radikal widersprochen. Zwar 
gibt es auch ihm zufolge zwangsläufig Widersprüche im mensch
lichen Denken. Er ist aber ist gegen Kant der Auffassung, daß es 
sich aufs Ganze gesehen dabei (i) nicht um schwerwiegende Wi-
dersprüche im Sinne Kants handelt, sondern daß sie erfolgreich 
aufgelöst werden können, (ii) ohne grundlegende Prinzipien des 
menschlichen Denkens aufzugeben und (iii) ohne der Reichweite 
unseres Wissens Grenzen zu ziehen. Darüber hinaus ist Hegel der 
Meinung, daß sich die einfache dialektische Grundstruktur, die 
sich bei Kant beobachten läßt – Diagnose einer Antinomie, Auf-
lösung des Widerspruchs, Weiterarbeiten mit den Konsequenzen 
der Auflösung –, produktiv und konstruktiv erweitern läßt zu einer 
philosophischen Theorie, die die Widersprüche im menschlichen 



20

Denken systematisch nach dem Muster dieser Struktur ausein-
ander entwickelt und aufarbeitet. Durch die Vollständigkeit die
ser Aufarbeitung soll dann aber auch gewährleistet sein, daß die 
fraglichen Widersprüche in einem Gesamtsystem der begrifflichen 
Grundstrukturen des Denkens aufgelöst sind. Diese immanente 
Dynamisierung und Aufarbeitung der Widersprüche macht daher 
nach Hegel jede (seiner Meinung nach notwendigerweise stets ex­
terne) Begrenzung des Denkens überflüssig.

Dabei erwächst gerade aus Hegels Kritik der kantischen 
kosmologischen Antinomien seine eigene Dialektik. Hegel schlägt 
zunächst vor, Kants Antinomien aus dem Kontext der speziellen 
Metaphysik (der rationalen Metaphysik der Welt) zu lösen und in 
Antinomien der allgemeinen Metaphysik, der Ontologie, zu über-
setzen. Diese letzteren Antinomien sind in Hegels transzendentallo
gischer Umdeutung der allgemeinen Metaphysik Widersprüche in 
den begrifflichen Gehalten der Kategorien. Aus den kosmologischen 
Antinomien sollen kategoriale Antinomien werden. Hegel behaup-
tet nun, daß sich aus jeder einzelnen Kategorie eine Antinomie 
ableiten läßt und daß sich in konstruktiver Aufnahme von Kants 
einfacher, dort aber destruktiver dialektischer Grundstruktur die 
Kategorien derart systematisieren lassen, daß sich ihr begrifflicher 
Gehalt als Resultat der Auflösung des Widerspruchs im begriffli-
chen Gehalt einer jeweils anderen Kategorie interpretieren läßt. 
Die Systematisierung der Kategorien ergibt sich aus den Wider-
sprüchen der begrifflichen Gehalte und ihrer (wie Hegel sagt) »ver
nünftigen« Auflösung. Damit hat die philosophische Theorie, die 
das System der Kategorien Schritt für Schritt in der skizzierten 
Weise rekonstruiert, tatsächlich selbst eine »dialektische Struktur« 
angenommen. Das historische Vorbild für eine Kategorientheorie 
mit einer derartigen konstruktiv dialektischen Struktur ist die kur-
ze Passage über die fragmentarische Entwicklung der fünf obersten 
Gattungen in Platons Spätdialog Sophistes (253b-255e). Hegel hat 
die Tatsache, daß Kant die Paradoxien des Unendlichen abwertend 
als »Dialektik« bezeichnet hatte, zum Anlaß genommen, eine klas-
sische konstruktive Version von Dialektik wieder auf die Agenda 
der modernen Philosophie zu setzen. Die konstruktiv dialektische 
Struktur von Hegels Kategorientheorie und insbesondere sein Um-
gang mit den Widersprüchen haben stets den Verdacht aufkommen 
lassen, daß es sich hier um eine Sonderform einer metaphysischen 


