
1. Kapitel
Es ist ein schweres Verbrechen, einen König
zu belügen

Don Fallis
»Es ist eine Sache, einen König zu betrügen,
und eine ganz andere, sich vor der Grille im

Gebüsch und dem kleinen Vögelchen im
Schornstein zu verbergen.«

Lord Varys 1

Trotz König Robert Baratheons Warnung, »Es ist ein schweres Ver-
brechen, einen König zu belügen«, verdreht Prinz Joffrey die Wahr-
heit.2 Er behauptet, der Schlachterjunge Mycah habe ihn angegriffen
und »mit Knüppeln auf ihn eingeprügelt«, obwohl er den Konflikt sel-
ber heraufbeschworen hat. Seine Lüge kostet zwei Unschuldige das
Leben: den Schlachterjungen und Sansas Schattenwolf Lady. Obwohl
Joffrey ungestraft davonkommt, würde die Mehrzahl der Philosophen
darin übereinstimmen, dass er ein schwerwiegendes Unrecht began-
gen hat. Aber ist Joffreys Schandtat moralisch verwerflicher, weil er
ausgerechnet den König belügt? Und ist sie moralisch verwerflicher,
weil er die Unwahrheit sagt, statt den König auf andere Weise zu hin-
tergehen?

Lug und Trug in Westeros

Während Lug und Trug in Game of Thrones an der Tagesordnung
sind, versuchen die Bewohner von Westeros in der Regel, auf subtilere
Täuschungsmanöver als Joffrey mit seiner plumpen Lüge zurückzu-
greifen. Robb Stark gelingt es beispielsweise, die Lennisters hinters
Licht zu führen, indem er in aller Heimlichkeit die Streitmacht des
Nordens aufteilt und somit in der Lage ist, den Königsmörder gefan-
gen zu nehmen und die Belagerung von Schnellwasser zu durchbre-
chen. Mirri Maz Duur bestärkt Daenerys Targaryen in dem Glauben,
ihre Blutmagie sei imstande, Khal Drogos Gesundheit wiederherzu-
stellen, doch in Wirklichkeit behauptet sie nur, dass sie sein Leben zu

CO
PYRIG

HTED
 M

ATERIA
L



erhalten vermag, in welcher Form auch immer.3 Lord Varys, der
Meisterspion und Herr der Flüsterer, bewegt sich oft getarnt auf dem
Roten Bergfried. Und Königin Cersei versteht sich auch ohne Worte
darauf, beinahe jeden davon zu überzeugen, dass Prinz Joffrey der
rechtmäßige Erbe des Eisernen Thrones ist. Sind diese mit allen Was-
sern gewaschenen Personen moralisch höher zu bewerten, weil sie un-
verblümte Lügen vermieden haben?

Worin besteht überhaupt der Unterschied zwischen Lügen und Täu-
schen? Fast alle Philosophen (von Augustinus [354-430] in seinem
Werk De Mendacio bis Bernard Williams [1929-2003] in seinem Buch
Wahrheit und Wahrhaftigkeit) sind der Meinung, dass jemand lügt,
wenn er einen anderen mit einer Aussage bewusst täuscht, in der Ab-
sicht, dass derjenige einem Glauben schenkt.4

Lügen und falsche Behauptungen sind zwei paar Schuhe. Obwohl der
Gnom Tyrion Lennister unschuldig ist, lügt Catelyn Stark beispiels-
weise nicht, als sie erklärt: »Er schmiedete ein Komplott, um meinen
Sohn zu ermorden.«5 Sie ist aufrichtig von Tyrions Schuld überzeugt.
(Man hatte ihr erzählt, dass Tyrion den Dolch, den der Mörder be-
nutzte, bei einer Wette mit Kleinfinger gewonnen hatte, »während des
Turniers an Prinz Joffreys Namenstag.«6) Als Catelyn Tyrion beschul-
digt, versucht sie keinen der Gäste in der Schenke am Kreuzweg zu
täuschen. Sollten diese herausfinden, dass Tyrion unschuldig ist,
könnten Ser Willis Wode, der Sänger Marillion und andere Zeugen,
die an diesem Abend anwesend waren, nur behaupten, dass sie eine
falsche Behauptung aufgestellt hat. Doch jemanden einer ›Lüge‹ zu be-
zichtigen, der ungewollt eine Fehlinformation präsentiert, wäre eine
ziemlich weit hergeholte Interpretation.

Natürlich ist Prinz Joffrey nicht der Einzige in den Sieben Königrei-
chen, der es mit der Wahrheit nicht so genau nimmt. In Westeros ist
Lügen sogar ziemlich weit verbreitet. Zumindest nach Lady Lysa Ar-
ryns Auffassung: »Die Lennisters sind allesamt Lügner.«7 Auch Tyrion
scheint recht zu haben, als er behauptet: »Das Lügen fällt einem Mann
wie Kleinfinger so leicht wie das Atmen.«8 Lord Petyr Baelish, der
Meister der Münze, tischt Eddard Stark, Herr von Winterfell und
Hand des Königs, eine Lüge auf, als er versichert: »Ich will noch in
dieser Stunde zu Janos Slynt gehen und dafür sorgen, dass die Stadt-

Lug und Trug in Westeros 17



wache Euch gehört.«9 Als sich die Goldröcke im entscheidenden Au-
genblick gegen Eddard wenden, zeigt Kleinfinger sein wahres Gesicht:
»Ich habe Euch gewarnt, mir nicht zu trauen, das wisst Ihr.«10 Sogar
Catelyn lügt, nachdem sie Tyrion als Geisel genommen hat und jeder-
mann »oft und laut« erzählt, dass sie ihn nach Winterfell zu bringen
gedenkt.11 In Wirklichkeit weiß sie längst, dass ihr Tross sich nach
Hohenehr begeben wird. Ihr geht es darum, alle in die Irre führen,
damit die Lennisters den falschen Weg einschlagen, falls sie ihr folgen
sollten.

Lord Starks Lügen

Selbst Eddard Stark, dessen Aufrichtigkeit allenthalben gerühmt wird,
bleibt nicht immer bei der Wahrheit. König Robert ist überzeugt: »Du
konntest weder für die Liebe noch die Ehre jemals lügen, Ned
Stark«12, doch Eddard lügt sogar mehrmals. Er erzählt beispielsweise
Jaime Lennister: »Euer Bruder wurde auf meinen Befehl hin festge-
nommen, damit er sich für seine Verbrechen verantwortet.«13 In
Wirklichkeit handelte seine Frau Catelyn aus eigenem Ermessen und
nahm die Chance wahr, Tyrion in dem Wirtshaus gefangen zu neh-
men. Bei dem Versuch, sie zu schützen, lügt er den König ganz unver-
froren an, als er behauptet: »Meine Hohe Gattin trifft keine Schuld,
Majestät. Alles, was sie getan hat, tat sie auf meinen Befehl hin.«14

Doch besonders augenfällig ist die Lüge vor der versammelten Menge
vor der Hohen Septe von Baelor dem Seligen, als er erklärt, er habe
»den Plan geschmiedet«, Roberts Sohn »abzusetzen und zu ermorden
und den Thron selbst zu besteigen.«15

Dennoch könnten einige Philosophen anführen, dass Eddards falsches
Geständnis keine Lüge im eigentlichen Sinne sei. Wie Paul Grice
(1913-1988) in seiner Theorie Vom Sagen und Meinen erklärt, be-
schränkt sich lügen – zumindest im strikten Wortsinn – nicht nur auf
die verbale Äußerung. Der Sprecher muss bis zu einem gewissen Grad
»hinter seinen Worten stehen.« Als Catelyn Tyrion auf die Ehr bringt,
legt ihm Lady Lysa die Ermordung ihres Mannes Jon Arryn, der ehe-
maligen Hand des Königs, und den Mordversuch an Catelyns Sohn
Bran zur Last. Als Antwort auf die zweitgenannte falsche Anschuldi-

18 1. Kapitel Es ist ein schweres Verbrechen, einen König zu belügen



gung entgegnet Tyrion sarkastisch: »Ich frage mich, wann ich die Zeit
hatte, all diese Morde zu begehen.«16 Das ist keine Lüge (sondern eine
sarkastische Äußerung), weil er niemandem einreden will, dass er sich
allen Ernstes darüber wundert.

Man könnte argumentieren, dass Eddard nicht wirklich behauptet, ein
Verräter zu sein: Die Äußerung sei im Gegensatz zu Tyrions nicht sar-
kastisch, sondern ernst gemeint, aber gezwungenermaßen erfolgt. Der
Philosoph J.L. Austin (1911-1960) erklärte in seiner Abhandlung Zur
Theorie der Sprechakte, dass man nicht wirklich hinter einer Aussage
stehen muss, wenn man zu einer Äußerung ›genötigt‹ wird. Demzufol-
ge hätte Eddard also nicht wirklich gelogen, weil er keine andere Wahl
hatte, als ein falsches Geständnis abzulegen. Doch in Wahrheit hatte
er sehr wohl die Wahl.17 Sir Thomas Morus (1478-1535) sah sich dem
gleichen Druck wie Eddard gegenüber: Er sollte eine Erklärung abge-
ben, die er für falsch hielt, dass nämlich König Heinrich VIII. recht-
mäßig das höchste Amt der Church of England bekleidete. Morus be-
schloss, nicht zu lügen, und nahm die Konsequenzen der Weigerung
auf sich, den sogenannten Suprematseid zu leisten.18 Eddard stand im
Gegensatz zu Tyrion hinter der buchstäblichen Bedeutung seiner
Worte. Und genau damit rechnete die Königin. Obwohl die Nötigung
seine Lüge vielleicht weniger tadelnswert macht, ist und bleibt sie eine
Lüge.

Außerdem redet sich Eddard bisweilen ein, dass er lügt. An Roberts
Totenbett beschließt er, dem König zu verheimlichen, was er über Jof-
freys Abstammung in Erfahrung gebracht hat. (»Joffrey ist nicht dein
Sohn, drängte es ihn zu sagen, doch die Worte wollten nicht heraus-
kommen.«19) Eddard glaubt, den König zu belügen, wenn er schweigt.
(»Der Betrug gab ihm das Gefühl, unrein zu sein. Die Lügen, die wir
um der Liebe willen sagen, dachte er. Mögen die Götter mir verzeihen.«)
Doch Eddard belügt den König in diesem Fall nicht, weil er keine
Unwahrheit äußert. Zugegeben, in gewisser Hinsicht könnte man
jeden der ›Lüge‹ bezichtigen, der andere täuscht. Der amerikanische
Humorist und Literaturpapst Mark Twain (1835-1910) erklärte bei-
spielsweise, dass »fast alle Lügen Handlungen sind, an denen die Spra-
che keinen Anteil hat.«20 Auch diese Auslegung könnte man als ziem-
lich locker betrachten.

Lord Starks Lügen 19



Man könnte sogar noch einen Schritt weitergehen und behaupten,
dass Eddard den König nicht zu täuschen versucht, sondern ihn im
Unklaren lässt. Es stimmt, dass es nicht zwangsläufig als Betrug zählt,
wenn man anderen Informationen vorenthält. Das gilt vor allem
dann, wenn man jemandem etwas verheimlichen möchte, aber nicht
in der Absicht, einen falschen Eindruck hervorzurufen oder aufrecht-
zuerhalten.21 Der Gegenwartsphilosoph Thomas Carson weist gleich-
wohl darauf hin, dass es durchaus »Betrug sein kann, eine Information
zurückzuhalten, wenn eine klare Erwartung, Zusage und/oder berufli-
che Verpflichtung besteht, diese Information weiterzuleiten.«22 Als
Hand des Königs hat Eddard eindeutig die Pflicht, dem König Infor-
mationen zukommen zu lassen, die für die Regierungsgeschäfte in sei-
nem Reich von großer Bedeutung sind. Die Königin wäre gleicherma-
ßen dazu verpflichtet. Folglich hintergehen beide den König, indem
sie die Identität von Joffreys Vater geheim halten.

Sind Lügen schlimmer als Täuschungsmanöver?

In manchen Fällen sind Täuschungsmanöver moralisch verwerflicher
als Lügen. Im Vergleich zu den Täuschungsmanövern, mit deren Hilfe
die Königin den Eisernen Thron unter ihre Kontrolle zu bringen ver-
sucht, mutet Eddards Geständnis, Hochverrat begangen zu haben (um
das Leben seiner Töchter zu retten und den Königsfrieden zu wahren)
beinahe löblich an. Doch einige berühmte Philosophen, darunter auch
Immanuel Kant (1724-1804) und Roderick Chisholm (1916-1999),
vertraten die Anschauung, unter sonst gleichen Bedingungen sei es
schlimmer, jemanden anzulügen, als ihn auf andere Weise zu betrü-
gen.23 Die meisten Menschen scheinen intuitiv zu glauben, ein Täu-
schungsmanöver sei verzeihlicher, wenn es keine ausgesprochene
Lüge enthält; wie bei Königin Cersei, die ihre Affäre mit ihrem Bruder
geheim hält und es jedem selbst überlässt, Spekulationen über die
Identität von Joffreys Vater anzustellen. Viele Philosophen stimmen
mit Kant und Chisholm überein, dass sie (zumindest bis zu einem ge-
wissen Grad) moralisch verwerflicher gehandelt hätte, wenn sie die
Leute bewusst in der Fehlannahme bestärkt hätte, Joffrey sei Robert
Baratheons Sohn.

20 1. Kapitel Es ist ein schweres Verbrechen, einen König zu belügen



Fast alle Moralphilosophen halten Lügen in erster Linie deshalb für
falsch, weil sie eine Täuschungsabsicht beinhalten. Doch nicht alle
namhaften Philosophen schließen sich dem strengen Urteil von Kant
und Chisholm an (wie Bernard Williams, der oben erwähnt wurde,
und T.M. Scanlon in seinem Buch What We Owe to Each Other). Sie
räumen Unterschiede zwischen ›Lug‹ und ›Trug‹ ein, die nicht darauf
schließen lassen, dass Lügen moralisch verwerflicher sind. Mit ande-
ren Worten, sie stimmen im Kern dem englischen Dichter William
Blake (1757-1827) zu, der sagte: »Eine Wahrheit, in böser Absicht be-
richtet, schlägt alle Lügen, die man erfinden kann.«

Vertrauen missbrauchen und Verantwortung abwälzen

Besonders verwerflich ist vielleicht, dass Lügner uns auffordern, ihnen
zu vertrauen und dieses Vertrauen missbrauchen. Wie Roderick Chis-
holm und Thomas Feehan erklärten: »Im Gegensatz zu anderen Arten
der absichtlichen Täuschung handelt es sich im Wesentlichen um
einen Vertrauensbruch.«24 Eddard fordert beispielweise die Bewohner
von Königsmund auf, ihm (fälschlicherweise) zu glauben, er sei ein
Verräter. Robb fordert Lord Tywin Lennister dagegen nicht auf, sich
darauf zu verlassen, dass er mit seiner gesamten Streitmacht auf dem
Königsweg gen Süden marschiert. Er begeht folglich keinen Vertrau-
ensbruch, als er »neun Zehntel ihrer Reiter«25 über den Grünen Arm
am Zwillingsturm führt. Doch selbst wenn wir einräumen, dass die
Aufforderung, jemandem zu vertrauen, den Betrug umso schändlicher
macht, wird nicht klar, warum lügen moralisch schlimmer sein sollte
als alle anderen Formen der Täuschung. Es ist durchaus möglich, dass
ein Betrüger bewusst Vertrauen weckt und es missbraucht, ohne eine
unverhohlene Lüge zu äußern. Mirri Maz Duur deutet zum Beispiel
an, dass sie Khal Drogo heilen kann. Auch als sie darauf hinweist,
»Nur mit dem Tod kann man für das Leben bezahlen«26, bestärkt sie
Daenerys in dem Glauben, der Preis sei das Leben von Drogos rotem
Hengst und nicht ihr ungeborenes Kind. Sie hat zwar nicht direkt ge-
logen, doch sie hat Daenerys ermutigt, ihr zu vertrauen, und dieses
Vertrauen missbraucht. (Daenerys zahlt ihr den Verrat heim, indem
sie die Maegi auf den Scheiterhaufen binden lässt und sie gemeinsam
mit Drogos sterblicher Hülle den Flammen überantwortet.)

Vertrauen missbrauchen und Verantwortung abwälzen 21



Viele Philosophen behaupten, es sei besser, wenn wir jemanden täu-
schen, ohne zu lügen, weil es nicht allein unsere Schuld sei, wenn er
uns auf den Leim geht. Wenn man jemanden belügt, ist man folglich
ganz alleine für die Täuschung verantwortlich. Der Zuhörer hat keine
andere Wahl, als die Worte für bare Münze zu nehmen. (Wenn je-
mand skeptisch ist, steht es ihm natürlich frei, die Aufrichtigkeit der
Person infrage zu stellen. Doch da es sich um eine schwerwiegende
Unterstellung handelt, zögern die meisten Menschen, jemanden der
Lüge zu bezichtigen, bevor sie sich nicht vollkommen sicher sind.)

Wenn wir dagegen jemanden auf andere Weise täuschen, muss dieser
seine eigenen Schlussfolgerungen ziehen, um zu einer falschen Über-
zeugung zu gelangen. Anders ausgedrückt: Es ist seine Entscheidung,
was er glauben möchte, und jeder ist allein für die Entscheidungen
verantwortlich, die er trifft. Obwohl die Maegi beispielsweise nicht
klar äußert, mit wessen Tod Drogos Leben bezahlt werden muss, fol-
gert Daenerys vorschnell daraus, Drogos Pferd sei der Preis. Daher
könnte man zu der Ansicht gelangen, dass auch sie bis zu einem ge-
wissen Grad für das Ergebnis der Blutmagie verantwortlich ist. Als sie
sagt: »Du hast mich gewarnt, dass nur der Tod für das Leben bezahlen
könnte. Ich dachte, du meintest das Pferd«, erwidert Mirri Maz Duur
logischerweise: »Nein. Damit habt Ihr Euch selbst belogen. Ihr kann-
tet den Preis.«27

Natürlich gelangt Daenerys nur deshalb zu der Schlussfolgerung, dass
der Tod des Pferdes Drogos Gesundheit wiederherzustellen vermag,
weil Mirri Maz Dur beabsichtigt hat, diesen Eindruck zu vermitteln,
und die richtigen Worte findet. Mindert also die Tatsache, dass Dae-
nerys einer Selbsttäuschung unterliegt, die moralische Verantwortung
der Maegi? Betrachten wir folgende Analogie, die auf ein Beispiel der
zeitgenössischen Philosophin Jennifer Saul zurückgeht.28 Angenom-
men Sie spazieren durch Flohloch, um mit Ihrem teuren Dolch aus
valyrischem Stahl und der Drachenknochen-Scheide zu protzen, statt
ihn unter Ihrem Umhang zu verbergen. Sollte der Dolch am Ende ge-
stohlen werden, trifft Sie bis zu einem gewissen Grad eine Mitschuld.
Die Wahrscheinlichkeit, jemanden zum Diebstahl zu verleiten, wäre
geringer gewesen, wenn Sie achtsamer mit Ihrem kostbaren Besitz
umgegangen wären. Doch enthebt das den Dieb seiner Verantwor-
tung? Vermutlich hätte er es verdient, im Verlies des Königs zu enden

22 1. Kapitel Es ist ein schweres Verbrechen, einen König zu belügen



– oder auf der Mauer –, genau wie der Dieb, der achtsame Bürger be-
stiehlt.

Man könnte argumentieren, es sei besser, jemanden zu täuschen, ohne
ihn zu belügen – selbst wenn die Verantwortung des Getäuschten die
eigene Schuld nicht schmälert –, weil seine Autonomie unangetastet
bleibt.29 Ein Mensch ist autonom, wenn er frei über seine Handlungs-
optionen entscheiden kann, und je mehr Optionen ihm zur Verfü-
gung stehen, desto größer die Autonomie. Auf den hohen morali-
schen Wert der menschlichen Autonomie haben sowohl Kant in sei-
ner Grundlegung zur Metaphysik der Sitten als auch der britische Phi-
losoph John Stuart Mill (1806-1873) in seinem Werk Über die Freiheit
hingewiesen.

Wie bereits angedeutet, hat Ihr Gesprächspartner nur wenige Hand-
lungsoptionen, wenn Sie ihn belügen. Er kann Ihren Worten Glauben
schenken (oder zumindest so tun) oder Ihre Aufrichtigkeit direkt in-
frage stellen. Folglich ist seine Autonomie äußerst begrenzt. Wenn Sie
aber lediglich etwas andeuten, von dem Sie vermuten, dass es nicht
der Wahrheit entspricht, hat Ihr Gesprächspartner zusätzliche Optio-
nen und mehr Autonomie. Daenerys hätte sich beispielsweise, ohne
die Aufrichtigkeit der Maegi anzuzweifeln, leicht Klarheit mit der
Frage verschaffen können: »Glaubst du wirklich, dass der Tod des
Pferdes ausreicht, um Drogo wieder gesund zu machen?«

Aber haben die Opfer von Täuschungsmanövern immer mehr Optio-
nen zur Verfügung als die Opfer einer Lüge? Nachdem Robert »bei
der Jagd im Königswald von einem Keiler angefallen wurde«30, bittet
er Eddard, sich seiner Kinder anzunehmen:

»Wie ein Messer bohrten sich die Worte in Neds Bauch. Einen
Moment lang wusste er nicht, was er sagen sollte. Er konnte nicht
lügen. Dann fielen ihm die Bastarde ein: die kleine Barra an der
Mutterbrust, Mya im Grünen Tal, Gendry an seinem Schmiedeofen
und all die anderen. ›Ich werde ... deine Kinder hüten wie die
meinen‹, sagte er langsam.«31

In diesem Fall trifft Eddard eine Aussage, von der er weiß, dass sie
falsch ist, obwohl er meint, was er sagt. Er lügt also nicht. Doch käme
Robert wirklich auf die Idee, zu fragen: »Gut, aber sind wir uns einig,
welche Kinder meine Nachkommen sind?« Mit anderen Worten, hätte

Vertrauen missbrauchen und Verantwortung abwälzen 23



der König tatsächlich mehr Optionen gehabt, wenn Eddard gelogen
hätte? Trifft ihn keine Mitschuld am Gelingen der Täuschung, weil
ihm keine andere Wahl blieb, als zu glauben, dass sich Eddard um Jof-
frey, Myrcella und Tommen kümmern wird?

Kriegslisten

Ungeachtet dessen, ob Täuschungsmanöver genauso verwerflich sind
wie Lügen, stellt sich die Frage: Ist es schlimmer, den König zu belü-
gen (oder zu täuschen) als jemand anderen? Und Joffreys Lüge ist
nicht der einzige Grund, dieses wichtige Thema anzusprechen. Wie
bereits gesagt, wird der König im ›Spiel um Throne‹ von vielen Leuten
belogen und betrogen.

Natürlich gibt es bestimmte Situationen, in denen der Versuch an-
nehmbar sein kann, einen Herrscher zu täuschen. Es ist beispielsweise
völlig in Ordnung, zu bluffen, wenn man mit einem König pokert.
Man kann auch versuchen, ihn auf dem Schlachtfeld irrezuleiten. Wie
der holländische Philosoph Hugo Grotius (1583-1645) schrieb,
»stimmt die Menschheit generell darin überein, einen Feind zu täu-
schen sei sowohl gerechtfertigt als auch rechtens.«32 Das gilt beispiels-
weise auch für Robb Stark, der die Lennisters hinters Licht führt,
indem er seine Streitmacht teilt. (Für Barristan den Kühnen, Kom-
mandant der Königsgarde, liegt indes nur »wenig Ehre in solchen
Tricks.«33 Vielleicht wäre es in seinen Augen ehrenvoller, wenn Robb
sein Kommen nach Art der Dothraki mit ›Glöckchen im Haar‹ ankün-
digte, damit »seine Feinde vor ihm zittern.«34)

Doch Pokerspiele und Schlachten sind besondere Situationen, in
denen Täuschungsmanöver als akzeptierter Teil der Strategie gelten
und selbst ein König seinem Volk mehr oder weniger die Erlaubnis er-
teilt, ihn zu belügen. Doch in den meisten Situationen fehlt dieses Zu-
geständnis. Wenn der König beispielsweise Gericht hält, – bei der Ge-
legenheit beharrt Joffrey auf seiner Lüge – werden Lügen eindeutig
nicht geduldet. Doch vielleicht erteilt der König seinem Volk still-
schweigend die Erlaubnis, mit der Wahrheit hinter dem Berg zu hal-
ten – einfach deshalb, weil es das Spiel um Throne verlangt?

24 1. Kapitel Es ist ein schweres Verbrechen, einen König zu belügen



Übrigens sollte nicht der Eindruck entstehen, in der Liebe und im
Krieg sei ›alles erlaubt‹. Manche Täuschungsmanöver sind moralisch
unverantwortlich, selbst in der Schlacht. In unserer realen Welt verur-
teilt beispielsweise die Genfer Konvention »die Vortäuschung eines zi-
vilen oder Nichtkombattanten-Status«. Ähnlich fragwürdig ist das
Verhalten von Ser Gregor Clegane, Vasall des Hauses Lennister, der
die Dörfer am Trident zerstört und sich dabei als plündernder Geäch-
teter ausgibt. Er hat jedoch einen guten Grund, beim Turnier der
Hand in Rage zu geraten – auch wenn er zweifellos überreagiert –, als
Ser Loras Tyrell eine hitzige Stute reitet, um das Ross des ›Reitenden
Berges‹ abzulenken. Solche Listen sind nicht die akzeptierte Norm,
weder in der Schlacht noch bei einem Tjost.

Negative Auswirkungen und gebrochene Eide

Abgesehen von Pokerspielen und Schlachten ist der Versuch, einen
König zu täuschen, moralisch vermutlich nicht vertretbar. Aber wiegt
er schwerer, weil das Opfer ein König ist? Die altüberlieferten Ethik-
theorien bieten mögliche Erklärungen, warum das der Fall sein könn-
te.

Der Konsequentialismus beurteilt den moralischen Wert einer Hand-
lung anhand der Folgen, die sich daraus ergeben. Er fordert, auf alle
Handlungsalternativen zu verzichten, die mit hoher Wahrscheinlich-
keit negative Auswirkungen haben. Die Konsequenzen aus der be-
wussten Irreführung einer Person, die über so viel Macht verfügt wie
ein König, können außerordentlich schwerwiegend sein. Joffreys Lüge
hat zur Folge, dass König Robert Baratheon den Tod eines unschuldi-
gen Jungen und eines unschuldigen Tieres befiehlt. Und dass die Kö-
nigin den König täuscht, führt letztendlich zur Auflösung des Reiches.
Angesichts der Konsequenzen wäre es also schlimmer, den König als
ein Mitglied des gemeinen Volkes zu belügen.

Die Beurteilung einer Handlung anhand ihrer Konsequenzen besagt
gleichwohl nicht, dass es in jedem Fall schlimmer ist, einen König zu
belügen. Eddard täuscht Robert nur auf dem Sterbebett über Joffreys
Herkunft. Da sein Tod unmittelbar bevorsteht, hat Robert wenig Gele-
genheit, die Konsequenzen aus der Täuschung zu ziehen und unklug

Negative Auswirkungen und gebrochene Eide 25



zu handeln. Die Wahrheit zu erfahren, würde nur zusätzliches Leid
verursachen. (»Der Schmerz stand Robert zu deutlich ins Gesicht ge-
schrieben. Er konnte ihm keine Qualen zufügen.«35) Allem Anschein
nach gleichen die Vorteile der Täuschung in diesem Fall die Nachteile
aus.36

Doch wir können uns auch auf nicht-konsequentialistische Überle-
gungen berufen, um zu zeigen, dass es verwerflicher ist, einen König
zu belügen. Viele Philosophen, Kant eingeschlossen, halten es für un-
sere Pflicht, bestimmte Verhaltensmaßregeln zu beachten – und nicht
gegen diesen Kodex zu verstoßen –, ungeachtet der Folgen. W.D. Ross
(1877-1971) erklärt beispielsweise in The Right and the Good, dass wir
zu Redlichkeit oder Wahrhaftigkeit verpflichtet sind. Mit anderen
Worten: Wir sind verpflichtet, weder zu lügen noch auf andere Weise
zu täuschen. Natürlich schulden wir diese Pflicht jedem, nicht nur den
Herrschenden. Doch die Untertanen sind, so heißt es, in besonderem
Maß verpflichtet, ihrem Souverän mit Aufrichtigkeit zu begegnen.
Ansonsten würden sie den ›Treueid‹ brechen, den sie vor den alten
oder neuen Göttern abgelegt haben.37

Dummerweise haben nicht alle Einwohner von Westeros dem König
Treue geschworen. Die Lords und Ritter mit Sicherheit, doch Angehö-
rige des gemeinen Volkes vermutlich nicht. Auch Joffrey mit seinen
zwölf Jahren wird ein solcher Schwur erspart geblieben sein. Doch wie
dem auch sei, Lord Varys weist darauf hin, dass ohnehin alle wissen,
»was der Eid eines Lennisters wert ist.«38

Dennoch könnte man behaupten, dass alle Untertanen diese besonde-
re Verpflichtung gegenüber ihrem König haben und auf das ›Gottes-
gnadentum‹ verweisen. Dahinter steht der Gedanke, dass der König
eine von Gott gegebene Befehlsgewalt über seine Untertanen besitzt,
ähnlich wie Eltern gegenüber ihren Kindern. Und es wäre zweifellos
besonders verhängnisvoll, jemanden zu hintergehen, der über diese
Macht verfügt.

Zugegeben, Robert Baratheon hat den Eisernen Thron im Kampf ero-
bert und nicht von seinem Vater geerbt. Doch das bedeutet nicht, dass
er keine Rückendeckung bei den Göttern hat. Tyrion wird bei dem
von ihm geforderten »Schiedsspruch durch einen Kampf«39 auf Hohe-
nehr – den der Söldner Bronn als sein Stellvertreter bestreitet – ver-

26 1. Kapitel Es ist ein schweres Verbrechen, einen König zu belügen



mutlich deshalb für schuldlos befunden, weil es die Götter sind, die
über das Ergebnis entscheiden.

Obwohl das ›Gottesgnadentum‹ erklären würde, warum es verwerfli-
cher ist, einen König zu belügen, ist völlig unklar, ob sich daraus wirk-
lich Herrschaftsansprüche ableiten lassen. Der englische Philosoph
John Locke (1632-1704) hat in seinem Werk Zwei Abhandlungen über
die Regierung ein nachhaltiges Argument gegen diese Doktrin gelie-
fert. Und Thomas Jefferson (1743-1826) schrieb in seiner – von Locke
abgekupferten – Unabhängigkeitserklärung, dass alle Menschen gleich
geschaffen sind und politische Macht sich allein aus der Zustimmung
der Regierten herleitet. Oder, wie ein Bauer aus einer anderen mittel-
alterlichen Fantasy-Saga erklärte: »Fremde Weiber, die in irgendwel-
chen Tümpeln hocken, sind keine Basis für irgendein Regierungssys-
tem. Die oberste Exekutivmacht leitet sich her von einem Mandat der
arbeitenden Massen und nicht von einer verlogenen Wasserzeremo-
nie.«40 Folglich fehlt in nicht-konsequentionalistischen Betrachtungen
oft ein stichhaltiger Beweis, dass es in jedem Fall schlimmer ist, einen
König zu belügen. Und obwohl die Strafe härter ausfallen könnte,
wenn man ausgerechnet den König belügt, muss die Handlung auf der
moralischen Ebene nicht zwangsläufig verwerflicher sein.41

Negative Auswirkungen und gebrochene Eide 27




