BISCHOFE ZWISCHEN AUTARKIE UND KOLLEGIALITAT



QUAESTIONES DISPUTATAE

Begriindet von
KARL RAHNER UND HEINRICH SCHLIER

Herausgegeben von
JOHANNA RAHNER UND THOMAS SODING

QD 301
BISCHOFE ZWISCHEN AUTARKIE UND KOLLEGIALITAT

Internationaler Marken- und Titelschutz: Editiones Herder, Basel



BISCHOFE ZWISCHEN AUTARKIE
UND KOLLEGIALITAT

Variationen eines
Spannungsverhaltnisses

Herausgegeben von
Christian Hornung, Andreas Merkt und
Andreas Weckwerth

HERDER /)

=4
FREIBURG - BASEL - WIEN



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

g\ﬂ%:% FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-02301-9
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82301-5



Inhalt

Einleitung . . ... ... . ... ... 7

Vom Monepiskopat zum monarchischen Episkopat.
Der Bischof im 2. und 3. Jahrhundert . . . . . ... . ... ... 13
Georg Schillgen

Der romische Bischof und die Autoritit der altkirchlichen
Konzilien . . . . . . . . ... 29
Christian Hornung

Autoritit und Wandel der Bestimmungen der ersten vier
O6kumenischen Synoden zum Vorrang der alten Hauptkirchen

des Romischen Reiches und zum Aufstieg Konstantinopels

und Jerusalems . . ... ... 45
Johannes Hofmann

Mehrheitsentscheidungen auf altkirchlichen Synoden?
Uberlegungen zu den Mechanismen der Konsensfindung . . . 70
Andreas Weckwerth

Metropolen und Reliquien. Zur symbolischen Kommunikation
und Distinktion spétantiker Bischofe . . . . . ... ... .. .. 92
Andreas Merkt

Zur Rezeption ,,Okumenischer Konzilien“ am Beispiel der
persischen und armenischen Kirche . . . . .. ... ... .. .. 129
Dietmar W. Winkler

Ein asketischer Endzeitbischof: Martinus von Tours . . . . . . 158
Hans Reinhard Seeliger

Elitire Fithrung — Milieubildung — Zugestdndnisse. Die Ent-
wicklung auf den US-amerikanischen Synoden 1829-1884 . . 178
Johanna Schmid



6 Inhalt

Kardinal Julius Dopfner als Prasident der Gemeinsamen
Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland . . 194
Joachim Schmiedl

Gegenwirtige Anforderungen an den bischéflichen Dienst

inder Kirche . . . . . . ... . ... 210
Karl Kardinal Lehmann ()

Autorenverzeichnis . . . . . .. ... .. 234



Einleitung

Forschungen zur ,fundamentalen geschichtlichen Prigung® des
Bischofsamtes seien zu verstirken. Das forderte Kardinal Lehmann
in einem Impulsreferat, das er auf der Tagung der Arbeitsgemein-
schaft der Kirchenhistorikerinnen und Kirchenhistoriker im deutschen
Sprachraum (AGKG) im Jahre 2014 in Mainz hielt. Er fiigte als Be-
griindung hinzu: , Trotz der immensen Literatur zum Bischofsamt
nach dem Konzil ist dieses Thema in der Diskussion zuriickgetreten.
Dies ist umso bedauerlicher, da das Thema mit seinen wandlungs-
reichen Perspektiven wertvolle Einsichten abgeben kann fiir heutige
Reformen in der Kirche“ (S. 211 in diesem Band).

Nach diesen Worten verweist er in der Schriftfassung seines Vor-
trags auf den 2014 erschienenen AGKG-Tagungsband Reformen in
der Kirche (QD 260), der bereits einige einschldgige Beitrdge der vor-
hergehenden Tagung in Augsburg aus dem Jahre 2012 enthalt. Tat-
sichlich befasste sich die Mainzer Konferenz, der Forderung des
Kardinals entsprechend, mit dem Selbstverstindnis von Bischofen
und ihrer Amtsausiibung. Dabei kamen auch immer wieder das Ver-
hiltnis zu anderen Bischofen und die spezielle kollegiale Arbeits-
form der Synoden zur Sprache. Folgerichtig widmete sich die an-
schlieBende Tagung 2016 in Wien den Synoden in der Geschichte
der Kirche.

Damit nahm die AGKG zugleich zwei aktuelle Impulse auf. Zum
einen hat die Vierzigjahrfeier der Wiirzburger Synode in Deutsch-
land die Aufmerksamkeit auf Synoden als Kommunikationsform
und Konsensfindungsinstanz gelenkt. Zum anderen gab Papst Fran-
ziskus mit seiner Einladung zur romischen Synode 2015 und seiner
Ansprache zum 50. Jahrestag der Errichtung der Bischofssynode am 17.
Oktober 2015 auf weltkirchlicher Ebene einen entscheidenden An-
stof3 zu einschligigen theologischen Reflexionen.

Entsprechend fugt sich der vorliegende Band, der Beitrage der
beiden Tagungen von 2014 und 2016 prisentiert, in eine kaum tiber-
schaubare Schar von Publikationen ein, die das gegenwirtige In-
teresse an Synoden, aber auch an Aufgaben und Grenzen des einzel-
nen Bischofs bezeugen. Dazu gehoéren, um nur einige umfassendere



8 Einleitung

Publikationen hervorzuheben, die Binde der von Joachim Schmiedl
verantworteten Reihe ,Europas Synoden nach dem Zweiten Vatika-
nischen Konzil“ oder, zeitlich komplementir dazu, der Sammelband
Die Konfliktpraxis vormoderner Synoden zwischen Religion und Politik
aus dem Jahre 2015, herausgegeben von Christoph Dartmann, An-
dreas Pietsch und Sita Steckel, oder die 2017 erschienene Monogra-
phie von Nicola Eterovi¢ Synodalitit: Neue Dynamik. Neben diesen
auf Synoden fokussierten Studien stehen Publikationen, die eher
den einzelnen Bischof in den Blick nehmen, wie etwa das von Ger-
hard Kruip zusammengestellte Themenheft The (New) Role and Re-
sponsibility of Bishops in the Catholic Church in den ET-Studies 8/2
(2017) oder der von Sabine Demel und Klaus Liidicke 2016 heraus-
gegebene Band Zwischen Vollmacht und Ohnmacht. Die Hirtengewalt
des Diozesanbischofs und ihre Grenzen.

Auf der anderen Seite fithrt der vorliegende Band eine lange Rei-
he kirchenhistorischer Forschungen fort, die zeitlich, regional und
personal so disparat sind, dass sie sich schwerlich in Form einer For-
schungsgeschichte zusammenfassen lassen. Wollte man dennoch ei-
nen solchen Versuch unternehmen, miisste man fiir den Aspekt der
Kollegialitit neben unzihligen Aufsitzen und Monographien vor al-
lem die Meilensteine der Synodenforschung erwihnen: Karl Joseph
von Hefeles und Josef Hergenrothers klassische Conciliengeschichte,
die Henri Leclercq tiberarbeitet und Charles de Clerc erginzt hat,
sowie das noch umfassendere Nachfolgeprojekt, das von Walter
Brandmiiller (wie auch die einschldgige Zeitschrift Annuarium His-
toriae Conciliorum) begriindet und gegenwirtig von Peter Bruns und
Thomas Priigl geleitet wird, mit seinen beiden Reihen ,,Darstellun-
gen“ und ,,Untersuchungen®, wobei unter den letzteren besonders
die Arbeiten von Hermann-Josef Sieben zur Konzilsidee in verschie-
denen Epochen hervorzuheben wiren. Fiir Idee und Realitit des Bi-
schofsamtes wiren so unterschiedliche Publikationen zu nennen wie
die von Peter Berglar und Odilo Engels 1986 herausgegebene Fest-
schrift Der Bischof in seiner Zeit zu Kardinal Hoffners 80. Geburtstag
oder der von Georg Kretschmar und Dorothea Wendebourg verant-
wortete Sammelband Das bischifliche Amt: Kirchengeschichtliche und
dkumenische Studien zur Frage des kirchlichen Amtes aus dem Jahre
1999 oder die historischen Beitrdge in den beiden ersten, 2004 und
2006 erschienenen Banden Das kirchliche Amt in apostolischer Nach-
folge des ,,Okumenischen Arbeitskreises evangelischer und katho-



Einleitung 9

lischer Theologen®, aber auch auf einzelne Epochen beschrinkte
Studien wie etwa, um nur mit einigen Beispielen zur Antike die Fiille
einschlidgiger Monographien, ganz zu schweigen von den zahllosen
Aufsitzen, zu illustrieren, die Studien von Henry Chadwick (The
Role of the Christian Bishop in Ancient Society, 1980), Andrea Sterk
(Renouncing the World yet Leading the Church, 2004) und Claudia
Rapp (Holy Bishops in Late Antiquity, 2005).

So gut wie nie wurde jedoch bislang beides gemeinsam in den Blick
genommen, der kollegiale und der individuale Aspekt des Themas,
das Miteinander des ortlichen und des iiberértlichen Dienstes des Bi-
schofs und damit auch das Verhiltnis von Einzelbischof und Bischofs-
kollegium. Der vorliegende Band thematisiert demgegeniiber genau
dieses Spannungsfeld zwischen Autonomie und Eigenverantwortung
des Ortsbischofs in seinem Wirken fiir seine Lokalkirche auf der einen
Seite und dem kollegialen, aber auch hierarchischen Zusammenwir-
ken der Bischofe (speziell, aber nicht nur auf Synoden) auf der ande-
ren Seite. Diese Verbindung beider Aspekte leistet allein schon die
bunte Mischung der Beitrige, die mit ihren unterschiedlichen
Schwerpunkten von Portrits einzelner Bischofe bis hin zu Studien
tiber die Intensivform kollegialen Handelns auf den Synoden zwi-
schen den beiden Spannungspolen oszillieren. Vor allem aber thema-
tisiert das Gros der Aufsitze ausdriicklich historische Kompetenz-
verschiebungen und Machtkdmpfe, Kommunikationsweisen und
Aushandlungsprozesse, die sich aus der Polaritit zwischen Eigenstin-
digkeit und Kollegialitit der Bischofe, zwischen ihrer Autarkie und ih-
rer Einbindung in tiberregionale Strukturen ergeben.

Die ersten drei Beitrige zeichnen grundlegende Entwicklungen in
den ersten fiinf Jahrhunderten nach. Georg Schollgen stellt dar, wie
im Zusammenhang mit der Vorstellung von der Kirche als einer
Hausgemeinschaft (,,Oikos-Ekklesiologie®) im 2. und 3. Jahrhundert
zunichst der Monepiskopat und dann der monarchische Episkopat
entstanden, ehe in der Spitantike der normale Gemeindebischof zu-
nehmend Kompetenzen an die Synode, den Metropoliten und den
Patriarchen abtreten musste. In diesem Machtgefiige beanspruchten
die Bischofe von Rom eine besondere Autoritdt und sie taten dies,
wie Christian Hornung in seinem Beitrag demonstriert, gerade da-
durch, dass sie sich auf Synodenbeschliisse beriefen. Dass dies zu
Spannungen mit den anderen Hauptkirchen fiihren musste, verdeut-
licht Johannes Hofmann an den Bestimmungen der ersten vier 6ku-



10 Einleitung

menischen Konzilien zum Vorrang der alten Hauptkirchen des Romi-
schen Reiches und zum Aufstieg Konstantinopels und Jerusalems.

Im selben zeitlichen Rahmen bewegen sich auch die folgenden
Aufsitze. Andreas Weckwerth untersucht die Mechanismen der
Konsensfindung auf den altkirchlichen Synoden. Andreas Merkt
lenkt den Blick auf eine wenig beachtete Form der Kommunikation
zwischen spitantiken Bischéfen und die damit verbundene Aus-
handlung der tiberregionalen Autorititsstruktur: die symbolische
Kommunikation mithilfe des speziellen Gabentauschs von Reli-
quien. Dietmar W. Winkler 6ffnet die Thematik im Blick auf die
Ostokumene. Am Beispiel der Rezeption der altkirchlichen Kon-
zilien in der armenischen und der persischen Kirche verdeutlicht er
die eminente 6kumenische Bedeutung der unterschiedlichen For-
men und Grade von Rezeption, die ihrerseits letztlich iiber die Auto-
ritit der Konzilien entscheiden. Hans Reinhard Seeliger untersucht
Sulpicius’ Portrait des bischéflichen Sonderlings Martin von Tours,
der zahlreiche Konflikte mit seinen Kollegen austrug und sich in sei-
nen letzten Jahren kategorisch weigerte, an Synoden teilzunehmen.

In ganz andere historische Situationen fiihren die letzten Beitra-
ge. Johanna Schmid beschreibt, wie sich die amerikanischen Bischo-
fe im 19. Jahrhundert durch die historischen Umstinde zu einem
gemeinsamen Vorgehen gezwungen sahen, fiir das die Synoden das
entscheidende Instrument darstellten. Joachim Schmiedl portritiert
mit Kardinal Dopfner das kollegiale und synodale Wirken einer pro-
minenten Einzelgestalt. Den Abschluss bildet der Vortrag tiber die
gegenwirtigen Anforderungen an den bischoflichen Dienst in der
Kirche, aus dem eingangs zitiert wurde. Darin betont Karl Kardinal
Lehmann vor dem Hintergrund des geschichtlichen Wandels des Bi-
schofsbildes mit den Begriffen communio und missio die tragenden
Sdulen des Bischofsamtes: einerseits ein neues Gemeinschafts-
bewusstsein fiir alle Amter im Sinne des II. Vatikanischen Konzils
und eine weltweite Solidaritit in der Kirche, andererseits die Sen-
dung in alle Welt, der Auftrag zur humanen Mitverantwortung in
der Welt und die Sorge um das Heil fiir alle. Insbesondere geht er
auf zwei bischofliche Aufgaben ein: die mediale Reprdsentation
(vor allem auch bei innerkirchlichen Konflikten) und die Vermitt-
lung zwischen der Ortskirche und dem Zentrum der Weltkirche.

Bleibt noch Dank zu sagen, an erster Stelle Christian Hornung
und Andreas Weckwerth fiir das konstruktive Miteinander im Re-



Einleitung 1

daktionsprozess. Gemeinsam richten wir unseren Dank auch an den
Reihenherausgeber Thomas S6ding und den Verlagslektor Clemens
Carl fiir die unkomplizierte Kommunikation und tiberhaupt fiir die
Aufnahme des Bandes in die renommierte Quaestiones-Reihe. Ein
herzliches Dankeschon geht selbstverstindlich an alle Kollegen und
die Kollegin, die ihre Beitrige fiir die Publikation zur Verfiigung ge-
stellt haben. Und schliefllich bedanken wir uns auch sehr herzlich
bei den hilfreichen Kriften, die an der Redaktion mitgewirkt haben:
Herrn Mykola Dobra (Eichstitt), Herrn Lukas Michalak (Bonn),
Frau Katharina Reihl (Eichstidtt) und Herrn Niklas Seidensticker
(Bonn).

Andreas Merkt Regensburg im Herbst 2018






13

Vom Monepiskopat zum monarchischen Episkopat'
Der Bischof im 2. und 3. Jahrhundert

Georg Schollgen

Es gab wohl kein Amt in der frithen Kirche, das einem derartigen
Wandel unterworfen war wie das Bischofsamt. Am Anfang steht ein
Kollegium von Bischofen, das — hdufig zusammen mit einem Kolle-
gium von Diakonen — Dienst- bzw. Leitungsfunktionen in einer Ge-
meinde ibernommen hat.> Wann sich aus diesem Kollegium der
Monepiskopat, das Amt eines Einzelbischofs, entwickelt hat, ist um-
stritten. Grof3e Teile der Forschung nehmen auch fiir die Pastoral-
briefe noch ein Kollegium von Bischofen’ an. Die Pastoralbriefe
sind fiir die Entwicklung des Bischofsamtes im 2. und 3. Jahrhun-
dert von entscheidender Bedeutung, wie sie iiberhaupt auf die Ent-
wicklung des kirchlichen Amtes in dieser Zeit deutlich grofieren
Einfluss nehmen als die echten Paulinen.

Wie kommt es, dass gerade die Pastoralbriefe, die manchen mo-
dernen Lesern konventionell und theologisch diirftig erscheinen, die
Weiterentwicklung des kirchlichen Amtes so deutlich beeinflussen?
Warum wirken die Pastoralbriefe so viel nachhaltiger als die iibrigen
Texte, die fiir das kirchliche Amt im Neuen Testament in Anspruch
genommen werden? Im Folgenden soll gefragt werden, ob diese Ent-
wicklung etwas grundlegend mit der Metaphorik des kirchlichen
Amtes zu tun hat. Unbestritten ist, dass die Ekklesiologie wie iiber-
haupt die Theologie der christlichen Antike grundlegend in Meta-
phern denkt. Viel gebraucht und gleichermaflen heftig umstritten

' Teilweise bereits veroffentlicht in: S. Demel/K. Liidicke (Hrsg.), Zwischen Voll-
macht und Ohnmacht. Die Hirtengewalt des Ditzesanbischofs und ihre Gren-
zen, Freiburg i. Br. 2015, 42-54.

* Vgl. z. B. Phil 1, 1; Did 15, 1f. (SC 248bis,192.194 Rohrdorf/Tuillier); 1 Tim 3,
2; Tit 1, 6; Apg 20, 28.

> Vgl. J. Roloff, Der erste Brief an Timotheus (EKK 15), Ziirich u.a. 1988,
169-189, bes. 172—-174. Anders L. Oberlinner, Die Pastoralbriefe 1 (HThKNT
13, 2, 1), Freiburg i. Br. 1994, 109-131.



14 Georg Schollgen

sind ekklesiologische Metaphern wie ,,Leib Christi“* oder ,,Volk Got-
tes’. Ernst Dassmann hat diese Metaphern im RAC-Artikel ,,Kir-
che IT (bildersprachlich)“ sowie noch ausfiihrlicher in seinem Buch
»Die eine Kirche in vielen Bildern*’ eindrucksvoll zusammengestellt.
Viele moderne Interpreten konnen mit der Fiille der ekklesiologi-
schen Metaphern nichts Rechtes anfangen. Sie erinnern sie an
schlechte Predigten, die unterschiedlichste Metaphern willkiirlich
tiber den Text verteilen. Man unterschitzt den Autor der Pastoral-
briefe jedoch, wenn man ihm eine derart geschwitzige Ziellosigkeit
unterstellt. Metaphern sind bei ihm keine Fiillsel, sondern vor-
nehmster Ausdruck seiner ekklesiologischen Konzeption.

Dabei ist es wichtig, zwei Arten von Metaphern grundsitzlich zu
unterscheiden. Die meisten Metaphern sind auf Teilaspekte des kirch-
lichen Lebens gerichtet, etwa die Metapher des kleinen Bootes auf
hoher See auf die Gefihrdung der Christen in der feindlich gesinnten,
paganen Umwelt. Unter der Vielzahl der ekklesiologischen Metaphern
gibt es aber — zumindest in gréfleren Textcorpora — fast immer eine
Leitmetapher, die nicht nur die Amtstheologie, sondern auch die Ent-
wicklung der Amterorganisation wesentlich bestimmt.

Was zeichnet diese Leitmetapher gegeniiber allen anderen Meta-
phern aus? Entscheidend ist, dass sie nicht nur einen Einzelaspekt il-
lustriert; vielmehr prégt sie die Gesamtkonzeption von Kirche und
der sozialen Beziehungen ihrer Mitglieder untereinander grund-
legend. Voraussetzung dafiir ist, dass sie ein Modell sozialer Beziehun-
gen in der Kirche impliziert. Eine solche ekklesiologische Metapher ist
die des olxog Beo, des Hauses, besser der Hausgemeinschaft Gottes,®
wie sie sich in den Pastoralbriefen’ findet.

Wenn man nachweisen will, dass die Vorstellung von der Haus-
gemeinschaft Gottes die ekklesiologische Leitmetapher der Pastoral-

* E. Dassmann, Art. Kirche II (bildersprachlich), in: RAC 20 (2004) 965-1022,
hier: 968-974.

5 Vgl. ebd., 994-996.

¢ Vgl. ebd., 965-1022.

7 E. Dassmann, Die eine Kirche in vielen Bildern. Zur Ekklesiologie der Kirchen-
viter (Standorte in Antike und Christentum 1), Stuttgart 2010.

8 Vgl. E. Dassmann, Kirche (s. Anm. 4), 989-992.

° Grundlegend herausgearbeitet von H. von Lips, Glaube, Gemeinde, Amt. Zum
Verstindnis der Ordination in den Pastoralbriefen (FRLANT 122), Géttingen
1979.



Vom Monepiskopat zum monarchischen Episkopat 15

briefe ist, dann miissen die sozialen Verhiltnisse, die das Miteinan-
der in der Kirche prégen, denen entsprechen, die der Leser aus einer
antiken Hausgemeinschaft kennt. Es handelt sich dann um eine so-
ziale Strukturkongruenz zwischen Metapher und sozialer Konzeption
von Kirche. Wie ldsst sich so etwas methodisch iiberhaupt sauber
erheben?

Wichtig ist, dass man die sozialen Verhiltnisse, die die vermutete
Leitmetapher verkorpert, so genau wie eben moglich rekonstruiert.
Wenn man nachweisen will, dass der oixog, die Hausgemeinschaft,
die Leitmetapher der Pastoralbriefe ist, dann muss man zunichst er-
heben, was die Zeitgenossen unter einem otkog verstanden. Sicher ist
im gegebenen Kontext damit nicht die Kleinfamilie gemeint, denn die
Gesamtkirche — und die ist zweifellos in erster Linie gemeint, wenn
von der Hausgemeinschaft Gottes die Rede ist — setzt eine andere Di-
mension von 01kog voraus, eine Dimension, die den lokalen Rahmen
sprengt und aus vielen Unter-oixot in verschiedensten Provinzen des
romischen Reiches besteht. Man wiirde heute eher von Grof3grund-
besitz sprechen. Wir haben das Gliick, dass solche Grof3-otxot nicht
nur lexikalisch bekannt sind, dass es vielmehr eine eigene literarische
Gattung, die so genannten oikovopikoi'’, gibt, die sich hauptsichlich
mit den sozialen Beziehungen in solchen Grof3-otxog beschiftigt. Es
handelt sich dabei mehrheitlich um Beispiele aus der antiken Rat-
geberliteratur. Diese Schriften wollen ein Leitfaden fiir junge, uner-
fahrene Grofigrundbesitzer sein, der sie in die Lage versetzen soll, ih-
ren groflen, hiufig geographisch weit gestreuten Landbesitz zu
verwalten. Dabei geht es in weiten Teilen darum, dem Hausherrn Re-
geln fiir die optimale Gestaltung der sozialen Beziehungen im oikog
an die Hand zu geben.

Wie werden die sozialen Beziehungen im Hause niher bestimmt?
Der junge Hausherr (oixo8eom6Tng) soll seinen oikog in Form einer
povopyia' fithren. Denn es gibt nur einen einzigen Herrn, und die-
sem Herrn sind alle Mitglieder des Oikos gewaltunterworfen und
zum Gehorsam verpflichtet, wenn auch auf unterschiedliche Art
und Weise: die Ehefrau, die den weiblichen Mitgliedern des otxog

' Vgl. die Auflistung bei E. Dassmann/G. Schollgen, Art. Haus II (Hausgemein-
schaft), in: RAC 13 (1986) 801—905, hier: 815-30.

" Vgl. Aristot. pol. 1, 7, 1255b 19; Aristot. oec. 1, 6, 1344b 31-45a 24, dazu
G. Schollgen, Haus (s. Anm. 10), 822.



16 Georg Schollgen

vorsteht, die im Hausgebdude arbeitet, anders als die Kinder, und
diese noch einmal anders als die Sklaven auf den Landgiitern.” Wie
setzt der Hausherr seine Autoritidt durch? Monarchie bedeutet nicht
Gewalt- oder Schreckensherrschaft. Der Hausherr soll seine Herr-
schaft moglichst nicht mit Gewalt, sondern durch stindiges Lehren
(0ddokev)” und Ermahnen (mapoyyérewv) ausiiben. Nur wenn
das nicht zum gewtiinschten Ziel fithrt, nimlich dem Gehorsam und
der Arbeitsbereitschaft der Betroffenen, dann sollen speziell die Skla-
ven zunichst bestraft, und wenn das nichts niitzt, aus dem Hause
entfernt und verkauft werden."” Jetzt fehlt noch eine wichtige, nim-
lich die lokale Leitungsebene. Je grofler der olxog ist, je mehr Unter-
otxot er umfasst, desto weniger ist der Hausherr in der Lage, die
Landgtiter in eigener Person zu leiten. Zu diesem Zweck setzt er in
den lokalen oikou einen Verwalter'® (griechisch émitpomog oder
oikovopog) ein, der an seiner Stelle die Leitung innehat und mit
der gleichen Vollmacht und der gleichen Autoritit den Unterge-
benen gegeniiber ausgestattet ist, wie sie der Herr hat; die Verwalter
haben denselben Anspruch auf Ehrbezeugung und Gehorsam wie
der Herr. Diese Autoritit ist allerdings nicht originir, sondern abge-
leitet und erlischt, wenn der Herr, aber auch nur er, es so beschlief3t.

Jetzt kommt die entscheidende Frage: Lassen sich die Verhiltnisse
in einem groflen otxog auf die Kirche iibertragen? Wenn die Pasto-
ralbriefe die Kirche tatsichlich im Sinne einer ekklesiologischen
Leitmetapher als Hausgemeinschaft Gottes verstehen, dann miissen
die sozialen Beziehungen und damit das Autorititsgefiige in der
Kirche nach dem Modell eines groflen antiken otkog konstruiert
sein. Dann und nur dann kann eine ekklesiologische Metapher als
Leitmetapher bezeichnet werden. Zunichst einmal fillt auf, dass
sich ein groler Teil der spezifischen olkog-Terminologie auch in

2 Zur Stellung der Frau, die einerseits dem Mann gewaltunterworfen ist, weil
dieser auf unumkehrbare Weise von Natur aus fiir die Fithrung der Arbeiten in-
nerhalb des Hausgebdudes als geeigneter galt als die Frau, die aber andererseits
selbststindig Arbeiten im Haus leitete, vgl. E. Dassmann/G. Scholigen, Haus
(s. Anm. 10), 823—825.

" Belege bei H. von Lips, Glaube (s. Anm. 9), 132f.

* Vgl. ebd., 224; Xen. oec. 7, 7-10, 13; 9, 12.

' Vgl. dazu E. Dassmann/G. Schollgen, Haus (s. Anm. 10), 827.

' Vgl. ebd. (s. Anm. 10) 822. 826f.



Vom Monepiskopat zum monarchischen Episkopat 17

den Pastoralbriefen findet.” Die Kirche wird explizit als otxog
0e0V'® bezeichnet; damit ist klar, wer der Hausherr (oikodeom61ng)
ist, nimlich Gott selbst. Wie der Hausherr der Oikonomik-Schriften
ist auch Gott nicht in eigener Person in seinen Gemeinden anwe-
send. Er hat dort Verwalter, oixovopor”, eingesetzt, wie die Amts-
triager ausdriicklich genannt werden. Thre Aufgabe ist es zu lehren
(d1ddioxey), zu ermahnen (mopoyyéreiv?), zu erziehen (moided-
ewv) und, wenn notig, die Widerstrebenden zurechtzuweisen.” Da-
bei streben auch die Pastoralbriefe nicht so etwas wie eine Gewalt-
oder Schreckensherrschaft durch die Amtstrager an, vielmehr han-
delt es sich um ein durchgingig patriarchalisches Konzept, das
man in Ankniipfung an Theiflen”” am besten als ,Liebespatriarcha-
lismus® charakterisiert. Auch hier benutzt der Verfasser der Pasto-
ralbriefe dieselben Termini wie die Oikonomik-Schriften. Auch die
Amtstriger stehen als oixovopor an der Stelle des abwesenden
Herrn, ihnen gebiithrt wie diesem Ehre (Respekt) und besonders Ge-
horsam (bmotoyf”). Es ist also nicht nur die Terminologie, die
iibereinstimmt, sondern auch die Konstruktion von Autoritit. Die
sozialen Verhiltnisse in der Kirche sind in den Pastoralbriefen also
nach dem sozialen Modell eines antiken olxoc konstruiert. Das ist
gemeint, wenn man von sozialer Strukturkongruenz der Leitmeta-
pher mit dem Konzept von Gemeinde spricht, wie es der Verfasser
der Pastoralbriefe propagiert.

Hier stellt sich die Frage: Warum braucht man tberhaupt ein
neues soziales Modell von Gemeinde? Warum sind die Christen an
der Wende vom ersten zum 2. Jahrhundert nicht mit den Gemeinde-
modellen des 1. Jahrhunderts zufrieden, die ihnen einen erheblichen
Zuwachs an Gemeindegliedern verschafft haben? Wenn ich es recht
sehe, ist es gerade der Erfolg, der die Gemeinden dazu nétigt, sich
nach anderen Modellen von Gemeinde umzusehen. Religiose Grup-

7 Vgl. dazu ausfihrlich H. von Lips, Glaube (s. Anm. 9), 94-160 mit umfassen-
den Belegen.

'* 1 Tim 3, 15; vgl. dazu H. von Lips, Glaube (s. Anm. 9), 143-150.

¥ Vgl. Tit 1, 7.

¥ Vgl.1Tim 1, 3; 4, 11; 5, 7; 6, 13. 17.

! Vgl Tit 1, 9.

* Vgl. G. Theissen, Studien zur Soziologie des Urchristentums (WUNT 19), Ti-
bingen 1983, 102f. in explizitem Anschluss an Troeltsch.

» Vgl. H. von Lips, Glaube (s. Anm. 9), 135-138.



18 Georg Schollgen

pierungen, die sich wie die Christen des 1. Jahrhunderts in Privat-
hiusern versammelten, also selten mehr als 20-100 Personen um-
fassten,” brauchten nicht notwendigerweise eine feste Amterstruk-
tur, wie wir sie in der Gemeinden des 2. und 3. Jahrhunderts
finden; statt ihrer konnte etwa der Gastgeber eine moderierende
Funktion einnehmen.”” Gréfiere Chancen gehort zu werden, hatten
dagegen im 1. Jahrhundert Charismatiker wie die Propheten, die
ihre Uberzeugungskraft ganz auf momentane gottliche Eingebung
stiitzten. Propheten aber gibt es immer seltener, um die Wende
vom 2. zum 3. Jahrhundert kénnen sich viele nicht einmal mehr an
sie als Gemeindemitglieder der Vergangenheit erinnern.*
Entscheidend fiir die Neuorientierung von Amtstheologie und
Ekklesiologie war die Tatsache, dass die Gemeinden in eine neue Di-
mension hineinwuchsen. Allerdings gestattet es die Quellenlage im
2. Jahrhundert nicht, diesen Prozess im Detail nachzuvollziehen.
Die Quellen sind an den Versammlungsorten der Christen und der
zahlenmiBlig genauen Grofle der Gemeinden nicht interessiert. Erst
um die Wende zum 3. Jahrhundert gibt es eine Reihe von Indizien,
dass in grofleren und mittleren Stidten Gemeinden mit mehreren
Hundert bis wenigen tausend Christen nicht selten waren.” Eine
Mitgliederzahl von mehr als 20.000, wie man sie fiir die romische
Gemeinde um die Mitte des 3. Jahrhunderts wahrscheinlich machen
kann,”® war sicher nicht die Regel; aber es spricht vieles dafiir, dass

* Vgl. z. B. E. W. Stegemann/W. Stegemann, Urchristliche Sozialgeschichte. Die
Anfinge im Judentum und die Christusgemeinden in der mediterranen Welt,
Stuttgart u. a. 21997, mit einer Auflistung der Vermutungen iiber die Zahlen der
Mitglieder einer Hausgemeinschaft, die alle unter 100 bleiben.

» Vgl. z. B. J. Klauck, Hausgemeinde und Hauskirche im frithen Christentum
(SBS 103), Stuttgart 1981, 43f.; A. J. Malherbe, Social aspects of early Christianity,
Baton Rouge/London 1975, 60—91. — Die Literatur zum Thema Hausgemeinden
ist kaum mehr zu iibersehen; deshalb hier nur exemplarische Literaturangaben.
* Vgl. G. Schillgen, Der Niedergang des Prophetentums in der Alten Kirche, in:
JBTh 14 (1990) 99-116, hier: 99; vgl. Orig. c. Cels. 7, 11 (SC 150,38 —40 Borret).
77 Vgl. G. Schillgen, Ecclesia sordida? Zur Frage der sozialen Schichtung frith-
christlicher Gemeinden am Beispiel Karthagos zur Zeit Tertullians (JbAC.E 12),
Miinster 1985, 294-299 (Der Umfang der karthagischen Gemeinde zur Zeit Ter-
tullians); H. Zilling, Tertullian. Untertan Gottes und des Kaisers, Paderborn u. a.
2004, 74-77.

# Vgl. Eus. h. e. 6, 43, 11f. (GCS.NF 6, 2, 618 Winkelmann); es handelt sich um
den Brief des romischen Bischofs Cornelius an seinen antiochenischen Kollegen,



Vom Monepiskopat zum monarchischen Episkopat 19

eine Anzahl von Gemeinden um die Wende vom 1. zum 2. Jahrhun-
dert die Groflenordnung von Hausgemeinden hinter sich lief} und
ihnen eine informelle Moderation nicht mehr gentigte; jetzt entstan-
den nahezu iiberall feste Leitungsdmter.

Da die kirchliche Tradition keine Modelle zur Verfiigung stellte,
mit denen man die anstehenden Probleme hitte 16sen koénnen,
musste man sich auf auflerkirchliche Modelle stiitzen, die bekannt
und auch fiir einfache Christen plausibel waren. Der otxog im Sinne
der antiken Oikonomik war ein solches Modell. Er verfiigte dartiber
hinaus tiber einen unschitzbaren Vorteil: Er konnte an einzelne Ele-
mente der kirchlichen Tradition direkt ankniipfen: Dass Gott von
den Christen als Vater angerufen wird und die Christen sich unter-
einander als Briider und Schwestern verstehen, gehért zu den
Grundlagen der christlichen Verkiindigung, die nicht nur geglaubt,
sondern auch gleichermaflen im Gebet und in der Caritas erfahren
werden. Hier liegt fiir die Christen eine der grundlegenden Plausibi-
lititen der oikog-Ekklesiologie, die fiir ihren innerkirchlichen Sie-
geszug zumindest mitverantwortlich war.

Dabei muss man sich dariiber im Klaren sein, dass nicht etwa die
Leitmetapher die neuen sozialen Verhiltnisse schafft, dass sie viel-
mehr ein mit hoher Plausibilitit ausgestatteter Ausdruck eines neuen
sozialen Modells von Gemeinde ist, das der Verfasser der Pastoralbrie-
fe anstrebt. Zudem hat man im Verlauf derartiger Entwicklungen mit
unterschiedlichen Graden von Strukturkongruenz zu rechnen. Zum
Idealbild des antiken oixog gehort ja, dass er sowohl auf der Reichs-
als auch auf der lokalen Ebene in Form einer povopyia gefithrt wird.
Dies trifft in der Konzeption der Pastoralbriefe sicher fiir Gott als dem
einzigen oikodeonotng aller christlichen Gemeinden zu. In der Ein-
zelgemeinde aber sieht es noch anders aus; noch gibt es den monar-

in dem er darauf hinweist, dass in Rom mehr als 1500 Witwen und Bediirftige
sowie 155 Kleriker vom Bischof bis zum Tiirwichter von der Gnade und Giite
des Herrn ernidhrt werden, also aus der Gemeindekasse unterhalten werden.
Nicht zu hoch gegriffen scheint mir, dass jeweils zehn Glaubige fiir den Unterhalt
eines Bediirftigen oder Klerikers (sowie ihrer Familien) aufkamen. Wenn man bei
den Klerikern ca. 500 Unterhaltsberechtigte einschliefflich Familien rechnet, so
kommt man fiir die rdmische Gemeinde um die Mitte des 3. Jahrhunderts auf
einen Umfang von ca. 20.000 Personen. A. von Harnack, Mission und Ausbrei-
tung in den ersten drei Jahrhunderten, Leipzig *1924, 803 veranschlagt die Zahl
der romischen Christen sogar auf 30.000.



20 Georg Schollgen

chisch regierenden Einzelbischof nicht.”” Gefiihrt wird die Gemeinde
vielmehr von Kollegien von Amtstragern, von Bischéfen (Episkopen)
und Diakonen oder Presbytern. Noch ist es nicht ein einzelner Amts-
trager, dem Gehorsam von Seiten der gesamten Gemeinde zu leisten
ist, sondern es ist das Gesamt der Amtstriger, die als oixovopot des
o1k0deomoOHTNG handeln.”

Aber in der otxog-Ekklesiologie steckt langfristig eine erhebliche
innere Dynamik hin auf den Monepiskopat und auf den monar-
chischen Episkopat.” Denn wenn man die Gemeinde grundlegend
nach dem Modell einer groflen antiken Hausgemeinschaft konzi-
piert, dann kann es auf lange Sicht nicht mehrere oixovépot in einer
Gemeinde geben, vielmehr lduft alles darauf hinaus, dass in abseh-
barer Zeit ein einziger Amtstriger die Einzelgemeinde mit derselben
Vollmacht leitet, wie ein einziger Verwalter (oikovopog) einem Ein-
zel-olxog in Abwesenheit des Hausherrn als sein Stellvertreter vor-
steht. Wir werden sehen, dass es etwas mehr als 100 Jahre braucht,
bis sich das Modell des otxog mit allen Konsequenzen zumindest als
amtstheologisches Programm durchsetzt. Grundlegend ist, dass kein
alternatives Modell die Entstehung des Monepiskopats besser erklart
als die oixog-Ekklesiologie.

Die nichste Entwicklungsstufe hin zum monarchischen Episko-
pat findet sich bei Ignatius von Antiochien. Ich verzichte auf eine
Stellungnahme im Streit um die Datierung der Ignatiusbriefe.”
Wann auch immer im 2. Jahrhundert die mittlere Rezension zu da-
tieren ist, in jedem Fall dokumentieren die Ignatianen, dass sich der
Monepiskopat durchgesetzt hat, dass aber von einem monar-
chischen Episkopat® noch nicht die Rede sein kann, schon allein
deswegen, weil die Gldubigen aufgefordert werden, nicht nur den Bi-
schof, sondern auch den Presbytern Gehorsam zu zeigen.** Zudem

# Vgl. 0. S. XXX.

* Vgl. H. von Lips, Glaube (s. Anm. 9), 94-160.

' Vgl. G. Schillgen, Hausgemeinden, Oikosekklesiologie und monarchischer
Episkopat. Uberlegungen zu einer neuen Forschungsrichtung, in: JbAC 31 (1988)
23-40.

*? Vgl. G. Schillgen, Die Ignatianen als pseudepigraphisches Briefcorpus. Anmer-
kungen zu den Thesen von Reinhard Hiibner, in: ZAC 2 (1998) 10-19.

» Vgl. dazu G. Schollgen, Monepiskopat und monarchischer Episkopat. Eine Be-
merkung zur Terminologie, in: ZNW 77 (1986) 146-151.

* Vgl. Ign. Eph. 2, 2; 20, 2 (SUC 1,144.158f. Fischer); Magn. 7, 1 (SUC 1,166 Fi-



