
 



Béatrice Bonhomme, Aude PrÉta-de Beaufort  
et Jacques Moulin

Préface

Ce colloque consacré à l’œuvre de Marie-Claire Bancquart a, tout au long, été 
éclairé par la présence attentive et bienveillante de la poète, qui a noué avec les 
intervenants un dialogue extrêmement riche. Notre ouvrage s’ouvre d’ailleurs 
par des poèmes inédits de Marie-Claire Bancquart.

Le dialogue s’est poursuivi, dans une première séquence, avec le peintre 
Stello Bonhomme, par la présentation d’un travail commun autour du corps, et 
avec Alain Bancquart, par l’évocation non dépourvue d’humour d’une longue 
et fructueuse collaboration entre la poète et le compositeur. Alain Bancquart 
a, en particulier, rendu compte de soixante ans de création commune à l’aide 
d’exemples musicaux qui permettent de montrer l’évolution de son travail sur 
des poèmes de Marie-Claire Bancquart, de À la mémoire de ma mort (1979) 
au cycle d’œuvres pour récitante, instruments et électronique, Appels d’être 
(2009), dans lequel est proposée une nouvelle manière d’opérer la synthèse 
entre le poème et la musique, sous forme de « Musipoème ». Cette commu-
nication a permis de réf léchir plus généralement à la question des rapports 
(délicats) entre la musique et la poésie, auxquels Marie-Claire Bancquart est 
très attachée. La création, en soirée, d’un « musipoème, » interprété par le 
f lûtiste Pierre-Yves Artaud et, pour la lecture du texte, par Frédérique Wolf-
Michaux, nous en a donné un très bel exemple.

La deuxième séquence du colloque a mis en lumière une relation positive de 
la poète au temps. Béatrice Bonhomme a montré comment la relecture du 
mythe, au miroir de Mircea Eliade, distord le récit originel et apparaît comme 
partie prenante d’une des dynamiques les plus attachantes de la création de 
Marie-Claire Bancquart, qui attend « que revire le signe des choses », qui 
inverse le temps dans une sorte d’accouchement à l’envers, « en inversion d’un 
accouchement ». Le temps devient ce « pli » et ce « repli » « de circulation 
ramassée ». L’inversion du temps permet de réparer le manque, de se récon-
cilier dans une naissance seconde.



xvi	 bonhomme, préta-de beaufort et moulin

Aude Préta-de Beaufort, à travers la lecture de Qui voyage le soir, s’est 
ef forcée de caractériser le De senectute de Marie-Claire Bancquart. Alors qu’elle 
se trouve attelée à l’élaboration de Rituel d’emportement, vaste anthologie de 
sa création poétique jusqu’en 2002, la poète accompagne son parcours rétros-
pectif d’un texte inédit, Qui voyage le soir, geste par lequel elle rouvre l’achevé 
du monument et le rend aux virtualités vivantes d’une œuvre qui n’a pas dit 
son « dernier mot ». Geste pourtant paradoxal, puisque c’est de la vieillesse 
que le poète choisit d’écrire, « en bel âge ».

Gabrielle Langlais aborde la question du temps sous l’angle du mou-
vement ; c’est une notion abstraite, dif ficilement saisissable et pourtant très 
présente dans l’œuvre de Marie-Claire Bancquart. La poète parvient à prendre 
de court la mort en la personnifiant, en rêvant la transmutation de son propre 
corps, mais pour prendre symboliquement avance sur la mort et « égorger 
le temps », il s’agit de mettre en place dif férentes temporalités, de les faire 
coexister, et avant tout, de procéder à un renversement du temps, en allant 
vers un non-temps, un non-espace.

La troisième séquence a abordé la question de l’inscription charnelle et 
cosmologique.

Jacques Moulin a donné écho aux textes de Marie-Claire Bancquart : 
question complexe du corps ; essai de le visiter du dedans, comme on cherche 
à pénétrer l’autre jusque dans ses radiographies, les choses jusqu’à leur centre. 
Cela dans un contexte souvent citadin, et même babélien : car cette poésie tire 
sa nourriture, mais toujours d’une manière vivante et simple, des mythes et des 
grands cycles cosmiques. D’où pourrait surgir l’ange qui prolongerait le corps, 
ange tout entier livré à l’espace infini d’une chair vivante, en partage avec tous ?

Pour Arnaud Villani, l’œuvre de Marie-Claire Bancquart représente un 
mixte à la fois délicat et rare de la plus grande abstraction et de la plus intense 
concrétude. Voulant essayer de reconstituer la structure qui permet ce dif ficile 
équilibre, le philosophe a appliqué l’idée de phénoménologie husserlienne, 
notamment avec son intentionnalité, pour sonder une intentionnalité de poème. 
Il parvient, sans quitter le texte de Marie-Claire Bancquart, à interroger le thé-
tique et le non-thétique de poème, bref une conscience-monde-en-poème. C’est 
un pas au-delà de la phénoménologie même qu’il nous a proposé d’accomplir, 
avec modestie, mais avec une très notable puissance inventive.



Préface	 xvii

Pour Karin Hilpold, la poésie de Marie-Claire Bancquart évolue autour 
de l’idée-force de la perméabilité : l’homme, avec ce corps qui l’individualise 
(et donc isole) et qui ne cesse de lui rappeler sa sujétion à la mort, peut entrer 
en contact avec le monde. Il se révèle capable de percevoir autour de lui des 
signes de vie discrets, infimes souvent et même improbables, comme l’étire-
ment d’un insecte, ou encore la respiration de la pierre… Ces traces de vie, 
insoupçonnées et d’autant plus émouvantes, lui font prendre conscience que 
sa propre existence, contre toute attente, n’est pas séparée de ce qui l’entoure, 
et que le monde, essentiellement f luide et protéiforme, pleinement animé, est 
tout entier transformation incessante.

La quatrième séquence a mis l’accent sur une ontologie de l’être au monde. En 
ef fet, pour Michaël Bishop, éditeur et commentateur averti et généreux de la 
littérature française, il s’agit d’étudier les recueils de Marie-Claire Bancquart 
dans l’optique d’une vision à la fois ontologique et plus strictement poétique, 
qui, tout en étant indivise, irradiante, totale, semble hésiter entre le peu qui 
reste « marchable » et le sentiment irrésistible, improbable, d’une joie, tou-
jours « caressable ».

Avec une écoute très fine, Arnaud Beaujeu a souligné les intensités passa-
gères qui traversent le recueil Avec la mort, quartier d’orange entre les dents. De 
nos vies fragiles et précaires, Marie-Claire Bancquart intensifie la profondeur, 
à force de conscience, avec et contre l’éphémère, à coup de sensations dont 
l’acuité insaisissable a des ref lets d’impossible. Chaque mot glisse en équilibre 
sur le fil du poème, à chaque pas récrit.

Maria Cristina Pîrvu voit l’art d’écrire de Marie-Claire Bancquart comme 
une poétique du fragment de ciel. L’article suit le trajet, les gestes, les élans 
d’une poésie qui découpe le monde en morceaux, en petits bouts, en « petits 
riens », sans le réduire au fini, mais en l’ouvrant, au contraire, vers l’infini. Il 
interroge aussi le mouvement inverse : le mouvement qui choisit le fragment, 
le morceau, le vers, le paragraphe pour mieux apprivoiser le grand large du ciel. 
C’est à partir d’un syntagme comme « les paragraphes du ciel », que l’analyse 
aboutit à une interprétation poïétique de la notion de « style ».

La cinquième séquence a introduit un battement entre la voix et le silence. 
Ainsi, avec une douce rigueur, Filomena Iooss est restée à l’écoute de la musique 
et de l’inef fable dans Terre Énergumène et dans Voix. Plongeant dans la violence 



xviii	 bonhomme, préta-de beaufort et moulin

liée à l’éphémère de toute existence, la poésie de Marie-Claire Bancquart « va 
au plus profond du puits » pour saisir les mouvements intérieurs du corps, les 
palpitations d’une vie organique obscure et mystérieuse, qui semble néanmoins 
en accord harmonieux avec le mouvement de l’univers tout entier.

Isabelle Raviolo a mis en évidence avec beaucoup de sensibilité les trois 
expériences qui donnent à l’œuvre de Marie-Claire Bancquart sa vibration spé-
cifique : celle qu’on peut nommer avec elle « le profond du corps » ; celle de la 
disparition des dieux entraînant l’épreuve extrême de la mélancolie ; et celle de la 
poésie, ce « rapport entre l’arbre et les bronches » qui redonne la « verticalité ».

Alexandre Eyriès nous a donné à entendre le souf f le du poème dans l’œuvre 
poétique de Marie-Claire Bancquart. Cette œuvre prend sa source dans la 
matérialité organique du corps humain ; elle est entièrement sous-tendue par 
un souf f le ample, inspirant un mouvement unique à ses poèmes, et leur per-
mettant de joindre étroitement l’élan vital et la conscience aiguë de la finitude.

La sixième séquence a identifié certains lieux de l’incarnation du poème.
Serge Bourjea a su donner voix avec enthousiasme à l’étrange présence 

de l’animal qui, des tout premiers recueils (Mais, 1969) jusqu’aux plus récents 
poèmes, s’inscrit dans la poésie de Marie-Claire Bancquart. Entre l’animal et 
le corps humain semblent se tisser des liens et se jouer le destin d’une poésie 
qui permet d’ef facer toute frontière.

Marie-Joqueviel Bourjea a mis en exergue, de façon à la fois chaleureuse 
et pénétrante, la joie devant la chose, en analysant l’avant-propos qui engage 
le geste auto-anthologique de Rituel d’emportement, poèmes 1969–2001 (2002). 
Marie-Claire Bancquart y af firme : « Partant de la mort et de la solitude, on 
pourrait penser qu’il n’y a pas de plénitude à laquelle un poète puisse espérer 
atteindre, pas de célébration possible. C’est tout le contraire ». Le « registre 
de célébration », ainsi mis en exergue, a retenu l’attention de la critique.

La septième séquence a permis un dialogue avec des amis poètes et s’est pro-
posé, tout d’abord, d’aborder les problématiques de la prosodie dans l’œuvre 
de Marie-Claire Bancquart.

Jacques Darras a révélé, à travers l’étude d’un poème assez singulier par 
son ironie noire, une musique propre, fondée sur le rythme, la longueur des 
propositions, la syntaxe conceptuelle. Le refus de laisser le chant l’emporter lui 
est apparu comme une philosophie, une ascèse, une seconde nature. L’abrupt 



Préface	 xix

tient lieu de rime, une grammaire frontale s’af fiche là. Et le poème fait face, se 
déclarant responsable de lui-même.

A succédé à cette analyse un commentaire de Dans le feuilletage de la 
terre par le poète et lecteur attentif  Gérard Noiret. Sa longue fréquentation 
des poètes l’a amené à défendre une conception claire et exigeante de la poésie, 
loin des chapelles et des sectarismes.

Dans la huitième séquence, Régis Lefort a montré, de façon délicate, comment 
la poète déplace son regard « juste un peu à côté de l’habituel », ce qui revient 
à envisager la réalité à nouveaux frais, en l’éloignant et par là même en nous 
la restituant. Qu’advienne cet événement poétique dans la langue, c’est alors 
que le lecteur « est regardé », c’est lui que cela regarde.

Françoise Delorme s’est attachée, avec toute la méticulosité de la céra-
miste qu’elle est, à une poésie tout en tensions qui se construit entre mémoire 
et oubli, assentiment et refus, et accorde une place importante à des formes 
variées de l’oxymore, dont Marie-Claire Bancquart ranime sans cesse la part 
contradictoire et violente, plutôt que la part unifiante, parfois si séduisante.

La neuvième séquence a redonné sa place à ce qui ne relève pas de l’humain 
et se met à l’écoute des voix du passé, permettant à Clémence O’Connor de 
montrer, avec une acuité élégante et lumineuse, que la poésie de Marie-Claire 
Bancquart s’abreuve à l’animal, au végétal, au réifié, à ce qui précède ou excède 
la temporalité humaine. Rendre à l’humain sa part d’inhumain, c’est dénoncer 
la vulnérabilité criante du corps et de la mémoire, mais aussi resituer la vie et 
les mots dans un cycle de décomposition et de maturation qui les dépasse.

Claude Ber nous a of fert le charme d’une lecture portée par un vrai souf f le 
en abordant le dialogue que l’écriture de Marie-Claire Bancquart entretient 
avec les voix du passé, notamment celles de l’Antiquité, et la manière dont son 
écriture se nourrit de cette dernière : non pas académiquement, mais dans 
un rapport à la « substantifique moelle » de la littérature et du texte, perçus 
comme objets du monde, comme part de l’expérience du sensible.

Dans la dixième séquence, entre intertexte et poème, John Stout a proposé 
une lecture très stimulante de la poésie de Marie-Claire Bancquart dirigée 
par le dialogue avec certains de ses grands aînés : Frénaud, Tardieu, Follain, 
Jaccottet. Il a tenté d’éclairer les enjeux du lyrisme actuel, dont Marie-Claire 
Bancquart s’avère être l’une des voix essentielles.



xx	 bonhomme, préta-de beaufort et moulin

Sylvestre Clancier a présenté une lecture sensible et personnelle de l’œuvre 
de la poète et a mis l’accent sur la place qu’y occupe l’énigme de l’univers : désir 
de fusion avec les éléments, mais impossibilité d’entrer dans la métamorphose 
sans disparaître soi-même… D’où une présence ambivalente de l’angoisse et de 
la volupté, un double visage de notre destin. On ne soulève jamais qu’à demi 
le voile d’Isis.

La onzième séquence a mis en scène une poétique des limites. Shirley Jordan a 
porté un regard très convaincant et précis sur les multiples façons dont poète 
et lecteur se heurtent aux limites dans cet univers poétique si homogène. Il 
s’agit des limites physiques, mentales, linguistiques et métaphysiques. Chaque 
poème constitue donc une mise en scène de nos limites et fête, en même temps, 
nos « espoirs minuscules ».

Gabriel Grossi a montré avec beaucoup d’élan comment la poésie de 
Marie-Claire Bancquart revendique, à la fois un lyrisme qui laisse sa part au 
quotidien et à la sensibilité, et une écriture qui accorde une grande importance 
à la mythologie, gréco-romaine ou biblique, notamment à travers l’inscription 
de plusieurs figures mythiques « du Sphinx à Œdipe, de Jésus à Pierre ».

Dans la dernière séquence, entre énigme et quotidien, Michaël Brophy a sou-
ligné comment Marie-Claire Bancquart s’emploie à « cadastrer » la vie et 
comment, par ce travail, son art tente de dégager du f lux des épisodes et des 
accidents du quotidien l’énigme qui y perdure. Il explore cette tactique d’ap-
proche et d’approximation d’une poète qui, sachant toute vie sans équivalence, 
se soucie moins de l’intelligible que du délectable.

Éric Dazzan, se livrant à une ef ficace mise en perspective historique, a 
montré comment situer la poésie au quotidien de Marie-Claire Bancquart qui, 
tout en instaurant une continuité, pose les questions, et entreprend de dépasser 
les apories du langage et du sujet, par un lyrisme à bas bruit.

Conclu par une lecture de Marie-Claire Bancquart, ce colloque s’est tenu 
dans une belle atmosphère d’exigence et d’amitié. Chacun des intervenants a 
apporté un éclairage à la fois singulier et pertinent sur les textes de Marie-Claire 
Bancquart, et nous sommes heureux de penser que ce livre pourra contribuer au 
rayonnement d’une œuvre comptant parmi les entreprises poétiques majeures 
de notre temps.




