
雜譬喻經
Zápìyù-Sutra



Das Zápìyù-Sutra (Sutra der vermischten Gleichnisse) nimmt in 
der großen Sammlung buddhistischer Gleichnisse, Fabeln und 
Legenden einen prominenten Platz ein. Die indische Originalver-
sion stammt aus der Zeit König Ashokas (304–232 v. Chr.) und ist 
damit rund zweihundert Jahre nach den Lebzeiten Buddhas ent-
standen. Ab dem 2.  Jahrhundert n. Chr. wurde es nach und nach 
ins Chinesische übersetzt; das Original ist nicht erhalten. Das 
Zápìyù-Sutra vermittelt anhand praktischer Beispiele und auf an-
schauliche Weise die Auswirkungen der Lehre Buddhas im tägli-
chen Leben.

Hans-Günter Wagner, geb. 1957, studierte Wirtschaftswissen-
schaften, Pädagogik und Chinesisch, lebte 15 Jahre in China und 
unterrichtet heute Chinesisch am Hessenkolleg Kassel. Er ist Au-
tor zahlreicher Veröffentlichungen und Übersetzungen zu wirt-
schaftswissenschaftlichen, pädagogischen und buddhistischen 
Themen.



雜譬喻經
Das vollständige  
Zápìyù-Sutra
Sutra der vermischten Gleichnisse

Aus dem Chinesischen von Hans-Günter Wagner



2020 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,  
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Umschlagabbildung: Bildnis des Buddha Shakyamuni (Siddhartha Gautama), 
Tibet, 15./16. Jahrhundert. © World History Archive / Alamy Stock Foto
Druck und buchbinderische Verarbeitung: Kösel GmbH & Co. KG,  
Am Buchweg 1, 87452 Altusried-Krugzell
Printed in Germany 2020
Reclam ist eine eingetragene Marke  
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-011259-5

Auch als E-Book erhältlich

www.reclam.de



� ﻿  5

Inhalt

Das »alte« Zápìyù-Sutra. Erstes Buch

Sārthavāha bezwingt einen Dämon  15

Das Gleichnis vom Pfauenkönig  19

Das Gleichnis von der unbekleideten Frau  25

Das Gleichnis von der Auslösung eines Mönchs  27

Das Gleichnis vom Novizen und dem Drachen  29

Das Gleichnis von der Mondprinzessin und dem Bettler  33

Das Gleichnis von den drei Betrunkenen  36

Das Gleichnis von dem Hund, der den Sutren lauschte  37

Das Gleichnis von der Frucht wahrer Opfergaben  38

Das Gleichnis von dem jungen und noch unerfahrenen 
Mönch  39

Das Gleichnis vom Pagodenkönig (I)  40

Das Gleichnis vom Dämon am Stadttor  41

Das Gleichnis vom Pagodenkönig (II)  42

Das Gleichnis vom Opfermahl  43

Das Gleichnis von der unzüchtigen Frau  44

Das Gleichnis von dem jungen Mönch am Hofe Ashokas  45

Das Gleichnis vom Geizhals  48

Das überlieferte Gleichnis von der Verlockung durch den Reiz  
der Formen  51

Das Gleichnis von dem Mädchen und seinem vorbestimmten 
Ehemann  54

Das Gleichnis vom nachgiebigen König  57

Das Gleichnis vom blinden Elefanten  61

Das Gleichnis von der reichen Frau und dem Fuchs  62



6  ﻿

Das Gleichnis vom König, der die Sprache der Tiere verstand  64

Das Gleichnis von der erworbenen »Mutter des Unheils«  68

Das Gleichnis von den Papageien im Bambuswald  70

Das Gleichnis von der dämonischen Macht eines Geldschatzes  73

Die Frau und der Silberschmied  74

Das Gleichnis vom heiratswilligen Mädchen und dem  
guten Knaben  76

Das Gleichnis vom verlorenen und wiedergefundenen 
Goldring  78

Das Gleichnis vom reichen Lohn, der aus dem Bau einer  
einfachen Lehmhütte erwächst  80

Das Gleichnis von der karmischen Ernte  81

Das Gleichnis vom Los eines Überheblichen  82

Das Gleichnis von dem Mönch, der etwas vortäuschte  84

Das Gleichnis von der Verzehnfachung guter Taten  84

Das Gleichnis von den Rinderknochen im Topf eines Mönchs  86

Das Gleichnis vom Lebensende eines königlichen Ministers  89

Das Gleichnis vom Fischkörper  91

Das »alte« Zápìyù-Sutra. Zweites Buch

Das Gleichnis von Buddhas wortloser Unterweisung  
eines Jägers  97

Das Gleichnis vom versuchten Diebstahl eines goldenen 
Kessels  98

Das Gleichnis von der Verwandlung eines Mannes in den  
Körper einer Frau  99

Das Gleichnis von der Tötung eines Almosenspeise  
verzehrenden Affen  101

Das Gleichnis von dem Krebs, der seinen Mund nicht halten 
konnte  102



� ﻿  7

Das Gleichnis von dem Mann, der einem Mönch den Schädel 
rasierte  103

Das Gleichnis von dem Dämon, der Könige verschlang  104

Das Gleichnis vom geläuterten Prinzen  106

Das Gleichnis von den zwei Ehefrauen  107

Das Gleichnis von den vier Dingen im Leben, die schwer  
zu tun sind  109

Über das richtige Verhalten eines Pfadgängers  109

Das Gleichnis von der Genügsamkeit  110

Das Gleichnis vom verspotteten Mönch  112

Das Gleichnis von dem Glück, das aus der Übung des Fastens 
entspringt  113

Das Gleichnis vom Wasserdrachen  114

Das Gleichnis von den vier Tieren, die einem Pfadgänger 
Opfergaben darbringen  115

Das Gleichnis vom Verbrennen einer Dämonenfigur  117

Das Gleichnis vom König, der freiwillig Mönch wurde  119

Das Gleichnis von der königlichen Pagoden-Umrundung  120

Das Gleichnis von dem Herrscher, der dem Buddha große Ehre 
erweist  121

Das Gleichnis von dem König, der bei der Begegnung mit einem 
Mönch von seinem Wagen herabstieg  122

Das Gleichnis von der Seele, die ihren toten Körper 
streichelte  123

Das Gleichnis von den Verwandlungskünsten eines 
Dämons  124

Das Gleichnis vom Mönch, der sich voller Achtsamkeit 
entkleidete  125

Das Gleichnis von den sechs Menschen, die über ihre 
Verfehlungen sprechen  126

Das Gleichnis vom wahren Schatz des Shāriputra  128



8  ﻿

Das Gleichnis vom Wissen des Buddha  130

Das Gleichnis von der Erlösung des Drachenkönigs  133

Das Gleichnis von den guten Taten eines Bodhisattva  139

Das Gleichnis vom Buddha unter dem Baum  143

Das Gleichnis von der Opfergabe einer süßen Frucht  147

Das Gleichnis von der verhinderten Wiedergeburt  
als Schwein  152

Das Zápìyù-Sutra

Das Gleichnis vom Schüler, der die richtigen Fragen stellte  159

Das Gleichnis von der Macht des Geistes  161

Das Gleichnis von dem guten Einfluss, den auch ein schlechter 
Lehrer noch auszuüben imstande ist  163

Das Gleichnis von der trauernden Witwe  165

Das Gleichnis von dem Händler, der in den Erlösungsstrom 
eintrat  168

Das Gleichnis vom König, der Fleisch von seinem eigenen Leib 
opferte  173

Das Gleichnis vom hässlichen alten Greis  175

Das Gleichnis vom Baum und dem Raben  176

Das Gleichnis vom Sandopfer  177

Das Gleichnis von den bedauernswerten Menschen, die nach 
kostbaren Schätzen streben  179

Das Gleichnis von den zwei unterschiedlichen Brüdern  182

Das Gleichnis von der aufrichtigen Gabe einer armen 
Familie  188



� ﻿  9

Das Zápìyù-Sutra. Erstes Buch

Das Gleichnis von der nährenden Amme  193

Das Gleichnis vom Unterschied zwischen guten und schlechten 
Freunden  194

Das Gleichnis von der mittellosen alten Frau  195

Das Gleichnis von den Giftschlangen  200

Das Gleichnis von der Krankheit eines Königs  202

Das Gleichnis vom tugendhaften Drachenkönig  204

Das Gleichnis von dem jungen Novizen, der tapfer gegen einen 
Vertreter der abweichenden Lehren kämpfte  205

Das Gleichnis von dem menschenfressenden König  209

Das Gleichnis von der Königin und dem Elefanten  214

Der Buddha legt das Grundlegende der Lehre dar  221

Das Gleichnis von den Novizen, die sich im Wasser 
vergnügten  224

Das Gleichnis von der Erlösung eines ehrwürdigen alten  
Sanskrit-Gelehrten durch das Wirken des Buddha  226

Das Gleichnis von der Erlösung eines wild entschlossenen  
Kriegers durch das Wirken des Buddha  229

Das Gleichnis von dem Sohn, der abweichende Ansichten 
hegte  231

Das Zápìyù-Sutra. Zweites Buch

Das Gleichnis von dem Mönch aus dem Partherreich  235

Das Gleichnis von dem alten Weber und seiner jungen Frau  239

Das Gleichnis vom Mundspülwasser in der Opferschale  244

Das Gleichnis vom gekauften Dämon  246

Das Gleichnis von den Wiedergeburtswünschen der vier 
Laienbuddhisten  249



10  ﻿

Das Gleichnis von der gemeinen Gewalttat an einem jüngeren 
Bruder  253

Das Gleichnis von der Verwandlung Indras in einen armen 
Mann  256

Die Frau und der unbelesene Mönch  257

Das Gleichnis von der Mutter, die ihren toten Sohn nicht  
loslassen wollte  260

Das Gleichnis vom brennenden Wunsch, im Viertel der Reichen  
zu leben  263

Das Gleichnis vom Koch, der eine unreine Speise  
herunterwürgen musste  266

Ein Dämon führt Ananda in Versuchung  269

Das Gleichnis von den ertrunkenen Affen  271

Der große Schatz der Freigebigkeit  273

Das Gleichnis von den Schatten in einem großen Weinfass  275

Das Gleichnis von dem durch Tugend erworbenen Reichtum  278

Das Gleichnis von den Herzenswünschen dreier  
armer Leute  280

Die sieben Schwierigkeiten bei einer Schatzfahrt über die 
Weltmeere  281

Das Zápìyù-Sutra

Das Gleichnis vom Meister und seinem Novizen aus dem  
»Tempel der auffliegenden Sperlinge«  287

Das Gleichnis vom heiligen König, der 999 Söhne zeugte  289

Das Gleichnis vom gemeinsamen Ordenseintritt zweier 
Brüder  291

Das Gleichnis von dem hochbegabten Musikanten  293

Das Gleichnis von dem Mönch, der des Tempels verwiesen 
wurde  294



� ﻿  11

Das Gleichnis von Maudgalyāyana und seinen Schülern auf dem 
Geierberg  297

Die Lehren des Meisters »Wurzel aller Freude«  299

Das Gleichnis von der lebensechten Holzpuppe  301

Das Gleichnis von Karma Kāshyapas und seiner Gemahlin  307

Das Gleichnis von den Haltungen zweier ungleicher Brüder  316

Das Gleichnis von dem Schüler Luó Yúnzhū  319

Das Gleichnis von den in den Himmel aufsteigenden 
Drachen  320

Das Gleichnis von den unreinen Mönchen  321

Das Gleichnis von dem unabsichtlichen Fußtritt in den Mund eines 
alten Mannes  321

Der Buddha und seine Schüler beim Almosengang in 
Shrāvastī  323

Das Gleichnis von dem Arzt, der die Krankheit des Königs 
heilte  326

Das Gleichnis von den Narrheit auslösenden Regentropfen  330

Das Gleichnis von den karmischen Umständen, aus denen einst ein 
Halbgott hervorging  333

Das Gleichnis vom Königssohn in den Bergen  335

Das Gleichnis vom Opfer eines Hirschkönigs  337

Der im Feuer Geborene  341

Das Gleichnis vom Pfadgänger und der Frau eines 
Brahmanen  345

Das Gleichnis von einer Heilung von Peitschenschlägen  346

Das Gleichnis vom Drachenmantra  347

Das Gleichnis von dem Stein am Wegesrand  349

Das Gleichnis vom Kopf und Schwanz einer Schlange  350

Das Gleichnis vom Vogelfänger und seinem Netz  351

Das Gleichnis von den fünfhundert Räubern, die den Mönchen 
ihre Kleider raubten  353



12  ﻿

Das Gleichnis von den drei Notwendigkeiten  357

Das Gleichnis von den beiden Milchverkäufern  359

Das Gleichnis von den fünfhundert Kaufleuten auf dem Meer  361

Das Gleichnis von dem reinigenden Feuer am Ende eines jeden 
Weltzeitalters  364

Das Gleichnis von der tapferen Nonne  365

Das Gleichnis von den alle Krankheiten heilenden Pflanzen  367

Das Gleichnis vom Karma eines Schlachters  369

Das Gleichnis von der Opfergabe eines guten Königs  371

Das Gleichnis von den zwei Arten von Dieben  375

Das Gleichnis vom Wassertropfen in den Händen eines guten 
Drachen  378

Das Gleichnis vom Karma des Heiligen Königs der 
Wandlungen  379

Das Gleichnis vom langen Leben des Herrschers über die  
Welt der Formen  380

Literatur und Quellenverzeichnis  385

Nachwort  387



Das »alte« Zápìyù-Sutra 
Erstes Buch

Nach der chinesischen Übersetzung  
von Kāng Sēnghuì

舊 
雜 
譬 
喻 
經 
– 
卷 
上 
舊 
署 
吳 
天 
竺 
三 
藏 
康 
僧 
會 
譯





� ﻿  15

Sārthavāha bezwingt einen Dämon

Vor langer Zeit lebte einmal ein Händler mit Namen Sār
thavāha. Eines Tages begab sich dieser Mann auf eine Reise in 
ein fernes Nachbarreich, um dort gute Geschäfte zu machen. 
Angekommen am Ziel seiner Reise, nahm er sein Quartier in 
der Nähe des Hauses eines frommen buddhistischen Laien-
anhängers. An diesem Tag hielten die Laien gerade eine gro-
ße Dharma-Versammlung ab, auf der viele ehrwürdige Mön-
che die Menschen im Dharma* unterwiesen. Von weitem 
vernahm so auch Sārthavāha diese Lehre. In dieser Stunde 
erfuhr er, wie sehr doch Glück und Unglück im Leben eines 
Menschen von den Gedanken in seinem Geist, den Hand-
lungen seines Körpers und den Worten, die seine Zunge 
formt, bestimmt werden. Erstmals hörte er von den Vier Ed-
len Wahrheiten über die Unbeständigkeit des Daseins, sei-
ner Leidhaftigkeit und der Großen Leere, in die schließlich 
alles erlischt. Sofort berührten diese Worte das Herz des aus 
weiter Ferne angereisten Mannes, und Sārthavāha erkannte 
augenblicklich ihre tiefe Wahrheit. Ohne zu zögern nahm er 
die fünf Laiengelübde und bekannte sich fortan zur Lehre des 
Buddha. Daraufhin richtete der Mönch »Große Tugend« das 
Wort an ihn und sprach: »Wer den Weg des Guten geht, be-
schützt damit seinen Leib, seine Rede und seinen Geist, ein 
solcher pflegt wahrhaft die Zehn Vollkommenheiten.** Jedes 

  *	 Der Begriff Dharma steht hier für die Grundlagen der buddhistischen 
Lehre bzw. die Lehre selbst.

**	 Damit sind die Zehn Pāramitās gemeint. Pāramitā (Pali: Pāramī, chin: 
Shidizhu, Shifazhu, Shixinzhu oder Boluomi) bedeutet das Erreichen 
des anderen Ufers. Als Pāramitās werden die buddhistischen Voll-
kommenheiten oder transzendentalen Tugenden bezeichnet, die 
durch beharrliche Übung täglich zu kultivieren sind, wie Gebefreu-
digkeit (dāna), Einhaltung der Gelübde (sila), Geduld (khanti), Entsa-
gung (nekkhamma), Willenskraft (viriya), Weisheit (paññā), Wahr-



16  ﻿

der fünf Gelübde wird durch fünf Schutzgottheiten bewahrt, 
zusammen stehen Euch also fünfundzwanzig beschützende 
Mächte zur Seite. Diese behüten die Menschen vor Hass und 
dem Erleiden von Ungerechtigkeit, sodass im späteren Da-
sein alle die Buddhaschaft erlangen können.«

Erfüllt von großer Freude kehrte Sārthavāha wieder in 
seine Heimat zurück, ein Land, in dem der wahre Dharma 
unbekannt war. Doch da er fürchtete, dass die Bewohner sei-
nes Landes die Lehre nicht annehmen würden, verbreitete er 
die Buddhaworte zunächst nur unter seinen Verwandten, er 
unterwies seine Eltern und Geschwister sowie seine Ehefrau 
und andere nahestehende Menschen in all dem, was ihn 
selbst zutiefst überzeugt hatte.

Tausend Li* entfernt von der Heimat dieses Händlers gab 
es ein Land, in dem die Einwohner ausnahmslos in großem 
Wohlstand lebten. Unerschöpflicher Überfluss herrschte 
dort an allen Dingen des Lebens. Schon seit vielen hundert 
Jahren jedoch hatte es mit diesem Land keinen Austausch 
mehr gegeben. Der Grund dafür war ein Dämon, der die Ver-
bindungswege blockierte und jeden tötete und sogleich gie-
rig verschlang, der ihm zu nahe kam. Die Zahl seiner Opfer 
war kaum noch zu ermitteln. Wie Sārthavāha nun über diese 
Lage nachsann, da kam ihm plötzlich der Gedanke: »Wenn 
ich diesem Wesen mit der Macht der Gelübde entgegentrete, 
dann werden mir die fünfundzwanzig Gottheiten gewiss zur 
Seite stehen. Schließlich ist es nur ein einziger Dämon, den 
ich so sicherlich bezwingen kann.« Als er seine Überlegung 
das erste Mal aussprach, war er gerade mit fünfhundert ande-
ren Händlern zusammen, die allesamt über sein Vorhaben 

haftigkeit (sacca), Standhaftigkeit (adhitthana), Liebe, Freundlichkeit 
(mettā) und Gleichmut (upekkhā). In Mahāyāna-Texten (zum Beispiel 
dem Lotussutra) wird oft nur von sechs Pāramitās gesprochen, die je-
doch auch die Versenkung (Sanskr.: dhyāna, Pali: jhāna) beinhalten.

  *	 Lǐ (里) ist ein altes chinesisches Längenmaß. 1 Li = 500 Meter.



� ﻿  17

erschraken. Aber das konnte Sārthavāhas Entschlossenheit 
nicht erschüttern:

»Die Kraft des Geistes ist mit mir«, sprach er zu ihnen, 
»sie allein bezwingt alles Böse. Und ihr wollt doch schließ-
lich auch in dieses ferne Reich gehen, wo Glück und Reich-
tum auf euch warten.«

»Schon sehr lange ist niemand mehr dorthin gelangt«, er-
klärten ihm seine Gefährten, »doch wenn dort gute Geschäf-
te auf uns warten, so wollen wir dich auf dem Wege gerne 
begleiten.«

Je näher sie dem gepriesenen Land kamen, desto mehr 
bleiche Knochen und abgenagte Schädel sahen sie am Stra-
ßenrand liegen. »Wer noch eines Beweises bedurfte, dass 
hier ein Menschenfresser sein Unwesen treibt, hier findet er 
ihn«, erklärte Sārthavāha. Seine Gefährten waren zu Tode er-
schrocken. Sārthavāha spürte ihre Angst und forderte sie auf, 
an dieser Stelle besser zurückzubleiben. Ganz allein wollte er 
in den Kampf ziehen. »Wenn ich siege, bin ich bald wieder da. 
Komme ich nicht, so bin ich gefallen, und ihr müsst dann 
ohne mich wieder in die Heimat zurückkehren«, rief er laut 
aus. Dann schritt er entschlossen weiter vorwärts.

Nur wenige Li musste er gehen, da stand der schreckliche 
Dämon auch schon vor ihm. Sārthavāha rezitierte den Na-
men des Buddha und war dabei frei von aller Furcht. »Was 
bist du denn für einer?«, richtete die grausige Gestalt das 
Wort an ihn. »Ich bin der, der vorangeht und den Weg ins 
Land des Wohlstands wieder frei macht«, rief ihm der Händ-
ler kühn entgegen. »Hast du etwa meinen berüchtigten Na-
men noch nicht vernommen?«, brüllte der Dämon ihm ins 
Gesicht und fing an, laut zu lachen.

»Sehr wohl weiß ich, wer du bist und was du hier tust«, 
erwiderte Sārthavāha, »ich kam, um dich zu treffen und zu 
bezwingen. Siegst du, so wirst du meinen Leib wohl ver-
schlingen, wie es Tausenden vor mir ergangen ist. Doch 



18  ﻿

wenn ich dich niederringe, ist dieser Weg frei und gehört 
wieder allen Menschen der umgebenden Reiche. Dann kön-
nen die großen Ströme des Wohlstandes wie früher frei und 
ungehindert fließen.«

»Wer soll jetzt den ersten Schlag ausführen?«, fragte der 
Dämon und grinste ihn dabei an.

»Da ich kam, um dich herauszufordern, steht mir dieses 
Recht zu«, erklärte Sārthavāha. Sein Gegner hatte keine Ein-
wände. Blitzschnell stieß der Herausforderer mit seiner rech-
ten Hand tief hinein in den Bauch des Dämons, durchstieß 
die Haut und zog seine Innereien nach außen, während er 
ihm gleich darauf mit der linken Hand einen mächtigen 
Schlag versetzte. Im Nu stand er mit beiden Füßen auf dem 
Bauch seines zu Boden gegangenen Gegners und hielt diesen 
im Würgegriff. Jetzt war ihm die eben noch so furchteinflö-
ßende Gestalt schutzlos ausgeliefert.

»Meine Arme und Beine sind wie gelähmt, mein Haupt 
ohne Kraft. Der Tod ist mir sicher. Ich kann keinerlei Wider-
stand mehr leisten«, seufzte da der Besiegte.

»Deine fünf Glieder sind kraftlos, doch dein Geist scheint 
stählern zu sein und keine Reue zu kennen«, sprach Sārtha
vāha zu ihm.

»Ich war der König der Dämonen und von grenzenloser 
Macht. Wie viele von euch Menschen ich schon verschlun-
gen habe, lässt sich nicht mehr zählen. Soll ich etwa jetzt im 
Angesicht des Todes zur Buddhalehre Zuflucht nehmen?«

Da begann Sārthavāha ihn im Dharma zu unterweisen: 
»Vergänglich und unbeständig ist dieser unser Leib, und bald 
schon fällt er dem Verfall anheim. Doch wenn du ihn dem 
Buddha opferst, wird der Tod dich zum Erwachen führen, 
und du wirst wahres Wissen erlangen.«

Diese Worte lösten in dem Dämon urplötzlich eine tiefe 
Einsicht aus: »Selten zu finden sind die wirklich Edlen und 
großen Bodhisattvas«, sprach er voll tiefster innerer Rüh-



� ﻿  19

rung, »doch heute fand ich in Euch einen Lehrer, der mich 
zurück zum Pfad der Tugend führt. So will auch ich meine 
Zuflucht zum Buddha nehmen.«

Im Angesicht des Mannes, der ihn besiegt hatte, nahm er 
die fünf Gelübde. Der barmherzige Händler entbot seinen 
Gruß und ließ ihn gehen. Von seinen Wunden schnell gene-
sen, zog sich der Geläuterte tief in die Berge zurück. Sārtha
vāha aber ging zu seinen Gefährten, und gemeinsam zogen 
sie alle in das glücksverheißende Reich. Überall erfuhren die 
Menschen vom Wirken dieses tapferen Menschen und von 
der Macht der fünf Gelübde und der zehn Tugenden, die alles 
Böse bezwingen. Über die nun freien Handelswege verbrei-
tete sich fortan auch die Buddhalehre völlig ungehindert. Im-
mer mehr Menschen nahmen ihre Zuflucht zum Erhabenen 
und unterstützten die Gemeinschaft. Das förderte den Frie-
den im Land. Sārthavāha stieg nach seinem Tod in die himm-
lischen Sphären auf. Später erklärte der Buddha einmal, dass 
die Geschichte von Sārthavāha von ihm selbst erzähle, er 
höchstpersönlich sei dieser Mann in einem seiner früheren 
Erdenleben gewesen.

Das Gleichnis vom Pfauenkönig

In einem dichten Wald lebte einst eine große Gruppe von 
Pfauen. Die Schar wurde von einem Königspfau angeführt, 
der fünfhundert Gemahlinnen sein eigen nannte. Trotz die-
ser stattlichen Zahl entbrannte der Oberpfau eines Tages in 
Liebe zu einer unbekannten jungen Pfauendame. Verzaubert 
von ihren Reizen verließ er von einem Tag auf den anderen 
seinen riesigen Harem und verbrachte fortan all seine Zeit 
nur noch mit der Geliebten. Die Angebetete stellte allerdings 
hohe Ansprüche an ihn, denn sie hatte einen äußerst erlese-



20  ﻿

nen Geschmack, so verabscheute sie normales Wasser zum 
Trinken und wollte nichts anderes als den süßen Nektar der 
Blüten schlürfen. Als feste Nahrung waren ihr allein die 
feinsten Samen und Körner gut genug. Viele Stunden des Ta-
ges musste der Pfauenkönig daher mit der Suche nach Lecke-
reien für seine junge Gefährtin verbringen. Bald kannte er all 
die verborgenen Stellen, wo diese Kostbarkeiten im Unter-
holz zu finden waren, und suchte sie unablässig und in ge-
schäftiger Eile ab.

Der Wald, in dem die Pfauen lebten, war Teil eines gro-
ßen Königreiches, dessen Geschicke von einem mächtigen 
Monarchen gelenkt wurden. Eines Tages erkrankte die Ge-
mahlin des Herrschers schwer. Tag um Tag verschlechterte 
sich ihr Zustand. Was die Hofärzte auch taten, welche Arznei 
sie auch zusammenmischten – nichts half wirklich. Am Ende 
waren sie nur noch ratlos und verzweifelt.

Eines Nachts hatte die Königin einen Traum. Im Traum 
erschien ein Pfau und sprach zu ihr: »Euer Leiden ist nur zu 
heilen, wenn Ihr das Fleisch eines Tieres meiner Art esst, 
aber es muss ein wilder Vogel sein, keiner, der in Gefangen-
schaft gehalten wird.« Nach dem Erwachen erzählte sie ih-
rem Mann von diesem Geschehnis. Der König schickte so-
gleich seine Jäger in den Wald mit dem Befehl, einen der 
zahlreichen wilden Pfauen zu fangen und in den Palast zu 
bringen. Doch die Kunde von der Ankunft der Jäger hatte 
schneller als gedacht auch die Pfauenschar im dunklen Wald 
erreicht. Bevor die Jagdleute eintrafen, hatten sie alle  – mit 
Ausnahme des abwesenden Pfauenkönigs und seiner jungen 
Geliebten – das Königreich bereits auf Nimmerwiedersehen 
verlassen.

Wo sonst überall Pfauen auf den Bäumen hockten, war 
plötzlich kein einziger mehr zu sehen. Erschöpft und ohne 
Beute kehrten die Jäger zurück. Nun musste der König eine 
List ersinnen, um sie anzuspornen, mit noch größerer Ziel-



� ﻿  21

strebigkeit zu suchen. »Wer von euch mir einen lebenden 
Pfau bringt«, sprach er zu seinen Waidmännern, »soll tau-
send Pfund Gold und meine Tochter zur Frau bekommen.«

Kurz darauf machte sich die Jägerschar ein zweites Mal 
auf ins königliche Gehölz. Wo die Bäume am dichtesten 
standen, teilte sich die Gruppe. Jetzt begannen die einzel-
nen Jäger, auch die verborgenen Ecken und Winkel dieses 
Waldes zu durchforsten. Bald hatte einer von ihnen die 
Fährte des Pfauen und seiner jungen Gespielin entdeckt. Er 
nahm die Verfolgung auf, und urplötzlich sah er den Pfauen-
könig allein durchs dichte Unterholz streifen. Unbemerkt 
von dem Tier beobachtete der Waidmann, wie der Pfau 
überall nur die besten Samen und Körner und insbesondere 
den feinsten Nektar einsammelte. Da der erfahrene alte Pfau 
misstrauisch ständig in alle vier Richtungen blickte und 
nach möglichen Gefahren Ausschau hielt, konnte er ihn 
nicht so einfach erwischen. Doch entwickelte der Jäger ei-
nen tückischen Plan, um den blau gefiederten Pfauenherr-
scher zu ergreifen. Schnell rannte er zu einem Bauernhaus in 
der Nähe und ließ sich ein wenig Honig sowie einen großen 
Sack mit Sesamkörnern aushändigen. Mit diesem Lockmit-
tel bestrich er einen alten Baumstumpf, in dessen Nähe er 
sich dann verbarg. Angezogen vom lieblichen Honigduft 
und den frischen Sesamkörnern fraß der Pfau davon und 
sammelte so viel ein, wie er zu tragen imstande war. Da er 
nicht alles auf einmal fortschaffen konnte, entschloss er sich, 
später noch einmal an diesen Ort zurückzukehren, um sei-
ner Geliebten auch den Rest dieser köstlichen Dinge zu 
bringen. Genau darauf hatte der Jäger gesetzt. Geduldig war-
tete er in seinem Versteck Stunde um Stunde auf die Rück-
kehr seiner Beute. Als der ahnungslose Vogel bei Anbruch 
der Dunkelheit ein weiteres Mal auf den alten Baumstumpf 
zuschritt, hatte sich der Jäger selbst mit Honig bestrichen 
und seinen klebrigen Körper in Sesamsaat gewälzt. Dann 



22  ﻿

legte er sich unauffällig auf den Boden und verharrte dort 
regungslos wie ein Toter.

Der Pfau war so benebelt von dem süßen Fund, dass er 
die Falle nicht bemerkte. Die Nacht war schon hereingebro-
chen, als er nun tatsächlich begann, ein paar Sesamkörner 
vom Körper des Jägers zu picken. Blitzschnell griff dieser zu 
und schnappte sich das Tier. Als der Vogel die Situation er-
kannt hatte, war es bereits zu spät. Im Nu hatte der Jäger sei-
ne Flügel und Beine zusammengeschnürt. Flucht war nicht 
mehr möglich. Der Pfauenkönig zitterte um sein Leben.

»Verborgen in diesem Wald liegt ein Berg mit Gold«, 
sprach er, »lasst mich frei, und ich werde Euch zu ihm führen. 
Der Wert dieses Schatzes ist unermesslich. Schenkt mir die 
Freiheit wieder. Ihr werdet es nicht bereuen. Nicht nur Ihr 
selbst, auch Eure Kinder und Enkelkinder werden von die-
sem gewaltigen Reichtum auf ewig zehren können«, ver-
suchte er den Jäger zu überzeugen.

Doch der Waidmann schüttelte nur seinen Kopf: »Wie 
sollte ich dir trauen können? Außerdem hat mir bereits un-
ser König eine ansehnliche Belohnung versprochen, wenn 
ich dich zu ihm in den Palast bringe, wo dein Fleisch die 
Krankheit seiner Gemahlin heilen soll.«

Er packte den gefangenen Pfau auf seine Schultern und 
überbrachte dem Herrscher seine Beute. »Schlachtet ihn und 
bereitet ein Mahl für die Königin«, ordnete dieser an, kaum 
dass er das stolze Tier erblickt hatte.

»Habt Erbarmen, mächtiger Herr«, rief der Pfau, »lebend 
bin ich für Euch von noch viel größerem Nutzen.« Verwun-
dert schaute der König den sprechenden Vogel an. »Jeden 
Tropfen Wasser, den Ihr mir bringt, kann ich durch einen ge-
heimen Zauberspruch in eine Medizin verwandeln, die über 
tausend Krankheiten zu heilen imstande ist«, erklärte der 
Königspfau mit lauter Stimme. »Lasst mich nur ein einziges 
Mal gewähren. Wenn es nicht gelingt, so könnt Ihr mich her-



� ﻿  23

nach immer noch töten und verspeisen lassen.« Der König 
nickte nur kurz, und die Diener brachten sogleich eine kleine 
Karaffe mit Wasser. Der gefangene Vogel besprach die klare 
Flüssigkeit mit geheimen Worten. Dann durfte die Gemah-
lin des Herrschers davon trinken. Kaum hatte der erste Trop-
fen ihre Lippen berührt, war ihr langes Leiden augenblicklich 
geschwunden. Innerhalb weniger Sekunden wurden ihre 
fahlen, aschgrauen Wangen leuchtend rot und pulsierten 
voll wiedergewonnener Lebenskraft. Im Nu erstrahlten ihre 
matt gewordenen Augen heller als jemals zuvor. Kein Zwei-
fel: Sie war genesen und wieder vollständig gesund. Der Pfau 
hatte nicht zu viel versprochen. »Da erreicht ist, was Ihr woll-
tet«, sprach er in diesem Augenblick, »lockert nun meine Fes-
seln ein wenig.«

Noch gänzlich verwirrt von der wundersamen Heilung 
zerschnitt der Herrscher höchstpersönlich die enggeschnür-
ten Hanfseile, welche die Flügel und Beine des großen blau-
en Vogels zusammenhielten. Bevor irgendjemand reagieren 
konnte, flog der Pfau auf einen hohen Baum in der Nähe.

»Majestät«, rief er von dort oben hinab zum König und zu 
den Umherstehenden: »An diesem Ort sind die drei größten 
Dummköpfe der Welt versammelt!«

Der Herrscher und sein Gefolge blickten erstaunt nach 
oben. »Der erste dieser Dummköpfe bin ich selbst«, verkün-
dete der Pfau, »denn ich war töricht und fiel auf den Trick des 
Jägers herein. Geblendet vom betörenden Feuer weiblicher 
Jugend ließ ich meine fünfhundert getreuen Ehefrauen im 
Stich, die mir alle ihre Liebe und ihr Vertrauen geschenkt hat-
ten. Getrieben von den erlesenen Wünschen meiner jungen 
Geliebten durchstreifte ich den Wald und verlor dabei den 
Blick für alles andere, insbesondere für die wirkliche Gefahr. 
Bald hätte ich für diese Narrheit mit meinem eigenen Leben 
bezahlt.«

Alle Anwesenden lachten.



24  ﻿

Dann fuhr der Pfau fort: »Der zweite große Dummkopf 
ist der Jäger dort unten, der mich einfing. So wie ich die 
Krankheit der Königin zu heilen imstande war, genauso hät-
te ich den Jäger und seine Familie für immer zu reichen Leu-
ten machen können. Doch anstatt mir zu vertrauen, glaubte 
er dem Versprechen des Königs, der in Wirklichkeit niemals 
vorhatte, seine Tochter einem einfachen Jäger zum Weibe zu 
geben. Was der Jäger nicht wissen konnte, will ich hiermit 
allen kundtun: Sie ist ein gefallenes Mädchen, das sich be-
reits anderen hingegeben hat. Geblendet vom Besitzenwol-
len hatte auch er den Blick für die Wirklichkeit verloren.«

Der König und seine Hofleute schauten einander ver-
dutzt an.

»Der größte Dummkopf aber«, rief der Pfau alsdann nach 
unten, »seid Ihr selbst, Majestät! Große Mühe und falsche 
Versprechungen wandtet Ihr auf, nur um mich zu fangen. 
Doch kaum hatte ich Eure Gemahlin geheilt, gabt Ihr mich 
wieder frei, obwohl ich zunächst nicht um meine Freiheit, 
sondern nur um mein Leben gebeten hatte. Meine heilenden 
Kräfte bleiben daher auf ewig ungenutzt für Euch selbst und 
all die kranken Menschen in Eurem Hofstaat und Eurem gan-
zen Reich. So töricht darf ein Herrscher nicht sein.«

Entsetzt starrte der König nach oben. Der Pfau öffnete 
seine Schwingen, erhob sich in den Himmelsraum und ent-
schwand für immer aus dem Blickfeld der Anwesenden.



� ﻿  25

Das Gleichnis von der unbekleideten Frau

Es lebte einmal ein König, der die Jagd über alles liebte. Eines 
Morgens war er mit seinen Hofleuten wie so oft ausgeritten, 
um wilde Tiere zu erlegen, und dabei in ein abgelegenes 
Moor geraten. In dem allgegenwärtigen Nebel hatte der 
Trupp schnell die Orientierung verloren. Hungrig und mit 
trockener Kehle durchstreiften die Jagdleute das dichte Grün 
und suchten nach einem Weg hinaus. Da erblickten sie unter 
einer Baumgruppe eine einfache Hütte. Der König stieg vom 
Pferd und wollte um frisches Wasser und ein wenig zu essen 
bitten. Kaum hatten seine Füße den Boden berührt, sah er, 
wie eine unbekleidete Frau aus dem Haus ins Freie trat. »Die 
ist ja völlig nackt«, empörten sich die königlichen Diener. 
Kurzentschlossen streifte der König sein Gewand ab und 
warf es der Frau zu. »Zieh das über!«, herrschte er sie an. 
Kaum hatte die Frau das Kleidungsstück mit ihren Händen 
berührt, fing es auf einmal Feuer und verbrannte im Nu zu 
grauer Asche. Der König war bass erstaunt und bat seine Die-
ner, die Blöße der Frau gleich wieder zu bedecken. Drei Män-
ner traten heran und überreichten ihre Mäntel, doch jedes 
Mal geschah das Gleiche: Kaum legte die Frau Hand an diese 
Gaben, verbrannten sie augenblicklich. Es schien, als laste ein 
Fluch auf diesem Weibe, der sie zur Nacktheit verdammte. 
»Was geschieht hier bloß?«, wollte der König von ihr wissen, 
dem dieser unerklärliche Vorgang sichtbares Unbehagen be-
reitete.

Erstmals erhob die Frau jetzt schamhaft ihr Haupt und 
richtete den Blick in Richtung des Herrschers. »In meinem 
früheren Leben war ich einst die Gemahlin eines großen Kö-
nigs«, begann sie zu sprechen, »und mein Gatte war ein ange-
sehener Unterstützer der buddhistischen Gemeinschaft. Als 
er nun eines Tages außer den täglich reichlichen Almosen-
speisen künftig den Orden auch mit Kleiderspenden beden-


