
 



 

Einleitung 

Die grundlegende Einsicht des Konstruktivismus 

Der Konstruktivismus gilt derzeit innerhalb der Erziehungswissenschaft als 
eine ihrer attraktivsten theoretischen Grundlagen und als ausgesprochen 
praxisrelevantes Konzept. Sein Reiz liegt in der Spannbreite seiner Einsetz-
barkeit. Der Konstruktivismus bringt nämlich nicht nur außerordentlich 
plausibel scheinende Erklärungen über den Prozess von Erkenntnis und 
Lernen bei. Er erweist sich auch als sehr fruchtbar für den Entwurf pädago-
gischer Handlungskonzepte, bei denen nicht die Lehrenden und das, was 
gelehrt werden soll, sondern die Lernenden und ihre Interessen und Wahr-
nehmungen im Mittelpunkt stehen. So bietet er Aussagen über die Wahr-
nehmungsformen des menschlichen Gehirns, gibt Antworten auf die Frage, 
was wir erkennen können, und liefert Erklärungen dafür, warum, wenn allen 
Lernenden das Gleiche gelehrt wird, diese doch – trotz der gleichen Beleh-
rungen, die sie erfahren haben – zu ganz unterschiedlichen Einsichten 
kommen. Darüber hinaus offeriert der Konstruktivismus ausgesprochen 
fruchtbar erscheinende Aussagen zum Arrangement von Lehr- und Lernpro-
zessen. 
Wir haben diese Einleitung mit dem Satz „Der Konstruktivismus ...“ begon-
nen. Das ist streng genommen eine unangemessene Vereinfachung. Denn 
den Konstruktivismus als einheitliche Theorie, als einheitliches Konzept 
gibt es nicht. Vielmehr existieren etliche unterschiedliche Ansätze, die in 
der Biologie, Psychologie, Kybernetik, Soziologie, Sprachwissenschaft, 
Philosophie und anderen Fachwissenschaften ihren Ursprung haben. Ent-
sprechend vielfältig sind die verschiedenen Positionen. Man unterscheidet 
zwischen einem „Radikalen Konstruktivismus“, „Sozialen Konstruktionis-
mus“1, „Kulturalismus“ und anderen Konstruktivismen. Dennoch findet sich 
eine Grundannahme, die sich über alle Ansätze hinweg erhält: Der Kon-
struktivismus lehrt, dass eine Aussage darüber, wie die Welt „da draußen“ 
in Wirklichkeit beschaffen sei, nicht zu haben ist. Was wir sehen, hören, 
riechen, ertasten, worüber wir Naturgesetze kennen und was wir alltäglich 
erleben, das sind unsere Interpretationen, die auf unserem Wahrnehmungs-
apparat, unseren kulturellen Gegebenheiten und individuellen Erfahrungs-
hintergründen basieren. Zu wissen, wie die Dinge in Wirklichkeit beschaffen 
sind, würde erstens bedeuten, dass die Wirklichkeit von allen Organismen, 
                                                 
1 Wir übernehmen hier den Terminus „Sozialer Konstruktionismus“, da Gergen – einer seiner 
Hauptvertreter – von Konstruktionismus (hergeleitet von „Konstruktion“) statt von Konstruk-
tivismus spricht. 



Der Konstruktivismus als Grundlage für die Pädagogik 

 

8 

die sie wahrnehmen können, identisch wahrgenommen würde und zweitens 
auch dann noch so wäre, wie wir sie beschreiben, wenn es niemanden gäbe, 
der die Dinge beschreibt.  
Selbstverständlich denken wir im Alltag so! Selbstverständlich nehmen wir 
an, dass eine Wohnung auch von allen anderen als Wohnung betrachtet wird 
und dass eben diese Wohnung auch noch da ist, wenn wir sie verlassen ha-
ben. Es wäre schließlich recht absurd, zu meinen, wenn wir nicht an sie 
denken, würden die Dinge, würde unsere Umwelt nicht fortexistieren. Wie 
kommen dann aber die Konstruktivisten zu der Behauptung, wir könnten 
nicht wissen, wie die Welt in Wirklichkeit beschaffen ist? Der Grund für 
diese Behauptung lautet: Wenn wir, bzw. ein Organismus, etwas wahrneh-
men, so ist diese Wahrnehmung immer zugleich Ergebnis einer Verarbei-
tung der absorbierten Informationen durch eben diesen Organismus. Zwi-
schen dem wahrgenommenen Objekt und der Aussage über dieses vermittelt 
ein komplexer Apparat von Rezeptoren und Instanzen der Informationsver-
arbeitung – und dieser wiederum ist nicht unbeeinflusst von der Umwelt, sei 
es ein Ökosystem im Fall von Tieren oder sei es die Kultur im Fall von 
Menschen. Wir selbst, als spezifische biologische Organismen (als homo 
sapiens) und als Individuen, das heißt als Mitglieder einer Kultur oder Ge-
meinschaft, sind es, welche die Welt interpretieren oder – wie Nelson 
Goodman sagt – „erzeugen“ (vgl. Goodman 1984). 
Streng genommen basiert zum Beispiel die Annahme, dass unsere Woh-
nung, und damit auch die Wohnungstür, auch dann noch da ist, wenn wir 
verreist sind, auf der Erfahrung von Konstanz: Wir haben die wiederholte 
Erfahrung, dass die Wohnungstür auch dann noch da ist, wenn wir nach 
dem Urlaub wieder nach Hause zurückkehren, sodass wir überzeugt sind, 
dass die Tür auch in Zukunft noch da sein wird – zumindest sollte sie noch 
da sein. Allerdings machen Konstruktivisten sehr schnell deutlich, dass un-
sere Wahrnehmungen nicht Abbilder von einer Wirklichkeit sein können, 
die so und nicht anders geartet ist, wie wir sie wahrnehmen. Denn unsere 
Wahrnehmung basiert schließlich – wenn wir zum Beispiel etwas sehen – 
auf Lichtwellen, die auf unsere Netzhaut treffen, in elektrische Signale über-
setzt werden, als elektrische Signale im Gehirn vielfältig verarbeitet und 
dann auch noch mit individuell und kulturell geprägten Formen der Erfah-
rung und Interpretation verbunden werden. Unsere Wohnungstür ist damit in 
der Tat unsere Wohnungstür. Wir nehmen das, was wir da sehen, in einer 
uns eigenen Form wahr. Die Wahrnehmung einer Stubenfliege, des Hundes 
der Nachbarin oder des Postboten ist da eine ganz andere. Die Stubenfliege 
mag in der Tür einen Landeplatz erkennen, der Hund mag dahinter einen 
menschlichen Futterautomaten wittern, der Postbote einen weiteren lästigen 



Wahrheit und Realität   

 

9

Briefschlitz wahrnehmen – für sie alle ist unsere Wohnungstür etwas ande-
res. Die Wohnungstür „an sich“ oder „als solche“ gibt es nicht. 
Dieses Phänomen ist von K. E. von Baer (1864) und von J. von Uexküll 
(1921) an eindrucksvollen Beispielen aus der Biologie beschrieben worden: 
Eine Eintagsfliege wird die periodische Wiederkehr von Jahreszeiten kaum 
kennen und wird aufgrund ihres Sinnes- und Bewegungsapparates eine ganz 
andere Wahrnehmung von der Welt haben als wir. Und auch der Hund wird 
unsere Wohnung ganz anders wahrnehmen als wir: stärker von Gerüchen 
gesteuert, mit vermutlich wenig Aufmerksamkeit gegenüber den Kunstwer-
ken an der Wand, dafür aber für den Fressnapf in der Küche – für den auch 
die Eintagsfliege mehr Aufmerksamkeit aufwendet als für die Temperatur 
unserer morgendlichen Dusche. Kurz: Über die „Welt an sich“, ohne Bezug 
zum Wahrnehmenden, lassen sich keine sicheren Aussagen gewinnen.  
Damit wird in alle Wahrnehmungen und alle Schlussfolgerungen aus diesen 
Wahrnehmungen eine gewisse Unsicherheit dahingehend eingeschleust, ob 
die Schlussfolgerungen dem Gegenstand bzw. der Sache – außer für uns 
auch für andere – angemessen sind und ob unsere Wahrnehmungen und 
Schlussfolgerungen von anderen geteilt werden. In der Konsequenz heißt 
das: Die Beziehungen zwischen dem Individuum und dem von ihm wahrge-
nommenen Phänomen sowie dem kulturellen Kontext sind von entscheiden-
der Bedeutung für das alltägliche Denken und Handeln, aber auch für den 
Aussagewert und die Blickrichtung von Wissenschaft. Denn auch für wis-
senschaftliche Erkenntnis gilt, dass sie durch den Wahrnehmungsapparat der 
Forschenden und Gelehrten erst hervorgebracht wird. Darin unterscheiden 
sich Alltagsleben und wissenschaftliche Tätigkeit nicht.  
Was hier in einer ersten groben Annäherung dargestellt wurde, findet sich 
bei den konstruktivistisch operierenden Biologen Maturana/Varela (1987) 
im Detail aufgeschlüsselt. Aufgrund der Beschreibung wahrnehmungsphy-
siologischer Vorgänge gelingt es ihnen deutlich zu machen, dass wir im 
Rahmen unserer Wahrnehmung kein „Abbild“ von der Wirklichkeit erstel-
len, sondern die Wirklichkeit schöpferisch hervorbringen. Die von den bei-
den Naturwissenschaftlern formulierten Beschreibungen zur Funktionsweise 
des Organismus werden recht beeindruckend durch die Psychologie E. von 
Glasersfelds (1996) ergänzt. Er beschreibt, in welchem Maße das Indivi-
duum bezüglich seiner Interpretationen und Handlungen autonom ist (vgl. 
dazu ausführlicher Kapitel 1 in diesem Band). 
Wenn wir von der äußeren Welt etwas wahrnehmen, dann sind das nach 
Maturana/Varela „Perturbationen“, das heißt Störungen, die von der Um-
welt auf den Organismus einwirken. Diese Störungen – gleichgültig, ob sie 
positiv oder negativ konnotiert werden – lösen eine Handlung des Organis-



Der Konstruktivismus als Grundlage für die Pädagogik 

 

10 

mus aus: Das reicht von der Interpretation der Störung als „nicht weiter be-
deutsam“ bis hin zur Interpretation „Achtung, gefährliche Situation“. Wird 
die Perturbation als relevant eingestuft, dann wird der Organismus darauf 
lernend, d. h. letztlich mit Verhaltensänderungen reagieren. So wird er zum 
Beispiel Strategien entwickeln, um die Störung in Zukunft zu vermeiden 
oder aber die Situation immer wieder aufzusuchen, weil sie positiv beurteilt 
wird. Wie Störungen vom Organismus verarbeitet werden können, wird durch 
die Strukturdeterminiertheit des Organismus bestimmt. Lebende Systeme sind 
nach Maturana/Varela als strukturdeterminierte nicht extern – also auch nicht 
durch Störungen – steuerbar. Wird von außen auf den Organismus eingewirkt, 
so ist dieses nur ein auslösendes Ereignis, das den Organismus zu bestimmten, 
für ihn überlebensdienlichen Veränderungen seines Zustandes veranlasst. Damit 
ist gemeint, dass der Organismus oder das Individuum zu jedem konkreten Zeit-
punkt sich nur so verhalten kann, wie es seine bisherigen Erfahrungen, seine 
Biografie, erlaubt. Die Entwicklung eines Organismus kann daher auch nur auf 
vorhandenen Strukturen aufbauen. Im Augenblick des Handelns ist für das 
handelnde Lebewesen die gewählte Handlung immer die richtige Handlung, 
auch wenn sie später, aufgrund neuer Erfahrungen oder aufgrund von Erfah-
rungen, die aus der Entscheidung resultieren, aufgegeben wird. Das ist ein 
einfaches Schema und vielleicht für die soziale Welt nicht hinreichend (vgl. 
das Kapitel 3 zum Sozialen Konstruktionismus in diesem Band), aber für die 
Beschreibung der Funktionsweise von Ökosystemen (mit denen sich Matu-
rana/Varela beschäftigen) von einiger interpretativer Kraft.  
Beobachtet man diesen Zusammenhang zwischen Störung, Strukturdetermi-
niertheit der Wahrnehmung und des Verhaltens, dann sehen Matura-
na/Varela (1987) darin einen Mechanismus wirken, den sie mit dem Begriff 
„Viabilität“ belegen. Unter Viabilität verstehen sie die Nützlichkeit der 
Handlungen eines Organismus für sein (Über-)Leben. Solange diesem etwas 
für seine Fortexistenz nützt, solange seine Handlungen nicht zur Destruktion 
seiner „ökologischen Nische“ führen beziehungsweise diese sich nicht auf-
grund von Störungen für den Organismus verändert, so lange sind die 
Wahrnehmungen und das Handeln aus der Perspektive des Beobachters 
„richtig“ bzw. angemessen. Über die „Nützlichkeit“, über „richtig“ und 
„falsch“ wird dabei weder „objektiv“, also von einer übergeordneten Warte 
aus entschieden, noch durch den Organismus selbst. Dieser ist – aufgrund 
seiner Strukturdeterminiertheit – in Hinblick auf die Bewertung von Verhal-
ten blind. Führen Perturbationen zu strukturdeterminierten Reaktionen des 
Organismus, die – durch einen Beobachter festgestellt – seine Viabilität 
aufrechterhalten, so ist damit noch nicht gesagt, dass eine enge Verbindung 
zwischen bestimmten Veränderungen der Umwelt und bestimmten Reaktio-
nen des Organismus sowie deren Interpretation durch einen Beobachter 



Wahrheit und Realität   

 

11

vorliegt. Aus der Perspektive des Beobachters sehen wir immer eine gewis-
se Bandbreite an Wahrnehmungsmöglichkeiten und eine spezifische „Stör-
anfälligkeit“ eines Organismus, sehen wir „Perturbationsfilter“ und differen-
te Reaktionsmöglichkeiten und -muster. Der Organismus selbst, so betonen 
Maturana/Varela, handelt aufgrund seiner Strukturdeterminiertheit immer 
so, wie er muss. Was hier noch sehr der Ökosystemforschung verhaftet for-
muliert zu sein scheint, lässt sich auch anders lesen: Nicht nur, dass wir 
unsere Umwelt – auch wenn wir sie mit anderen teilen – immer nur selbst 
wahrnehmen können und es uns nicht möglich ist zu sagen, wie die Welt 
„wirklich“, unabhängig von unserer Wahrnehmung, gestaltet sein mag. 
Vielmehr sind wir zugleich auch Gefangene unseres eigenen biophysischen 
und kulturell geformten „Apparates“: Die Aufmerksamkeitsrichtungen, das 
Registrieren von äußeren Anreizen (etwa: Instruktionen des Lehrers an der 
Tafel, Vorlesungen, Signale im Straßenverkehr) folgt – konstruktivistisch 
gesehen – biografisch und gattungsgeschichtlich entwickelten und den aktu-
ellen psychophysischen Lagen entsprechenden Verarbeitungsstrategien.  
Auch wenn man diesem Gedanken, dass alle Vorstellungen von der Welt 
ganz subjektive Züge tragen, nicht sogleich folgen mag, wird man nicht 
umhin kommen zu registrieren, dass gleiche Ereignisse, gleiche Situationen 
ganz unterschiedlich wahrgenommen werden können. Die Zahl der Arbeits-
losen, Übergriffe Rechtsradikaler auf ausländische Mitbürger, die Beurtei-
lung von Filmen und Theaterstücken, alles dieses unterliegt unterschiedli-
chen Interpretationen und Graden der Aufmerksamkeit, sodass man z. B. als 
Leser von Filmkritiken und Besprechungen zu Kunstausstellungen manch-
mal meinen kann, die Rezensenten sprächen nicht von den Filmen oder der 
Ausstellung, die man mit eigenen Augen gesehen hat.  
Was für den kulturellen Alltag gilt, findet sich auch in den Wissenschaften 
wieder: Der jeweilige kulturelle Kontext ist eine unhintergehbare Bedingung 
für die Theorieentwicklung, Normbildung und Wahrnehmungsprozesse. 
Dies jedenfalls zeigt eine Auseinandersetzung mit der Geschichte der Na-
turwissenschaften und Medizin, wie sie von L. Fleck in den 1930er Jahren 
und Th. Kuhn um 1960 geleistet wurde (siehe auch dazu in Kapitel 2 zum 
Sozialen Konstruktionismus mehr). Das heißt in der Konsequenz: Theorien 
und Normen, die mit einem Anspruch auf universelle Gültigkeit auftreten, 
geraten in die Falle von Anerkennungsproblemen. Wer meint, zwischen 
höherer und niederer Kultur unterscheiden und eine gegenüber der anderen 
privilegieren zu können, hat heute mit dieser Auffassung nur noch wenig 
Aussicht auf Erfolg. Und wer davon spricht, man habe ewig gültige Wahr-
heiten über die Gesetzmäßigkeit der physischen Welt entdeckt, wird von 
Skeptikern mit Verweis auf die Geschichte der Physik kaum einhelligen 



Der Konstruktivismus als Grundlage für die Pädagogik 

 

12 

Zuspruch ernten können. Die als Pointe der Naturwissenschaften so gerne 
formulierte Annahme, dass einmal dargelegte Gesetze der Natur immer und 
überall, unabhängig von ihren Entdeckern und Anwendern, gültig sind, wird 
in breitem Maße zwar geteilt, ist aber aus der Perspektive der Geschichte der 
Naturwissenschaften durchaus mit guten Gründen zu bestreiten. 

Die Attraktivität des Konstruktivismus heute 

Dass der Konstruktivismus keine gänzlich neue Einsicht bietet, wenn er 
davon spricht, wir würden uns die Welt erst erschaffen, wir könnten nicht 
sicher sagen, ob sie in Wirklichkeit so sei, wie wir sie beschreiben, dieses 
wird etwa von E. v. Glasersfeld immer wieder betont. In G. Vico und I. 
Kant sieht v. Glasersfeld zwei wichtige Ahnen und Gewährspersonen für 
seine Position. Vico schrieb schon 1710: „[W]enn die Sinne (aktive) Fähig-
keiten sind, so folgt daraus, daß wir die Farben machen, indem wir sehen, 
die Geschmäcke, indem wir schmecken, die Töne, indem wir hören, das 
Kalte und Heiße, indem wir tasten“ (G. Vico, zit. nach v. Glasersfeld 1997, 
S. 29f.).Vico betont die Aktivität des Menschen bei der Wahrnehmung. Er 
geht nicht von den Gegenständen als gegebenen Dingen für die Wahrneh-
mung aus, sondern vom Menschen als aktivem, die Gegenstände gleichsam 
aufsuchenden Organismus. Er behauptet auch nicht, wir würden mit Hilfe 
der Wahrnehmung zu Abbildern von der Wirklichkeit gelangen. Wir deuten 
vielmehr die Wirklichkeit aus. Auch können wir nach Vico die Vergangen-
heit selbst mit der akribischsten Beschreibung nicht so wieder rekonstruie-
ren, wie sie wirklich gewesen ist. Denn wir benötigen für die Darstellung 
der Wirklichkeit unsere Begriffe und Worte, unsere Erinnerung – und was 
uns dabei verfügbar ist, wird durch die Gegenwart, den Augenblick be-
stimmt.2 Dass dieses übrigens nicht zu dem Schluss führen muss, es existie-
re nur, was wir uns vorstellen, wird uns noch beschäftigen.  
Neben Vico gehört nach v. Glasersfeld Immanuel Kant zu den großen Ver-
fechtern konstruktivistischen Denkens. Er hält Kants Transzendentalphilo-
sophie (das ist die streng rationale, kritische philosophische Beschäftigung 
mit und Analyse des Erkenntnisvermögens des menschlichen Verstandes) 
für „ein Modell, das in vieler Hinsicht fundamental ist für die konstruktivis-
tische Orientierung“ (v. Glasersfeld 1996, S. 78). Von Glasersfelds Behaup-
tung basiert auf dem Vorwort zur Kritik der reinen Vernunft. Darin schreibt 
Kant: „Bisher nahm man an, alle unsere Erkenntnis müsse sich nach den 

                                                 
2 Ganz in diesem Sinne werden im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert die Geisteswissen-
schaften, wird insbesondere Dilthey argumentieren. Vgl. dazu de Haan/Rülcker (2002): S. 
37ff. 



Wahrheit und Realität   

 

13

Gegenständen richten; (...) Man versuche es daher einmal, ob wir nicht in 
den Aufgaben der Metaphysik damit besser fortkommen, daß wir anneh-
men, die Gegenstände müssen sich nach unserem Erkenntnis richten (...)“ 
(zit. nach v. Glasersfeld 1996, S. 79 ). Für Kant sind die Begriffe und Vor-
stellungen des Menschen von den Dingen seine eigene Schöpfung: „[D]ie 
Dinge können unmöglich durch diese Vorstellungen und Begriffe vom 
Verstande als solche, wie sie an sich sein mögen, erkannt werden“, heißt es 
in einer anderen seiner Schriften, dem Streit der Fakultäten von 1798 (zit. 
nach v. Glasersfeld 1996, S. 79). Diesen Gedanken hat Kant in seinen 
Schriften konsequent durchformuliert – ohne dass das allerdings Resonanz 
gefunden hätte in einer breiten philosophischen Strömung, wie wir sie heute 
bezüglich der Konstruktivismen kennen. Man hat der Objektivität der Er-
kenntnis, ihrer Ablösbarkeit vom menschlichen Verstand, der Möglichkeit, 
sagen zu können, was die Welt in ihrem Innersten zusammenhält, den Vor-
zug gegenüber der Vermutung gegeben, die Dinge müssten sich nach uns 
richten. Wenn man Kant genau liest, wird man auch feststellen, dass v. Gla-
sersfeld Kant nicht ganz für sich als Gewährsmann reklamieren darf. Kant 
spricht im Streit der Fakultäten nämlich davon, dass die Begriffe, die wir 
für eine Sache, die Bezeichnungen, die wir für die Dinge finden, nicht den 
Gegenständen selbst zugehörig sind. Dem wird man leicht folgen können, 
sind doch die Begriffe den Dingen nicht eingeschrieben. Aber auch die Pas-
sage aus der Kritik der reinen Vernunft von Kant muss man genauer be-
trachten. Kant will in der zitierten Passage sagen, dass wir – so sehr wir 
auch auf die Gegenstände schauen, sie drehen und wenden, sie damit noch 
nicht erfassen. Sie sprechen nicht zu uns. Wir müssen sie bezeichnen, wir 
müssen Gesetzmäßigkeiten formulieren und dann herausfinden, ob die auf-
gestellten Gesetze sich halten lassen oder verworfen werden müssen. Zwar 
hat Kant plausibel gemacht, dass die Dinge uns nur als Objekte unserer Er-
fahrungen zugänglich sind und nicht „an sich“. Aber er hat keinen Zweifel 
daran gehegt, dass die aufgestellten Gesetze, die verstandesmäßig fundierten 
Erfahrungen von allen geteilt werden können.  
Einen so radikalen Konstruktivismus wie v. Glasersfeld ihn formuliert, wird 
man bei Kant nicht finden. Denn für Kant verhält es sich so, dass das, was 
wir als mit Vernunft ausgestattetes Individuum erkennen, prinzipiell von 
allen vernünftigen Menschen erkannt werden kann. Darin begründet sich – 
bei aller „Konstruktion“ von Erkenntnis – der Universalismus bei Kant. 
Wenn der Konstruktivismus besagt, dass in der Wahrnehmung der Schlüssel 
für die Beschreibung der Wirklichkeit zu suchen sei, dann muss man fragen, 
was sich in der Wahrnehmung in den letzten Jahrzehnten dermaßen verän-
dert hat, dass der Konstruktivismus als attraktive erkenntnistheoretische 



Der Konstruktivismus als Grundlage für die Pädagogik 

 

14 

Konzeption auf hohe Resonanz stößt. Warum eher heute, warum nicht 
schon zu Zeiten Vicos oder Kants? Kurz gesagt: Der Konstruktivismus als 
eine das Individuum mit seinen Wahrnehmungen in den Mittelpunkt stel-
lende Theorie muss sich selbst aus der Veränderung in den Wahrnehmungen 
heraus erklären lassen. 
Was können die Gründe für eine 300-jährige Latenzzeit sein? Was macht 
das Konzept erst jetzt, nach Jahrhunderten der Suche nach der einen Wahr-
heit über die Welt „da draußen“ so attraktiv? Warum wird erst jetzt dem 
Phänomen mehr Aufmerksamkeit zugestanden, dass die biografischen Un-
terschiede zwischen den Menschen, ihre unterschiedlichen Handlungsmoti-
ve und Interessen auch zu unterschiedlichen Formen des Lernens führen? 
Schließlich wird, nachdem Jahrhunderte lang die Schüler im Frontalunter-
richt alle zur gleichen Zeit mit dem gleichen Stoff konfrontiert worden sind, 
erst jetzt von der breiten Masse der Fachwissenschaftler anerkannt, dass 
man keine einheitlich funktionierenden Lernmaschinen im Klassenzimmer 
versammelt hat, sondern Individuen mit eigenen Interessen, unterschiedli-
chen Biografien und Lernstrategien, die es als den unwahrscheinlichsten 
Fall überhaupt erscheinen lassen, dass man im kollektiven Lerntakt gemein-
sam das Gleiche lernt. 
Es sind, so unsere These, gesellschaftliche Veränderungen, die dem Kon-
struktivismus seine Attraktivität verleihen. Es sind Verschiebungen in der 
Wahrnehmung des Individuums, es ist der Verlust des Glaubens an die 
Möglichkeit, dass es eine universelle Verständigung über die wahren, richti-
gen Fortentwicklungen der Menschheit gibt. Kurz: Die Erosion generali-
sierbarer Einsichten und Erklärungen ist es nach unserer Auffassung, die 
den Konstruktivismus anschlussfähig macht an die alten Fragen nach dem, 
was wir erkennen können und wie das, was erkennt werden kann, gelernt 
werden soll.  

Unsicherheit und Individualisierung als Nährboden  
des Konstruktivismus 

Wir sehen diese Erosion bezüglich des Universalismus von Aussagen und 
Erkenntnissen als abhängig von gesellschaftlichen Veränderungen an. Die 
Veränderungen betreffen die Entwicklung moderner Gesellschaften von der 
Ersten Moderne hin zur Zweiten Moderne oder auch – die Worte werden in 
der Literatur synonym gebraucht – zur „Reflexiven Moderne“ (vgl. Beck 
1996b; 1997; Giddens 1996; Beck/Bonß/ Lau 2001).  
Giddens (1996; 2001) versteht unter „Reflexiver Moderne“ das Wissen über 
die Basis, Konsequenzen und Probleme von Prozessen der Modernisierung 



Wahrheit und Realität   

 

15

(der Gesellschaft, von Wissenschaft etc.). U. Beck versteht unter „reflexiver 
Modernisierung“, dass die Beschäftigung mit den (ungewollten) Nebenfol-
gen der Modernisierung (etwa: den ökologischen Problemen, der Eskalation 
von Risikowahrnehmung etc.) zum Hauptpunkt der Aufmerksamkeit und 
des neuen (subpolitischen) Handelns werden (vgl. Beck 1986; 1993; 1996b; 
1997).  
Ist das Verständnis von Giddens noch stärker am gewöhnlichen Begriff von 
Reflexivität orientiert (Reflexion auf die Bedingungen und Auswirkungen 
der Modernisierung der Gesellschaft), so ist das Verständnis bei Beck dem-
gegenüber etwas anders gelagert: Bei Beck wird der Modernisierungspro-
zess selbst reflexiv. Reflexive Moderne ist demnach gekennzeichnet durch 
die „zunächst unreflektierte, gleichsam mechanischeigendynamische Grund-
lagenveränderung der entfalteten Industriegesellschaft, die sich im Zuge 
normaler Modernisierung ungeplant und schleichend vollzieht und die bei 
konstanter, möglicherweise intakter politischer und gesellschaftlicher Ord-
nung“ drei Veränderungen bewirkt: Die Moderne radikalisiert sich, die In-
dustriegesellschaft löst sich auf, und der Weg wird frei in eine andere Mo-
derne (oder eine Gegenmoderne) (Beck 1996a, S. 23; Herv. i. O.). Die 
beiden Reflexivitätsdimensionen von Giddens und Beck stehen nicht im 
Widerspruch zueinander: Beck konzentriert sich in seinem hier wiedergege-
benen Verständnis auf den gesellschaftlichen Wandlungsprozess, während 
Giddens auf die Reaktionen abstellt, die aus diesem Wandel resultieren. 
Beide lassen sich zudem von der Einsicht leiten, dass die Entwicklung aller 
hochindustrialisierten Kulturen mit dem Problem konfrontiert ist, sich mit 
den Widersprüchlichkeiten und (unbewusst) initiierten Nebenfolgen der 
eigenen Entwicklungen mehr und mehr auseinandersetzen zu müssen. Die 
klassischen, am Sozialen und Ökonomischen orientierten Themen von Ge-
sellschaft werden überlagert und überformt von Unsicherheiten, Ambiva-
lenzen und dem Abarbeiten an den Nebenfolgen vorheriger Handlungen.  
Dazu einige Beispiele aus dem Bereich der Politik: Die Auseinandersetzung 
mit Umweltfragen, die Umweltgesetzgebung, das Einrichten von Ethik-
kommissionen für Gentechnologie und Stammzellenforschung, die Neu-
strukturierung der Arbeitsvermittlung, die Rentenreform, der Globalisie-
rungsdiskurs, die neue Landwirtschaftspolitik, die Debatten um die 
Zivilgesellschaft und den Verlust des Sozialen – sie alle sind Effekte der 
Nebenfolgen der Ökonomie, Politik und Wissenschaft der letzten Jahrzehn-
te: Die Auflösung der traditionellen Bindungen aufgrund einer vielfachen 
Mobilität zwischen den Gesellschaftsschichten, der Verlust der Lebensmit-
telpunkte und Orientierungen, die industrielle Landwirtschaft, die Internati-
onalisierung der Ökonomie, die wachsende Zahl alter Menschen werden zu 



Der Konstruktivismus als Grundlage für die Pädagogik 

 

16 

Problemen der Industriegesellschaften – und sind Nebenfolgen ihres Er-
folgs. 
Die Bedeutung, die Themen der reflexiven Modernisierung in der Bevölke-
rung schon vor mehr als einem Jahrzehnt erreicht hatten, lässt sich auch 
ausgezeichnet an den Bedeutungswahrnehmungen der Individuen ablesen. 
Schon 1995 erbrachte die Lebensstilstudie „DIALOGE 4“, als man die Be-
völkerung danach befragte, welche gesellschaftlichen Ziele und Aufgaben 
man persönlich für außerordentlich wichtig hält: Sicherung der sozialen 
Leistungen (58 %); die Reinhaltung von Luft, Böden und Gewässern (57 
%); Wiedereingliederung von Arbeitslosen in das Berufsleben (57 %); spar-
samer Umgang mit Energievorräten und Rohstoffen (51 %); sich stärker um 
sozial Benachteiligte (z. B. Behinderte und Arme) kümmern. Das alles sind 
Sektoren, die erst mit der reflexiven Moderne zum allgemein in der Gesell-
schaft diskutierten Thema wurden (seit der Sozialgesetzgebung des späten 19. 
Jahrhunderts einerseits und der Umweltproblematik als Nebenfolge der Ent-
wicklung der Industriegesellschaften seit den 1960er Jahren andererseits). 
Diese fünf Sektoren führen die Liste der bedeutsamsten Themen an. Klassi-
sche Themen der Industriegesellschaft, wie „Förderung des technologischen 
Fortschritts“ (24 %), „mehr Anreize schaffen, sich selbstständig zu machen 
bzw. den eigenen Betrieb auszubauen, stärker zu investieren“ (23 %) sind 
auf der Rangskala weit hinten angesiedelt bzw. bilden das Schlusslicht (vgl. 
Gruner + Jahr-Verlag 1995, S. 48ff.). Die Prioritäten bezüglich der wichtigs-
ten gesellschaftlichen Ziele und Aufgaben ändern sich selbstverständlich in 
Abhängigkeit von Konjunkturen, Präferenzen etc. mit jeder neuen Erhe-
bung. Allerdings bleibt der Grundtenor erhalten: es sind die Nebenfolgen 
des Wirtschaftens und der Verfasstheit des Arbeitsmarktes, die Bewältigung 
sozialer Probleme und nicht zuletzt Umweltprobleme sowie die Folgen der 
Globalisierung, die die Rangliste anführen (vgl. die Entwicklungen und 
aktuellen Daten in: BMU 2008; S. 14). 
Die Beschäftigung mit den Nebenfolgen der Ersten Moderne geht grund-
sätzlich einher mit einem Anstieg an Unsicherheiten, da sich – wie an den 
Beispielen leicht zu sehen ist – die Fundamente der Moderne (Nationalstaat; 
Vollbeschäftigung; unbegrenzte Ressourcen, Naturbeherrschung und Si-
cherheit in den ökonomischen Entwicklungen; soziale Netzwerke usw.) 
auflösen und sich keine eindeutigen Lösungen oder Nachfolgestrukturen 
auffinden lassen. „Die Idee der Kontrollierbarkeit ebenso wie die der Ge-
wissheit und der Sicherheit, die für den Entwurf der Ersten Moderne und 
ihre Institutionen so zentral sind, brechen zusammen. Unterscheidungen und 
Grenzen, die essentialistisch begründet schienen, lösen sich auf“ (Beck/ 
Bonß/Lau 2001, S. 13).  



Wahrheit und Realität   

 

17

Dass der Konstruktivismus in den letzten Jahren eine hohe Aufmerksamkeit 
erfahren hat, liegt vor diesem Hintergrund nahe. Wenn die Wahrheitsan-
sprüche erodieren, wie man aktuell an den wissenschaftlichen Aussagen 
zum Klimawandel ebenso ausgezeichnet studieren kann wie an der Diskus-
sion um gentechnische Manipulationen, dann macht sich nicht nur Unsi-
cherheit bezüglich der angemessenen Beschreibung von Wirklichkeit und 
verbindlicher Normen breit. Längst sind wir es gewohnt, wissenschaftlichen 
Aussagen mit einem gewissen Argwohn zu begegnen, erwarten wir bezüg-
lich der Einschätzung von technischem Fortschritt, ökonomischer Entwick-
lung und Perspektiven für die Zukunft unterschiedlichste Auffassungen und 
zahlreiche Wahrheitsansprüche nebeneinander.  
Die Pluralität der Meinungen und Theorien ist zum Alltag geworden und in 
die Verstehensprozesse eingedrungen. Und ein Blick in die Grundlagenlite-
ratur der Pädagogik lehrt ebenfalls: Eine einheitliche Sichtweise gibt es 
nicht, vielmehr konkurrieren etliche Theorien der Pädagogik – von der geis-
teswissenschaftlichen über die emanzipatorische bis hin zur systemtheoreti-
schen, phänomenologischen und transzendentalkritischen – und nun auch 
konstruktivistischen – Pädagogik miteinander.  
Wenn sich unter diesen Bedingungen nicht Gleichgültigkeit verbreitet, Ab-
kehr von der Wahrnehmung der diversen gesellschaftlichen Problemlagen, 
wenn man sich nicht einfach einer Meinung zur Sache anschließt im Ver-
trauen auf Personen, Parteien oder Expertenmeinungen, dann wird man 
reflexiv auf die Kakophonie der Meinungen, Sachaussagen und Normen 
reagieren – und sich ein eigenes Urteil bilden. Gerade dies, den eigenen 
Verstand zu gebrauchen, den Umgang mit Unsicherheiten zu lernen und zu 
einem eigenständigen Urteil zu gelangen, gehört zu den heute mehr und 
mehr an die Menschen in unserer Gesellschaft gestellten Forderungen. Man 
nennt das auch die Kompetenz, autonom handeln zu können (OECD 2005).  
Ein erkenntnistheoretisches Konzept, das diese Pluralität der Positionen 
nicht reduziert, wohl aber angemessen bearbeitbar macht und ihre Sinnhaf-
tigkeit begründen kann, ist der Konstruktivismus. Der Konstruktivismus 
liefert dafür, dass es gar nicht anders sein kann, dass man in seinen Wahr-
nehmungen und Urteilen auf sich selbst gestellt ist, ganz ausgezeichnete 
Erklärungen und Begründungen. 
Wie aber erwirbt man die erforderliche Kompetenz, autonom handeln zu 
können? Auf die kursierenden Erkenntnisse in Wissenschaft und Politik in 
der  Einschätzung der Folgen technischer Neuerungen mit Strategien der 
Bewältigung von Unsicherheit zu reagieren, sich dem ökonomischen wie 
dem sozialen Handeln und wissenschaftlich-technischen Innovationen ge-
genüber reflexiv zu verhalten, das wird bisher in formellen Bildungsprozes-



Der Konstruktivismus als Grundlage für die Pädagogik 

 

18 

sen kaum gelernt. Das bis heute dominante Konzept des Lehrens ist nicht 
von Unsicherheit und Reflexion, sondern von Sicherheit und Wahrheitsan-
sprüchen geprägt. Schulbücher und Lehrpläne, die Form des fragend-
entwickelnden Unterrichts machen leicht glauben, in den Schulbüchern 
stünde die einzig richtige Auffassung zur Sache, die Lehrpläne würden be-
gründet zwischen wichtig und unwichtig unterscheiden und ein Lehrerurteil 
oder eines, das sich in der Schullektüre findet, mache Reflexivität nicht er-
forderlich. Die wachsenden Unsicherheiten und Ambivalenzen, die mit der 
Auflösung von Selbstverständlichkeiten einhergehen, machen den skizzier-
ten Kanon der Lehre und auch die heute immer noch dominante Form des 
Lehrens obsolet. Dass eine konstruktivistische Pädagogik dagegen weitaus 
besser mit dem Problem allgegenwärtiger Unsicherheit im Umgang mit 
Meinungen und Werten zurechtkommen dürfte, zeigen wir in Kapitel 10. 
Ein weiteres Phänomen der Zweiten Moderne wird in der Tendenz zur Indi-
vidualisierung gesehen. Sie ist Resultat langfristiger Entwicklungen. Beck/ 
Beck-Gernsheim beschreiben den Prozess der Individualisierung als zentrale 
Entwicklung der letzten 100 Jahre, wenn man das Verhältnis zwischen ge-
sellschaftlicher Steuerung und Eigenständigkeit von Personen betrachtet. 
Immer weniger sind die Lebenswege vorstrukturiert, immer weniger kann 
man sich auf Tradition, Herkunft oder lineare Entscheidungsmuster verlas-
sen, immer mehr kann und muss man selbst entscheiden. War noch um die 
Jahrhundertwende mit wenigen Ausnahmen selbstverständlich, dass ein 
Zusammenleben von Paaren nur unter der Prämisse der Heterosexualität und 
mit Trauschein erlaubt war, so sind heute Lebensabschnittspartner, homo-
sexuelle Lebensgemeinschaften und viele andere Formen neben der traditi-
onellen Ehe üblich geworden. Wo es ehemals gar nichts zu entscheiden gab, 
sind heute mehr und mehr Entscheidungen erforderlich. „Chancen, Gefah-
ren, Unsicherheiten der Biographie, die früher im Familienverbund, in der 
dörflichen Gemeinschaft, im Rückgriff auf ständische Regeln und soziale 
Klassen definiert waren, müssen von nun an von den einzelnen selbst wahr-
genommen, interpretiert, entschieden und bearbeitet werden“ (Beck/Beck-
Gernsheim 1994, S. 15).  
Dieser Prozess, der sich selbst in Kulturen aufzeigen lässt, in denen traditio-
nell kein gesteigerter Wert auf Individualisierung gelegt wurde, wie etwa 
der japanischen (vgl. Krupp 1996, S. 208ff.), ereignet sich nicht nur im Kon-
text der Biografie des Individuums. Er ist charakteristisch für die Lebens-
formen in der Moderne in allen Feldern des Denkens und Handelns. Der 
Trend führt weg von Uniformierung und hin zur Individualisierung. Indivi-
dualisierung wird verstanden als Chance und Notwendigkeit zur Wahl, zum 
Treffen von Entscheidungen, zur Gestaltung des Alltags und der Selbstin-



Wahrheit und Realität   

 

19

terpretation. Ein Beispiel: Noch in den 1950er Jahren war es in unserer Kul-
tur üblich, jenen Schultyp zu besuchen, die auch von den Eltern besucht 
worden war. Eine vertikale Mobilität zwischen den Generationen war in 
noch weitaus geringerem Maße üblich als heute. Erst die 1960er Jahre offe-
rierten gerade dem weiblichen Geschlecht die Mobilitätschancen, die heute 
im allgemeinbildenden Schulsystem selbstverständlich geworden sind. Mit 
der Expansion der höheren Bildungsabschlüsse seit den 1960er Jahren war 
es auch mehr Kindern aus den Unterschichten vergönnt, einen höheren Bil-
dungsabschluss zu erwerben. Am meisten profitiert von der damaligen Bil-
dungsexpansion hat allerdings die Mittelschicht, wie sich im deutschen all-
gemeinbildenden Schulsystem heute zeigt. 
Dieser Mobilität und den damit verbundenen erweiterten Chancen zur Be-
rufswahl, der damit verbundenen Erweiterung von Lebenschancen, speziell 
für Frauen, steht in Deutschland freilich auch die Tatsache gegenüber, dass 
mit dem bestehenden Bildungssystem die sozialen Verhältnisse zementiert 
und die Erweiterung von Lebenschancen eher verhindert als befördert wer-
den. Die international vergleichend angelegten PISA-Studien belegen (vgl. 
Deutsches PISA-Konsortium 2001 und 2004), dass in unseren Schulen die 
Milieuzugehörigkeit der Eltern und Erziehenden in einem so engen Verhält-
nis zum Platz des Kindes im Bildungssystem steht, wie kaum in einem an-
deren Land der Welt. Insbesondere für Kinder und Jugendliche mit Migrati-
onshintergrund kann kaum von gleichen Bildungschancen und von Aufstieg 
durch Bildung gesprochen werden. Die Möglichkeiten zur Mobilität durch 
Bildung sind in Deutschland also durchaus ambivalent. In anderen Ländern 
ist das ganz anders. Hier gibt es den Zusammenhang zwischen Herkunft und 
erreichtem Bildungsniveau der Kinder kaum noch. Die Mobilität zwischen 
den Generationen unabhängig von der Milieuzugehörigkeit ist zwar ein 
wichtiger, aber nur ein Indikator für die Individualisierung. Wie mit den 
oben genannten Beispielen beschrieben, handelt es sich beim Prozess der 
Individualisierung um einen gesellschaftlich aufgenötigten Zwang, dem der 
Einzelne ausgesetzt ist, zugleich aber auch um ein Wachsen der Freiheits-
grade. Man muss und kann sich zwischen zahlreichen Optionen entscheiden. 
Man kann und muss Wertpräferenzen ausbilden, seinen eigenen Lebensstil 
ausbilden, ist in seinem Freizeitverhalten, seinen Tätigkeiten, der Wahl der 
Freunde und Bekannten, seinen politischen Orientierungen recht frei. Selbst 
wer kaum monetäre Ressourcen hat, in einer Schichtenanalyse zur Gruppe 
mit niedrigem Einkommen gerechnet werden muss, kann sich dennoch zu 
einer Lebensstilgruppe rechnen, die avantgardistisch oder gar hedonistisch 
ist. Die Chancen und die Notwendigkeit von Wahl und Entscheidung in 
immer mehr Lebensbereichen, die reduzierte Uniformierung von Lebens-
vollzügen, dies alles zwingt zu individuellen Präferenzbildungen und macht 



Der Konstruktivismus als Grundlage für die Pädagogik 

 

20 

sie möglich. Neben der Freiheit in der Wahl – etwa der Lebenspartner, des 
Wohnortes, der Freizeitgestaltung – erfahren wir allerdings auch erhebliche, 
damit gleichzeitig verbundene Zwänge: Den Zwang zu sparen, da die mone-
tären Ressourcen zumeist nicht reichen, den Druck der sozialen Gruppe, den 
Peers bei Jugendlichen, die zu bestimmten Kleiderordnungen nötigen usw.  
Der Prozess der Individualisierung geht also auch in Bezug auf den Lebens-
stil mit einer Ambivalenz einher: Entscheidungsfreiheiten und Entschei-
dungszwänge liegen dicht beieinander und Freiheiten wie Zwangslagen 
kennzeichnen die Lebenssituation in der Zweiten Moderne.  
Der Konstruktivismus scheint unter diesen Bedingungen ein angemessener 
Ansatz zu sein, um dem gesellschaftlichen Wandel hin zur Individualisie-
rung ein Fundament im Individuum selbst zu geben: Die Wahrnehmungen 
und Orientierungen des Einzelnen sind immer schon individuell, so besagt 
dieses Konzept, und die Freiheitsgrade des Einzelnen in seinen Entschei-
dungen sind – so scheint es auf den ersten Blick (vgl. dazu Kapitel 9) – ent-
sprechend hoch. Der Konstruktivismus liefert, so könnte man behaupten, die 
biologischen, psychologischen und erkenntnistheoretischen Grundlagen für 
die Notwendigkeit einer Individualisierung, die sich in der Analyse der heu-
tigen Gesellschaft als Wandel darstellt. 
Bereiten die Bildungseinrichtungen aber darauf vor, sich dieser Freiheiten 
auch zu bemächtigen? Bieten sie dafür die adäquaten Lehr- und Lernfor-
men? Konstruktivistisch orientierte Pädagogen würden sagen, dass genau 
dort die Kritik an einem Unterricht ansetzen muss, der allen in gleicher Zeit 
mit den gleichen Methoden das Gleiche beibringen soll. Das kann aufgrund 
der Verschiedenheit der Menschen mit ihren differenten Erfahrungen, Ori-
entierungen, Wahrnehmungen, Lerntempi und -methoden gar nicht gelin-
gen.  
Das muss allerdings so lange nicht auffallen, wie die Gesellschaft dem Ein-
zelnen nur in geringem Maße selbstständige Entscheidungen abfordert, weil 
kollektiv oder milieuspezifisch sich wiederholende Verhaltens- und Orien-
tierungsmuster dominieren. Mit dem Wandel von der Ersten zur Zweiten 
Moderne aber wird die Diskrepanz zwischen der einheitlichen Behandlung 
von Lernenden im Unterricht und ihrer Individualität virulent – und damit 
eröffnen sich auch Chancen für eine konstruktivistische Pädagogik. 

Die Zielsetzung und der Aufbau dieses Buches 

Mit unserem Buch verfolgen wir ein dreifaches Ziel: Wir möchten zum ei-
nen eine Einführung in die wichtigsten Spielarten des Konstruktivismus und 



Wahrheit und Realität   

 

21

eine kritische Auseinandersetzung mit ihnen bieten. Doch ist das nicht 
Selbstzweck. Denn zweitens wollen wir die Leistungsfähigkeit des Kon-
struktivismus in seinen unterschiedlichen Varianten und Themen als Grund-
lagentheorie für die Pädagogik ausloten. Zu diesem Zwecke analysieren wir 
die Positionen der pädagogischen Richtungen, die sich als konstruktivistisch 
oder vom Konstruktivismus beeinflusst verstehen, daraufhin, wie sie die 
Vorstellungen der Konstruktivisten aus der Psychologie, der Biologie, der 
Kybernetik, der Soziologie usw. für ihre Konzeptionen nutzbar machen. 
Drittens schließlich werden wir unsere eigenen Überlegungen darüber vor-
stellen, ob und wie der Konstruktivismus für die Pädagogik anregend sein 
kann. Bei diesem Versuch einer Wägung und Bewertung orientieren wir uns 
an vier zentralen Aspekten heutiger Bildungskonzepte: Förderung der 
Selbstbestimmung der Individuen in einer pluralen Welt; Kenntnis von und 
Akzeptanz kultureller Vielfalt; die Fähigkeit zur (Selbst-) Reflexion der 
eigenen Position; Kenntnis und Bewertung grundlegender wissenschaftli-
cher Erkenntnisse und kultureller Leistungen; die Fähigkeit zum rationalen 
individuellen Handeln wie zum Handeln in heterogenen Gruppen.  
Aus diesen Zielsetzungen resultiert der inhaltliche Aufbau des Bandes. Wir 
beginnen unseren Gedankengang mit der Darstellung und kritischen Würdi-
gung der drei konstruktivistischen Hauptrichtungen: Radikaler Konstrukti-
vismus, Sozialer Konstruktionismus und Kulturalismus. Daran schließen 
sich mehrere Kapitel an, in denen wir einige zentrale Problemkomplexe 
analysieren, auf die man – trotz aller Differenzen – von jeder dieser Haupt-
richtungen aus stößt. Den Abschluss des Bandes bildet ein Kapitel über die 
Leistungen des Konstruktivismus als Grundlagentheorie für die Pädagogik. 
Bei der Vorstellung konstruktivistischer Denkansätze begnügen wir uns 
nicht mit der Thematisierung der Konzepte als solchen, sondern versuchen 
in jedem Kapitel zum Abschluss vorwegnehmend eine Brücke zu den päda-
gogischen Fragestellungen im Schlusskapitel zu schlagen. Das geschieht, 
indem wir jeweils zwei Fragen nachgehen: 
Welches Anregungspotential haben die in dem jeweiligen Kapitel vorge-
stellten konstruktivistischen Thesen für die Pädagogik? 
Welche kritischen Rückfragen und Einwände sind aus pädagogischer Per-
spektive zu erheben? 
Diese pädagogische Annäherung ist in den einzelnen Kapiteln relativ knapp, 
denn es geht hier nicht um eine umfassende Ausarbeitung der pädagogi-
schen Implikationen, sondern nur um eine Skizzierung pädagogischer Fra-
gehorizonte als Grundlage für das abschließende Kapitel über Pädagogik 
und Konstruktivismus. 



Der Konstruktivismus als Grundlage für die Pädagogik 

 

22 

Unsere Untersuchung beginnt, wie schon angekündigt, mit der Analyse des 
Radikalen Konstruktivismus. Er ist nicht nur die bekannteste, weil am meis-
ten provozierende Position des Konstruktivismus, sondern auch die Varian-
te, die von Seiten der Pädagogik primär adaptiert wurde. Wir konzentrieren 
uns bei unserer Analyse besonders auf die Grundlegung des Radikalen Kon-
struktivismus von der Psychologie und Biologie her. Im zweiten Kapitel 
folgt eine Auseinandersetzung mit dem Sozialen Konstruktionismus. Er ist 
zumindest in Deutschland weniger bekannt als der Radikale Konstruktivis-
mus, bietet aber nach unserer Auffassung Antworten auf Fragen, die dort 
nur schwer oder unbefriedigend gelöst werden: Wie ist es z. B. möglich, 
dass wir bei aller individuellen Wahrnehmung dennoch zu Verständigungs-
leistungen untereinander in der Lage sind, ja diese Verständigung sogar 
suchen? Der Soziale Konstruktionismus offeriert eine Lösung, indem er sein 
Augenmerk auf die grundsätzliche gesellschaftliche Verfasstheit unserer 
Wahrnehmungen und Meinungen richtet. 
Diese Tendenz kennzeichnet auch den Kulturalismus (Methodischer Kultu-
ralismus), den wir im dritten Kapitel als eine weitere Variante des Konstruk-
tivismus behandeln. Doch gibt es auch deutliche Unterschiede zum Sozialen 
Konstruktionismus. Dieser nämlich vertritt die These, dass unsere Auffas-
sungen von den Dingen und Menschen, wie auch unsere Normen, nicht mit 
generellen Geltungsansprüchen verknüpft werden können. Der Kulturalis-
mus aber versucht nachzuweisen, dass Geltungsansprüche über die jeweils 
zufällige gesellschaftliche Konstellation ihres Entstehens hinaus begründet 
aufrechterhalten werden können.  
Das vierte Kapitel ist der Verbindung von Konstruktivismus und System-
theorie im späteren Werk Luhmanns gewidmet. Dieser Exkurs erscheint uns 
deswegen gerechtfertigt, weil viele Pädagogen den Konstruktivismus im 
Zusammenhang mit systemtheoretischen Ansätzen rezipieren. Luhmann 
bezeichnet sich selbst als Konstruktivisten und gehört zu den wenigen Theo-
retikern, die sowohl den Konstruktivismus selbst fortentwickeln als auch – 
auf dieser Basis – umfängliche Analysen über das Bildungssystem formu-
liert haben. 
In den dann folgenden Kapiteln erörtern wir, wie bereits angedeutet, einige 
zentrale Problemkomplexe, die sich aus den konstruktivistischen Grundan-
nahmen ergeben. Wir beginnen in Kapitel 5 mit dem Verständnis von 
Wahrheit und Realität im Konstruktivismus. Eine provokante These des 
(Radikalen) Konstruktivismus besteht in der Behauptung, dass die Wahrheit 
von Erkenntnissen nicht festgestellt werden kann, weil weder die Übereins-
timung unseres Denkens mit der Seinswirklichkeit geprüft werden kann, 
noch aus allgemeiner Vernunft für alle Menschen geltende Vernunftaussa-



Wahrheit und Realität   

 

23

gen über die Erfahrungswelt gemacht werden können. Infolgedessen sei es 
nicht möglich, auf unsere Erkenntnis die Kategorie der Wahrheit anzuwen-
den. Die Konstruktivisten schlagen stattdessen die Einführung des Begriffes 
der Viabilität, d. h. der (Über-)Lebensdienlichkeit vor. Der Begriff der 
Wahrheit ist aber für unser alltägliches Leben, für unser politisches und 
Rechtssystem, für Wissenschaft und für Pädagogik von konstitutiver Bedeu-
tung. Überall stoßen wir auf die Notwendigkeit, eine Übereinstimmung von 
Erfahrung und Wirklichkeit annehmen zu können. Das ist auch die Voraus-
setzung aller Lehr-Lernprozesse. Die Frage in Bezug auf den Wahrheitsbeg-
riff lautet daher, wie man an ihm festhalten kann, ohne hinter die berechtigte 
Kritik des Konstruktivismus an einem dogmatischen Wahrheitsbegriff zu-
rückzufallen.  
Eng mit der Frage nach der Wahrheit hängt die nach dem moralischen Han-
deln zusammen. Die Begründung von Normen und Werten und ihre hand-
lungsleitende Verankerung im Denken und Fühlen der Menschen ist, wie 
gerade die aktuellen Auseinandersetzungen zeigen, eine zentrale Frage für 
die Pädagogik. Es ist uns daher wichtig, in Kapitel 6 zu sehen, wie der Kon-
struktivismus sich dazu positioniert. Die Diskussion zeigt deutlich, dass 
einerseits auch eine radikale Position wie die des Radikalen Konstruktivis-
mus der Frage nach den Maßstäben moralischen Handelns nicht ausweichen 
kann, dass andererseits aber der Konstruktivismus auch hier originellen 
undogmatischen Lösungen den Weg bereitet.  
Der Konstruktivismus – und insbesondere der radikale – vereinigt verschie-
dene theoretische Ansätze, die die Entstehung und Bedeutung kognitiver 
Leistungen in den Mittelpunkt rücken. Die Leitfragen sind: Was ist Er-
kenntnis und was verbürgt ihre Wahrheit? Dabei vertreten die radikalen 
Protagonisten wie etwa Maturana einen biologistischen Kognitionsbegriff, 
der Kognition mit (Über-) Leben gleichsetzt und sie daher als Fähigkeit aller 
Organismen ausweist. Im Gegensatz zur Kognition spielt die Emotionalität 
für die Generierung von Erkenntnis bei den Überlegungen der Vertreter des 
Konstruktivismus nur eine geringe Rolle. Wir sind jedoch der Überzeugung, 
dass Emotionen bei der Entstehung von Erkenntnis eine wichtige Funktion 
besitzen und dass sie daher auch für die Pädagogik von Bedeutung sind. Wir 
untersuchen daher im siebten Kapitel die Beziehung von Kognition und 
Emotionalität im Erkenntnisprozess. 
Erkenntnis wie Moralität setzen in der Tradition der Aufklärung das ver-
nünftige, verantwortliche Subjekt voraus. In der Welt der reflexiven Moder-
ne löst sich das Subjekt jedoch in die Vielfalt seiner situativen Bezüge auf, 
wie z. B. Gergen (1996) in Das übersättigte Selbst zeigt. Bei den Konstruk-
tivisten finden wir den Widerspruch, dass sie einerseits eine sehr individua-



Der Konstruktivismus als Grundlage für die Pädagogik 

 

24 

listische Erkenntnistheorie vertreten, dass ihnen aber andererseits der Beg-
riff des autonomen Subjekts entgleitet. Infolgedessen hängt auch ihre These 
in der Luft, dass jeder für die Inhalte seiner Erkenntnis verantwortlich sei. 
Wir diskutieren daher im achten Kapitel wie der Subjektbegriff festgehalten 
werden kann, ohne dass er verabsolutiert und das Subjekt aus allen situati-
ven Bezügen herausgelöst wird.  
Das abschließende neunte Kapitel ist der Aufgabe gewidmet, den Konstruk-
tivismus in den Zusammenhang des aktuellen pädagogischen Diskurses zu 
stellen. Wir setzen dazu von verschiedenen Punkten aus an. Wir untersuchen 
zunächst die prinzipielle Bedeutung der erkenntnistheoretischen Grundthe-
sen für die Pädagogik. Als nächstes beschäftigen wir uns mit der Rezeption 
des Konstruktivismus auf verschiedenen pädagogischen Arbeitsfeldern. 
Dabei interessieren uns sowohl die geglückten als auch die problematischen 
Anknüpfungen. Danach versuchen wir, die Frage zu beantworten, worin die 
Relevanz des Konstruktivismus für Pädagogen besteht. Abschließend versu-
chen wir zu zeigen, welche Leistungen als Grundlagentheorie für Pädagogik 
und Didaktik bislang zu erkennen sind.  
Dieses mehrfache Ansetzen von unterschiedlichen Perspektiven aus scheint 
uns am besten der gegenwärtigen Situation zu entsprechen, in der einerseits 
eine Fülle von Anregungen für die Pädagogik aus dem Konstruktivismus zu 
konstatieren sind, in der aber andererseits für eine systematische Darstellung 
des Zusammenhanges von Konstruktivismus und Pädagogik noch wesentli-
che Vorarbeiten fehlen.  


