
t.trumm
Schreibmaschinentext



7

1. Vorwort

1.1 Die Einleitung

Das Christentum betrachtet sich als das Erbe des Judentums. Die Bücher der
Hebräischen Bibel wurden als „Altes Testament“ in die christliche Bibel inte-
griert. Diese Integration ging so weit, dass im Neuen Testament 212 Stellen der
Hebräischen Bibel, die sogar aus mehreren Versen bestehen können, zum Teil
sogar mehrfach angeführt sind. Die Hebräische Bibel wurde somit als „Altes
Testament“ ein Teil der christlichen Bibel.

Ein Theologe, der später als Häretiker gebrandmarkt wurde und der einen Keil
zwischen die Hebräischen Bibel und die Evangelien treiben wollte, war Marcion
(85 – nach 144 n.Chr.).

Seiner Ansicht nach sollte das Alte Testament verworfen werden, weil es ei-
nen zürnenden, gerechten, letztlich »bösen« Gott (den Schöpfergott, Demiurgen)
verkünde, der mit dem neutestamentlichen Gott der Liebe nichts gemein habe.
Christus, der diesen Gott der Liebe verkündete, habe sich durch sein Leiden in
einem zum Schein angenommenen Leibe (Doketismus) aus der Macht des De-
miurgen befreit. Diese Ansicht, wonach der jüdische Gott ein rachsüchtiger,
böser Gott sei, wurde auch später immer wieder vertreten, obwohl die Kirche
solchen Lehren stets entgegentrat.

Wenn wir den Auffassungsunterschied suchen, wo die christliche Religion
vom Judentum abgewichen ist, so ist dieser in den widersprechenden Ansichten
über die Person Jesus zu finden. Am Beginn dieser Weggabelung stand die Frage
über die Messianität Jesu. Um die Entstehung des Begriffes eines Messias zu
verstehen, haben wir die vielfältigen Tendenzen im Judentum zu analysieren, die
zu der Auffassung führten, dass Gott in der Person des Messias einen Retter
entsendet.

In den Jahrhunderten vor dem Auftreten Jesu war das Judentum in verschie-
dene Gruppierungen aufgespaltet, von denen die bekanntesten die Pharisäer, die
Saduzzäer und die Essener sind. Aber auch innerhalb dieser Gruppen gab es
unterschiedliche Ansichten.

Diese vielfältigen Strömungen entstanden vornehmlich durch die in den letz-
ten Jahrhunderten vor der Zeitwende auf den nahöstlichen Bereich einwirkenden
religös-philosophischen und zum Teil mystischen Tendenzen des Orients und



8

Ägyptens, der klassischen griechischen Philosophie, der persischen Kultur und
des Hellenismus.

Es sollen aus dieser Vielfalt von Geistesströmungen innerhalb des Judentums
nur die erwähnt werden, die für die Ausformung des Christentums in erster Linie
mitbestimmend waren. Die im Folgenden beschriebenen Auffassungen, die zwar
zeitlich nacheinander entstanden sind, bedeuten aber nicht, dass die früheren von
den späteren abgelöst worden sind. Die angesprochene Vielfalt hat sich dadurch
ergeben, dass die diversen religiösen Vorstellungen weiterhin nebeneinander
bestanden haben und ihren Einfluss auf die Ausformung des Judentums und
später auf das Christentum geltend gemacht haben.

Als Abschluss dieser Ausführungen über die Entwicklung des Judentums, die
zum Christentum führt, wird auf den Umstand hingewiesen, der für die Ausfor-
mung des christlichen Antijudaismus am maßgebendsten war, nämlich die
christliche Beurteilung des Eigenwertes der Hebräischen Bibel.

Aufmerksame Leser werden an manchen Stellen bei den Bibelzitaten Wider-
sprüche entdecken. Solche Widersprüche wurden vielfach durch Auslegungen
des Textes überbrückt, die wir als Bibelerklärungen in einer Anzahl von Schrif-
ten finden. Viele von diesen wurden in Büchern zusammengefasst, die als Mi-
draschim bezeichnet werden. (Einzahl: Midrasch, das hebräische Wort bedeutet
„Auslegung“).

Sollte auch eine solche Auflösung von Widersprüchen nicht befriedigen, dann
gilt der rabbinische Spruch: „Diese und Jene sind die Worte des lebendigen
Gottes“, womit gemeint ist, dass die Auffassungsgabe des Menschen beschränkt
ist und er deshalb keine Erklärungen für diese nur scheinbaren Widersprüche
findet.

Um den Sinn der Schrift zu ergründen, wurden verschiedene Methoden, so-
wohl von Juden als auch von Christen, angewandt:

1.2 Der vielfache Sinn der Schrift

1.2.1 Die jüdische Schriftauslegung

Aus dem Mittelalter stammen die vier gebräuchlichsten Auslegungsmethoden,
die im Akronym „Pardes“ (Paradies) zusammengefasst wurden:

● Der erste Konsonant P steht für Pschat, das bedeutet die einfache, wörtliche
Bedeutung.

● Der zweite Konsonant R steht für Remes, d.h. Anspielung, Allegorie.



9

● Der dritte Konsonant D steht für Drasch: interpretative, homiletische Bedeu-
tung.

● Der letzte Konsonant S steht für Sod, d.h. Geheimnis, und enthält mystische,
vielfach esoterische Bedeutungen. Mit diesem Studium sollte erst begonnen
werden, nachdem die drei ersten Ebenen studiert und verstanden wurden.

Außer diesen vier Auslegungsmethoden sind sieben Regeln des Hillel (ca. 30
v.Chr. bis 9 n.Chr.) sowie 13 Regeln des Rabbi Ischmael ben Elischa (90-135
n.Chr.) bekannt, die vor allem im Talmud gebräuchlich sind.

1.2.2 Die christliche Schriftauslegung

Schon im 2. Brief Petri ist die Notwendigkeit einer entsprechenden Schriftausle-
gung angedeutet: „Seid überzeugt, dass die Geduld unseres Herrn eure Rettung
ist. Das hat euch auch unser geliebter Bruder Paulus mit der ihm geschenkten
Weisheit geschrieben; es steht in allen seinen Briefen, in denen er davon spricht.
In ihnen ist manches schwer zu verstehen, und die Unwissenden, die noch nicht
gefestigt sind, verdrehen diese Stellen ebenso wie die übrigen Schriften zu ihrem
eigenen Verderben.“ (2Pe 3,15f.).

Auf Grund des von Origenes erarbeiteten dreifachen Schriftsinns wurde durch
Johannes Cassianus (um 360 – 435 n.Chr.) die Methode des vierfachen
Schriftsinns entwickelt, die für das gesamte Mittelalter prägend war. Ähnlich wie
in der jüdischen Tradition der Bibelauslegung (siehe PaRDeS) tritt zur histo-
risch-literalen Exegese nun ein Dreischritt, der sich am Schema Glaube-Liebe-
Hoffnung orientiert.

Literalsinn (wörtliche, geschichtliche Auslegung)
Allegorischer Sinn (Interpretation „im Glauben“) = dogmatisch
Tropologischer Sinn (Interpretation „in Liebe“) = moralisch
Anagogischer Sinn (Interpretation „in Hoffnung“) = endzeitlich

Damit stand die Frage einer mehrdeutigen Schrift im Raum. Da aber nach ein-
deutigen Auslegungen gefragt wurde, setzten hier Reformbemühungen ein.

Die Reformatoren lehnen im Einklang mit dem in der Renaissance neu ent-
deckten historischen Bewusstsein den vierfachen Schriftsinn ab. Sie wollen
historisch (und auch theologisch) „zu den Quellen“ (ad fontes). Sie fragen allein
nach dem Wort- oder Literalsinn (sola scriptura).1




