Pascal Delhom
Annette Hilt (Hg.)

Das Leben denken

VERLAG KARL ALBER k






Pascal Delhom
Annette Hilt (Hg.)

Das Leben denken

Philosophische Anthropologie
und Lebensphilosophie
im deutsch-franzosischen

Gesprich

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



Pascal Delhom / Annette Hilt (Eds.)
Thinking Life

Philosophical Anthropology and Philosophy of Life in
German-French Dialogue

In the 20th century the concept of life became associated with the
disenchantment of the great ideals of reason and the history of pro-
gress. Today we rather associate »life« with the crucial idea of vulner-
ability or with the dream of technological improvement of life. Run-
ning parallel to the technological developments of the Life Sciences,
life as a concept has entered various areas of philosophical thought.
Life today is foundational for philosophical anthropology, it serves as
a reference object of biopolitics, as an object and measure for
bioethics, and, last but not least, as the highest value of an ethics of
responsibility.

The Editors:

Dr Pascal Delhom is a senior lecturer at the Philosophy Department
of the Europa-Universitit Flensburg.

Dr Annette Hilt is a senior lecturer at the Philosophy Department of
Johannes-Gutenberg-University of Mainz. She is also a senior
lecturer at the »International Eugen-Fink-Research-Centre of
Phenomenological Anthropology and Social Philosophy« in Mainz.



Pascal Delhom / Annette Hilt (Hg.)

Das Leben denken

Philosophische Anthropologie und Lebensphilosophie
im deutsch-franzgsischen Gesprich

Der Begriff des Lebens ist im 20. Jahrhundert verbunden mit der Ent-
zauberung der groflen Ideale der Vernunft und der Geschichte als
Fortschritt, heute verbinden wir ihn allerdings mehr mit einer akuten
Idee der Verletzlichkeit oder mit dem Traum der technologischen Ver-
besserung des Lebens. Parallel zu den technologischen Entwicklungen
innerhalb der Lebenswissenschaften hat das Leben ldngst in verschie-
dene Bereiche des philosophischen Denkens Einzug gefunden, als
Ausgangspunkt fiir eine philosophische Anthropologie, als Bezugs-
objekt der Biopolitik, als Objekt und Maf3 der Bioethik, schliefslich

als oberster Wert einer Verantwortungsethik.

Die Herausgeber:

Dr. Pascal Delhom ist Akademischer Rat am philosophischen Seminar
der Europa-Universitit Flensburg.

Dr. Annette Hilt ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Philosophi-
schen Seminar der Johannes Gutenberg-Universitit in Mainz sowie
an der dortigen >Internationalen Eugen Fink-Forschungsstelle fiir
phénomenologische Anthropologie und Sozialphilosophiex.



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

gﬁ% FSC® C083411

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2018
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48926-0



Inhalt

Pascal Delhom und Annette Hilt
Einleitung: Philosophische Anthropologie und Lebensphilosophie
im deutsch-franzosischen Gesprach . . . . . . . . .. .. ..

Das Leben denken — Die Ordnung der Diskurse

Thomas Ebke
»Affektives Apriori«. Zu einer Parallelaktion von Scheler und
Deleuze . . . . . . . . . ...

Joachim Fischer
Vital turn. Lebensphilosophie und Philosophische Anthropologie
als moderne Parallelparadigmen: Bergson und Plessner . . . . .

Historische Perspektiven

Marc Rolli

Idee des ganzen Menschen. Bemerkungen zum deutsch-
sprachigen Anthropologiediskurs im 18. und friihen
19.Jahrhundert . . . . . . ..o oo

Kerstin Andermann
Anthropologie und Kritik.
Kant, Foucault und die philosophische Anthropologie . . . . .

Gérard Raulet

Lebens- oder Geschichtsphilosophie?

Zur franzésischen philosophischen Anthropologie im

letzten Drittel des 20. Jahrhunderts . . . . . . . ... .. ..



Inhalt

Denker und Rezeptionswege

Jean-Jacques Wunenburger
Le rythme de la vie. La pensée rhénane de Gaston Bachelard
(de Ludwig Klages a Pinheiro dos Santos) . . . . . . ... ..

Heike Delitz
Bergson-Effekte im franzésischen soziologischen Denken:
einerLebenssoziologiec . . . . . . . ..o

Stefania Achella
Was ist der Mensch? Grenzen und Freiheit in der Anthropologie
vonKarlJaspers . . . . ... ..o

Diskursfelder

Birgit Stammberger

Der Kérper im Denken der Maschine.

Kulturwissenschaftliche Anmerkungen zum problematischen
Verhiltnis von Technik und Leben . . . . . . . ... ... ..

Christina Schiies
Das »Leben« in biophdnomenologischer Perspektive:
ein transhumanes Paradigma . . . . . . . . ... ... .. ..

Roberto Esposito
Biologisches Leben und politisches Leben . . . . . . . . . ..

Uber die Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . ... ...



Pascal Delhom und Annette Hilt

Einleitung: Philosophische Anthropologie und
Lebensphilosophie im deutsch-franz6sischen
Gesprich

»Jede Zeit findet ihr erlosendes Wortc, schrieb Helmuth Plessner vor
mehr als achtzig Jahren. »Die Terminologie des achtzehnten Jahrhun-
derts kulminiert in dem Begriff der Vernunft, die des neunzehnten im
Begriff der Entwicklung, die gegenwirtige im Begriff des Lebens.«
(Plessner 1975, 4) Es scheint, dass wir diese Zeit noch nicht verlassen
haben. Heute wie damals ist der Begriff des Lebens verbunden mit der
Entzauberung der groflen Ideale der Vernunft und der Geschichte als
Fortschritt. Heute verbinden wir ihn allerdings mehr als damals
einerseits mit einer akuten Idee der Verletzlichkeit, bis hin zur Mog-
lichkeit einer volligen Zerstérung des Lebens oder zumindest des
menschlichen Lebens auf Erden, andererseits mit dem Traum seiner
technologischen Verbesserung.

Parallel zu den technologischen Entwicklungen innerhalb der
Lebenswissenschaften hat das Leben lingst in die verschiedenen Be-
reiche des philosophischen Denkens Finzug gefunden, sei es als Aus-
gangspunkt fiir eine philosophische Anthropologie, als Bezugsobjekt
und als »Subjekt« der Biopolitik, als Objekt und Maf3 der Bioethik,
schlieBlich als oberster Wert einer Verantwortungsethik.

Bevor es der mogliche Gegenstand ethischer, politischer oder an-
thropologischer Fragestellungen ist, stellt sich jedoch mit dem Leben
ein epistemologisches Problem. Denn es sind Lebewesen, die das Le-
ben erfahren oder erkennen. Als Lebewesen sind wir — wenn auch
nicht fiir alle Philosophen, um die es in diesem Band geht — Organis-
men in einem Milieu mit anderen Lebewesen, zugleich sind wir Sub-
jekte einer Erkenntnis iiber das Leben, als ob wir es von auflen be-
obachten koénnten. Als Lebewesen haben wir von uns aus einen Bezug
zu uns selbst, zu unserer Umwelt und zu den anderen, und versuchen
als Subjekte der Erkenntnis dieses »von uns aus« vitalistisch oder
teleologisch zu erkléren.

Das »Denken des Lebens durch sich selbst« (Canguilhem) stellt
Forderungen an wissenschaftliche Konzeptionen von Erkenntnis-

9



Pascal Delhom und Annette Hilt

zugingen und Interpretation der Erkenntnisse, fiihrt vor das Pro-
blem, unterschiedliche Fundierungsebenen von Erkenntnis zu ver-
mischen im Sinne der foucaultschen empirisch-transzendentalen
Dublette. Gerade hier zeigt sich ein wissenschaftstheoretischer An-
spruch, der vor allem in der franzosischen und der deutschen Phi-
losophie ihren Niederschlag gefunden hat und von dort aus auch Ein-
gang in gesellschaftstheoretische Fragen genommen hat. So wurde
die von Bergson zuerst herausgearbeitete temporale Dynamik des
nicht kalkulierbaren, teleologisch nicht zu erfassenden Anders-Wer-
dens fiir die Analyse sozialer Strukturen aufgegriffen: angefangen
mit Lévi-Strauss’ Analyse der kalten und heiflen Gesellschaften iiber
Jan Assmanns Studien zur Erinnerungskultur zu Castoriadis’ Ana-
lysen der imaginiren Institutionen, um nur einige Vertreter eines
Dialoges zu nennen.

Fiir eine Grundlagenreflexion im Plessnerschen Sinne, der An-
thropologie Reflexionskategorien des Lebens vorausgehen zu lassen,
stellt sich auch die Frage nach dem ontologischen Status des Men-
schen, seinem Status als Erkenntnissubjekt und seinem Verméogen
zu handeln: Was unterscheidet uns von unseren Artefakten, von den
Maschinen, was unterscheidet uns von anderen Lebewesen, insofern
sie Lebewesen sind oder Funktionen wie Lebewesen ausfiihren, inso-
fern sie alle Akteure bzw. Aktanten (Latour) innerhalb der sozialen
Beziehungen sind? Welches sind die Moglichkeiten, die wir haben,
uns von der Umwelt und von uns selbst so zu distanzieren, dass wir
den Lebensprozess unterbrechen, Erkenntnisse iiber ihn gewinnen,
ihn gestalten und tiber ihn entscheiden konnen? Was bedeutet es fiir
uns Menschen, uns ausgehend von der Kategorie des Lebens zu ver-
stehen zu versuchen und dadurch sowohl den Dualismus von Korper
und Seele als auch die beiden Extremen des Mechanismus und des
Idealismus zu iiberwinden, im Sinne Merleau-Pontys einen »dritten
Weg« zwischen den fiir unsere Konzeptionen vom Leben so mafigeb-
lichen und immer wieder zuriickkehrenden Seiten eines Dualismus
von Subjekt und Objekt zu finden?

Die Aktualitit solcher Fragen wird nicht zuletzt durch Foucaults
Analyse des »anthropologischen Zirkels« — die er mit der Uberset-
zung und der erst seit kurzer Zeit verdffentlichten und nun auch in
deutscher Sprache (Foucault 2010) zuginglichen Kommentierung
von Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht begann — an eine
kritische Sichtung dieser philosophischen Disziplin verwiesen.

Trotz dieser Skepsis wurde die anthropologische Reflexion durch

10



Einleitung

wechselseitige Rezeption franzosischer und deutscher Denker neu
angeregt, so zuletzt durch die wachsende Beschiftigung mit dem
Werk Bergsons und Canguilhems, der allerdings bereits zu seiner Zeit
von Denkern der Physiologie und der medizinischen Anthropologie
wie K. Jaspers, V.v. Weizsicker, K. Goldstein, E. Minkowski und
E. Strauss aufgegriffen wurde. An Bergsons Philosophie des Werdens
gegeniiber einem Primat des Seins schlieflt sich Plessner mit seiner
philosophischen Anthropologie, den >Grundgesetzen des Menschenc
Exzentrik und Expressivitit an. Im Ausgang von Bergson wurde
durch Merleau-Ponty, Gauchet und kiirzlich auch Frédéric Worms
eine vielfiltige Phinomenologie des Lebens mit franzosischen Be-
ziigen in den deutschen Diskurs eingefiihrt. SchliefSlich wird der Be-
zug einer Philosophie des Lebens mit ethischen Fragen auch durch die
junge Verdffentlichung der kritischen Ausgabe der Werke von Hans
Jonas vorangetrieben, der derzeit verstarkt in Frankreich diskutiert
wird und der mit seiner Biophilosophie viele Parallelen zu Can-
guilhem aufweist.

Marc Réllis Kritik der Anthropologischen Vernunft (Berlin
2011), Thomas Ebkes Lebendiges Wissen des Lebens: Zur Verschrin-
kung von Plessners philosophischer Anthropologie und Canguilhems
historischer Epistemologie (Berlin 2012), die dritte (Neu-)Auflage
von Joachim Fischers Philosophische Anthropologie — eine Denkrich-
tung des 20. Jahrhunderts (Freiburg 2013) brachten auf jeweils eigene
Weise die Aktualitdt des Themas voran. Insbesondere wird der phi-
losophische Diskurs iiber das (menschliche) Leben in Deutschland
durch die junge Rezeption des Denkens Georges Canguilhems zuneh-
mend geprigt. Seine Werke erscheinen seit einigen Jahren endlich in
deutscher Ubersetzung, werden rezipiert und kommentiert. Verschie-
dene Zusammenhinge werden hier sichtbar, etwa zur Bio-philo-
sophie Foucaults, aber auch zur Epistemologie Bachelards oder zur
Lebensphilosophie Bergsons, wie z.B. Frédéric Worms (Uber Leben,
Berlin 2013) nahelegt.

Im Sommer 2014 veranstaltete die »Deutsche Gesellschaft fiir
franzosischsprachige Philosophie (DGFP)« an der Johannes Guten-
berg Universitit Mainz eine Tagung, die das deutsch-franzosische
Gesprich iiber die Fragen einer Philosophie des Lebens im Anschluss
an die franzgsische Tradition der Lebensphilosophie und der Anthro-
pologiekritik nach Bergson, Canguilhem und Foucault wie an die
deutsche Tradition der Philosophischen Anthropologie aufnahm und
fortfiihrte: Beitrige und Diskussionen beleuchteten historisch die ge-

11



Pascal Delhom und Annette Hilt

genseitige Rezeption oder Ausblendung der jeweiligen anderen Seite
und arbeiteten systematisch Verianderungen und Gewinn neuer The-
men im Denken des Lebens heraus, um dies schlie8lich auf konkrete
Fragen der derzeitigen bioethischen oder politischen Debatten zu be-
ziehen, aber auch auf die Frage nach dem Sinn des Lebens, nach un-
serer Sterblichkeit und Verletzlichkeit, sowie nach unserer Gebiirt-
lichkeit und nach dem Schépferischen in uns, das uns lebendig
macht. Die in den gemeinsamen Diskussionen erweiterten und er-
ginzten Beitrdge dieser Veranstaltung sowie einige zusitzliche Texte
wollen nun die Mdéglichkeiten neuer Forschungsfelder und metho-
discher Reflexionsstrategien ausloten, die im gemeinsamen Gesprich
der zunichst ideengeschichtlich differenten Ansitzen, iiber den Men-
schen zu denken, sich erdffnen.

In der den Band erdffnenden Sektion »Das Leben denken — Die
Ordnung der Diskurse« diskutieren Thomas Ebke und Joachim Fi-
scher unterschiedliche Parallelparadigmen, die fiir die Konstitution
des Selbstverstindnisses und der Methodologie von Philosophischer
Anthropologie und Lebensphilosophie maf3geblich wurden. Uber das
»affektive Apriori« entwirft Ebke eine spekulative Ideengeschichte,
um die Verflechtungen von Philosophischer Anthropologie — ver-
standen als Wissenschaftstheorie der unterschiedlichen Spielarten
anthropologischen Philosophierens — mit der aus einer lebensphiloso-
phisch erwachsenen >french theory« aufzuarbeiten. Implikation der
Philosophischen Anthropologie, ihre »Hineinverwicklung in Konzep-
tionen, die aus anderen Griinden und mit ihr fremden Mitteln etwas
denken, was auch die »Philosophische Anthropologie« auf ihre ganz
eigene Weise zum Thema gemacht hat« (Ebke), werden mit Schelers
Leib-Phidnomenologie und Deleuzes transzendentalem Empirismus,
den hier wirksamen Figuren einer differentiellen Ontologie, als eine
Parallel-Aktion rekonstruiert, deren Protagonisten sich indes auf
einer operativen Ebene begegnen konnen. Beide Ansitze resultieren
aus einer Auseinandersetzung mit Kant, gleichwohl unterschiedliche
Gewichtungen vorgenommen, unterschiedliche Aspekte ein- und ab-
geblendet werden.

Ist Deleuzes Projekt von »Differenz« und »Wiederholung« als
»Ausdrucksphilosophie« konzipiert, fehlt ihm indes ein phinomeno-
logisch addquater Zugang zum »Ausdruck« bzw. zum Ausdrucksver-
halten affiziert-affektiver Korper. Eben dies leistet Scheler in seiner
Konzeption des Wertfiihlens in einer reellen Phanomenologie. Deleu-
ze wie auch Scheler entwickeln Zuginge zur unmittelbaren Ideation

12



Einleitung

ideeller Gehalte des Sinnlichen iiber eine spezifisch affizierend-affek-
tive Bewegung, gleichwohl fiihren sie dies ontologisch — iiber eine
radikale Immanenz einerseits, eine aisthetische, sinnlich-leibliche
Teilhabe an transzendenten Werten andererseits — ganz unterschied-
lich aus.

Joachim Fischer zeigt in seinem Beitrag »Vital turn — Lebens-
philosophie und Philosophische Anthropologie als moderne Parallel-
paradigmen« eine weitere Moglichkeit auf, Lebensphilosophie und
Philosophische Anthropologie als Reflexion auf die Diskurse vom
Menschen als zwei sich gegenseitig potenzierende moderne Denkres-
sourcen stark zu machen: sowohl gegen einen reduktionistischen Na-
turalismus im Sinne einer (Darwinschen) evolutioniren Anthropo-
logie als auch gegen einen extremen Kulturalismus, wie er vor allem
tiber den Poststrukturalismus und seine Rekonstruktionen diskur-
siver Konstruktionen menschlicher Lebensformen fiir die zeitgenos-
sische Kulturtheorie und -philosophie zu Geltung kommt.

Fischer untersucht Bergsons und Plessners operatives Vorgehen,
durch »Umwegtheorien des Menschen« iiber das Leben, einerseits mit
dem élan vital, andererseits mit der Positionalitit, analytische Zugin-
ge zur leibhaft gebundenen, abhingigen Unabhingigkeit mensch-
licher Existenz zu entwickeln. Die heuristische Potenz dieser beiden
Paradigmen bewihrt sich an den nichtsprachlichen, aber spezifisch
menschlichen Vitalphdnomenen Lachen und Weinen: Mit dem La-
chen erschlief3t Bergson lebenssoziologisch Krisenreaktionen auf die
Erstarrung gesellschaftlichen Lebens durch eine institutionalisierte
Rationalisierung der Lebenswelt. Plessners Konzeption einer Grenz-
theorie des Lebendigen, die erst aus den organisch-physiologischen
Grenzen zu diesen Distanz gewinnen kann — womit Plessner sich
von Ganzheitstheoremen des anthropologischen Denkens verabschie-
det — fiihrt in »Lachen und Weinen« zu einer lebenspsychologischen
Betrachtung, wie physiologisch verselbstindigte Grenzreaktionen auf
Sinniiberforderungen Verhaltensmuster und -erwartungen unter-
binden.

Nach diesen beiden einfithrenden Beitrigen zu den durch Le-
bensphilosophie und Philosophische Anthropologie erméglichten
Reflexionshaltungen zu Diskursordnungen geht unser Band in der
Sektion »historische Perspektiven« iiber zu Rekonstruktionen der
Diskursgeschichte der beiden Denkansitze. Marc Rélli untersucht in
»Idee des ganzen Menschen« den deutschsprachigen Anthropologie-
diskurs vom 18. bis zum Anfang des 19. Jahrhunderts, um in einer

13



Pascal Delhom und Annette Hilt

Diskursanalyse auf das unterschwellige Wirken von Idealisierungen
einer menschlichen Norm hinzuweisen, die sich gouvernemental bis
in die heutigen bioethischen und biopolitischen Diskurse weiterzieht.

Rolli setzt ein mit der epistemologischen Umarbeitung des car-
tesianischen Postulats einer »Doppelnatur des Menschen« in medizi-
nischen Diskursen beginnend mit den 30er Jahren des 18. Jahrhun-
derts, in denen das Ideal der Einheit von Korper und Seele auch
empirisch darzulegen gesucht wird. Mit Kants Anthropologievor-
lesungen entsteht von philosophischer Seite einerseits eine transzen-
dentalphilosophische Umarbeitung des metaphysischen Dualismus,
andererseits auch eine pragmatische — antinaturalistische — Modifika-
tion der empirischen Psychologie. Kants erkenntnis- und praxistheo-
retischen Rahmenbedingungen einer sich kritisch philosophisch ver-
stehenden Anthropologie werden bekanntermafien von Foucault als
die Moglichkeit gesehen, die empirisch-transzendentale Reduplikati-
on des Menschen in Theorieentwiirfen zu unterlaufen: eben in einer
Absage an das Ideal des ganzen Menschen. Nichtsdestotrotz wird der
an Kant anschlieflende Diskurs von der Suche nach idealistischen Ver-
mittlungsfiguren zwischen Natur, Vernunft und Sittlichkeit geprigt.

Nicht nur Schillers Konzeption des freien Spiels der Erkenntnis-
krédfte, sondern auch Schellings Konzeption des Organismus und He-
gels Seelenlehre fithren wieder zuriick zu Einheitskonzeptionen, die
nun auch geschichtsphilosophische und auf neue Weise normative
Implikationen zur Bildungs-Aufgabe des Menschen ins Spiel brin-
gen, eine lebendige Einheit des Charakters auszuprigen. In den Be-
strebungen im 20. Jahrhundert, mit einer philosophischen Biologie
gegen Naturalisierungstendenzen ein »ganzes menschliches Wesen«
ins Spiel zu bringen, wirkt dieses Ideal bioethisch unter der Frage der
Optimierung des Menschen fort: Die Optimierung erfolgt unter der
Maf3gabe neuer Normalititsgrenzen, die indes die offene Doppel-
natur, wie sie Plessner feststellte, zum einen potenzieren, zum ande-
ren damit aufheben. Zugleich zeigt sich hier die Gefahr, die Diskurs-
genese der empirisch-transzendentalen Duplizierungen des Lebens
und ihren historischen Wandel vergessen zu machen.

Auf einen wichtigen Moment dieser Diskussion konzentriert
sich Kerstin Andermanns Beitrag »Anthropologie und Kritik. Kant,
Foucault und die philosophische Anthropologie«. Sie zeigt die Spezi-
fizitit der kantschen Anthropologie in pragmatischer Hinsicht ge-
geniiber einer philosophischen Anthropologie, die seit dem Anfang
des 19. Jahrhunderts versucht, in Abkehr von der Metaphysik, den

14



Einleitung

Naturwissenschaften und der Geschichtsphilosophie eine spezifische
Naturphilosophie des Menschen zu entwickeln. Nach Andermann,
die sich weitgehend auf Foucaults Analysen bezieht, geht es Kant
nicht um die Bestimmung eines Wesens des Menschen, sondern um
das Verstindnis des Menschen sowohl als empirischen Gegenstand
wie auch als transzendentale Bedingung der Erkenntnis seiner selbst
im Sinne eines erkennenden und freihandelnden Wesens in der Welt.
Diese zwei Ebenen, die empirische und die transzendentale, stiitzen
und begrenzen sich gegenseitig. Denn keine von beiden vermag es,
unabhingig von der anderen eine Erkenntnis des Menschen zu griin-
den. Und zugleich betonen sie auf doppelte Weise die Endlichkeit des
Menschen, und zwar ohne Bezug auf ein dufleres Unendliches, son-
dern einerseits durch die empirischen Kenntnisse seiner Mingel, von
der Sterblichkeit bis hin zu den Krankheiten der Seele, sowie anderer-
seits durch die kritische Begrenzung seines Erkenntnisvermdgens.
Ein Denken des Menschen sei also nur in dieser Doppelung, in der
empirisch-transzendentalen Dublette moglich. Vielleicht vermag die-
se es sogar, so legt es Andermann nahe, im Sinne einer Anthropologie
in pragmatischer Hinsicht einen Ausweg aus der Gefahr einer nor-
malisierenden Wesensanthropologie, wie sie sich seit dem 18. Jahr-
hundert entwickelt hat, zu erméglichen.

Zum Ende des 20. Jahrhunderts entwickelte sich allerdings in
Frankreich auch eine ganz andere Denkrichtung der philosophischen
Anthropologie, die sich radikal von der Annahme eines Erkenntnis-
subjektes verabschiedete. Gérard Raulet zeichnet in seinem Text »Le-
bens- oder Geschichtsphilosophie? Zur franzosischen philosophi-
schen Anthropologie im letzten Drittel des 20. Jahrhunderts«
wichtige Denkmomente dieser Entwicklung, wobei er sich ebenfalls,
aber auf eine rezeptionsgeschichtlich andere Weise als Ebke, auf Gil-
les Deleuze bezieht. Dieser ist namlich deswegen besonders interes-
sant, weil er mit der deutschen Philosophischen Anthropologie viele
Referenzen teilt, von Nietzsche und Bergson bis hin zur Phanomeno-
logie, und dennoch eine grundsitzliche Veranderung des anthropolo-
gischen Denkens bewirkt. Nach der Verabschiedung des Subjekts und
der Intentionalitit und im Zuge einer subversiven Weiterentwick-
lung der Psychoanalyse sowie einer radikalen Erneuerung des politi-
schen Emanzipationsdenkens entwickelt Deleuze nach Raulet einen
biopolitischen Ansatz, bei dem es um nichts weniger als eine neue
Begriindung des demokratischen Projekts geht, jenseits der Repri-
sentation und unter Berticksichtigung sowohl der Herrschaftsdimen-

15



Pascal Delhom und Annette Hilt

sion wie auch der psychophysischen Macht der betroffenen Individu-
en. Die Macht des Lebens, das Funktionieren von »Wunschmaschi-
nen«, die Energie des »organlosen Korpers« sind hierbei Wider-
standskrifte gegen die Kodierung des Lebens in Organismen und in
Formen der sozialen Organisation. Sie bewirken Briiche und 6ffnen
Bruchlinien, die sogar der Entwicklung des Kapitalismus gewachsen
sind. Raulet verweist allerdings hier auf die Gefahr einer Flucht nach
vorne, die alle moglichen, auch regressiven Formen der Rekodierung
des Dekodierten ermoglichen.

Eine weitere Dimension des Aufsatzes von Raulet ist die Be-
tonung der Rolle Spinozas, seiner Philosophie des conatus, seines
Ethos der Immanenz und seines materialistischen Ansatzes fiir die
Entwicklung des Denkens Deleuzes. Raulet zeigt aber auch, wie die
Spinoza-Referenz, iiber Deleuze und iiber die erwihnten Schwierig-
keiten seines biopolitischen Denkens hinaus, sowie unter Beriicksich-
tigung seiner Rezeption durch Schmitt, Strauss und Althusser, etwa
bei Hardt und Negri oder bei Lordon ein radikaldemokratisches Den-
ken des Verhiltnisses zwischen Macht, Menge der Individuen (Multi-
tude) und Lebenskraft des Handelns eréffnet und vorantreibt.

Die dritte Sektion des Bandes richtet sich auf Denk- und Rezep-
tionsbewegungen einzelner Denker der franzdsischen und deutschen
Philosophie im Spannungsfeld von Leben, Anthropologie und Exis-
tenz. So zeigt der Beitrag von Jean-Jacques Wunenburger, »Le ryth-
me de la vie. La pensée rhénane de Gaston Bachelard (de Ludwig
Klages a Pinheiro dos Santos)«, wie Bachelard, entgegen einigen
einseitigen Rezeptionen seines Werkes, zwei Seiten oder Polen des
Lebens des Geistes, und dadurch auch eine franzosische mit einer
deutschen Denktradition miteinander verbindet. Die franzosische,
besonders auf Auguste Comte zuriickgehende, wissenschaftlich posi-
tivistische Auffassung des Geistes besteht in einer stindigen Tatigkeit
der Abstraktion, der Entvitalisierung der spontanen und konkreten
Bildern der Erfahrung hin zu einer formalisierenden Vernunft. Auf
der anderen Seite steht die triumende und poetischen Einbildungs-
kraft, mit stindiger Schopfung von ambivalenten Bedeutungen, die
jedoch, so Bachelard in Anschluss an C. G. Jung, universalen sym-
bolischen Werten entsprechen. Die Betonung dieses schiopferischen
Vermogens kniipfe an den magischen Idealismus der deutschen Ro-
mantik. Nun argumentiert Bachelard im Sinne einer chiasmatischen
Verbindung beider Seiten. Gegen die Einseitigkeit des franzdsischen
Positivismus vertritt er eine Auffassung der wissenschaftlichen Ra-

16



Einleitung

tionalitit, die eine eigene Heterogenitit verbirgt, auf einen pra-logi-
schen Wunsch der Erneuerung verweist und plurale Modi der ratio-
nalen Intelligibilitdt anerkennt. Umgekehrt versucht er, unter der un-
aufhorlichen Kreativitit der psychischen Lebenskrifte eine Logik zu
entdecken, die er mit dem Projekt einer Wissenschaft des Imaginiren
bzw. der poetischen Schépfung verbindet. Beide Tendenzen verweisen
dariiber hinaus auf ein gemeinsames Substrat in der Gestalt einer
rhythmischen Auffassung der Zeit, die primir aus diskontinuier-
lichen Augenblicken besteht, aus denen erst eine Dialektik der Dauer
entstehen kann. Diese Zeitauffassung ermoglicht eine vibrierende
oder schwingende Harmonie von alternativen Polen, die auf eigen-
tiimliche Weise beide Seiten des Lebens des Geistes verbindet.

Heike Delitz untersucht ihrerseits die »Bergson-Effekte im fran-
zdsischen soziologischen Denken. Philosophische und soziologische
Anthropologie aus Frankreich«. Ideengeschichtlich sucht sie nach
einem Paradigma der Sozial- und Gesellschaftstheorie, das an die
Bergsonsche Philosophie des (menschlichen) Lebens anschlief3t, wie
sich dies in der deutschsprachigen Soziologie im Anschluss an die
Philosophische Anthropologie als wissenschaftsreflexiver Einsatz der
Philosophie in den Sozialwissenschaften zeigte. Jede soziologische
Konzeption der kollektiven Existenz unseres gesellschaftlichen Seins
setzt eine spezifische Philosophie (eine Ontologie, Epistemologie,
Wissenschaftstheorie und auch eine normative Position) voraus,
kommt dabei indes zu unterschiedlichen Aussagen hinsichtlich des-
sen, was Gesellschaften eigentlich >sind< und in welcher Weise Sub-
jekte gesellschaftlich erzeugt sind.

In der franzdsischen Sozialtheorie zeigt sich zunachst eine starke
Abstoflungstendenz von der Bergsonschen — als anti-intellektualis-
tisch verstandenen — Philosophie. Doch lésst sich zeigen, wie mit
Bergson eine Philosophie der Zeit, der Differenz, der Immanenz und
des Vitalismus implizit in die Sozialtheorie eingefiihrt wurde — ange-
stoBen durch Canguilhem und Merleau-Ponty: Bergson ersetzt eine
vorherrschende identititslogische Tradition durch die temporale Be-
tonung des Werdens und dessen Differenzierung in unterschied-
lichen Rhythmen, die fiir unterschiedliche Wissenschaften — Psycho-
logie, Biologie, Physik, Ethnologie/Soziologie — eigens untersucht
werden. Mit dem leicht misszuverstehenden Begriff Intuition wird
bei Bergson eine Methode sichtbar, Wesens- und Graddifferenzen
richtig zu verteilen und aus falschen Verteilungen falsche Probleme
der unterschiedlichen Disziplinen zu identifizieren.

17



Pascal Delhom und Annette Hilt

Fiir die Gesellschaftstheorie maf3geblich ist die Frage nach der
Instituierung des Sozialen, wie es u.a. Castoriadis mit Blick auf Berg-
son an den imagindren Institutionen herausarbeitet. Fiir die Sozial-
theorie wird die Frage nach der Unterscheidung zwischen Mensch
und Nichtmenschlichem virulent, wozu auch Artefakte und deren
kulturprigende Dynamik gehoren, fiir die Gesellschaftsanalyse Me-
thoden des kontrastiven — strukturalen — Kulturvergleichs, wie sie
z.B. Lévi-Strauss insbesondere fiir die >kaltens, die sich dem Paradig-
ma des geschichtlichen Verstehens entziehenden Kulturen, ent-
wickelte.

Stefania Achella stellt in ihrem Beitrag »Was ist der Mensch?
Grenzen und Freiheit in der Anthropologie von Karl Jaspers« die Fra-
ge, wie sich die Beziehungen zwischen Existenzphilosophie und an-
thropologischem Philosophieren gestalten. Jaspers kritisiert die Na-
turalisierungstendenzen einer von ihm vor allem physiologisch und
soziologisch wahrgenommenen anthropologischen Philosophie. Fiir
Jaspers ist die Idee inakzeptabel, dass es eine eigene Logik des Erleb-
nisses gebe. Versuche, die das subjektive Erleben der menschlichen
Erfahrung zu organisieren versuchen, gehen iiber das philosophisch,
aber auch empirisch auszuweisende und methodisch zu sichernde
Verstehen hinaus und verweisen auf eine Methode, in der unweiger-
lich dem Erlebnis und seinem heuristischen Status ausgewichen wird;
der Riickgang neuer anthropologischer Wissenschaften vom Men-
schen auf scheinbar stabile und endgiiltige Begriffe stellt in seinen
Augen den Verrat der existentiellen Mgglichkeiten des Menschen
dar und 6ffnet einer Dogmatisierung dieser Begriffe Tiir und Tor.
Doch auch einer lebensphilosophischen Perspektive auf den Men-
schen verweigert sich Jaspers, insofern hier das Leben als >Ganzes«
zu einer wissenschaftsfeindlichen Spekulation iiberleitet. Insbesonde-
re kritisiert er die Tendenz der Immanentisierung des Lebens, die die
Existenz jeglichen Freiheitsmomentes beraube. Beide Ausrichtungen
geraten in Gefahr, eine abstrakte und totale Idee vom Menschen an-
zusetzen.

Jaspers eigener Ansatz betont die Irreduzierbarkeit des Men-
schen auf sicheres Wissen; die Grundlage einer existenzphilosophi-
schen Idee vom Menschen liegt darin, diese Idee nicht in einem
Wesen zu hypostasieren, den Menschen vielmehr in seinem Gesamt-
horizont mit in Anlehnung an Kant gefassten Schemata zu fassen, die
regulativen Charakter fiir eine Erfahrung vom Menschen haben.
Letztlich zeigt sich das Wesen des Menschen als ein sich transzendie-

18



Einleitung

rendes und offenes durch die Selbstverborgenheit des Menschen, die
sich in immer wieder neuen Entschliissen kommunizier- und aus-
legbar macht.

Im abschlieenden Teil des Bandes kommen zeitgendssische Dis-
kursfelder, in denen Lebensphilosophie und Philosophische Anthro-
pologie aufeinander treffen, zur Sprache. In ihrem Aufsatz »Der Kor-
per im Denken der Maschine. Kulturwissenschaftliche Anmerkungen
zum problematischen Verhiltnis von Technik und Leben« vertritt
Birgit Stammberger die These, dass Technologien immer »historisch
situierte Praktiken der Verkorperung« sind, die Korper und Technik
verbinden und eine scharfe Trennung zwischen ihnen nicht zulassen.
So kritisiert sie einerseits Theorien des Transhumanismus, die von
einer Uberwindung des Lebens und einer Transformation des Men-
schen in Maschinen ausgehen: Diese verkennen die Historizitit von
Wissen und Praktiken und griinden auf der falschen Annahme eines
bis dahin von Technik unberiihrten Kérpers. Stammberger setzt sich
andererseits mit Beteuerungen des Verlustes und der Entfremdung
des Subjekts oder des menschlichen Lebens auseinander, die auch
von einem Dualismus ausgehen. Gegen Roudinescos These der Tech-
nologisierung des Wissens und der Verdringung des lebendigen
Subjekts und seines Begehrens durch funktionalistische Normen ar-
gumentiert sie u.a. mit Freuds Einbeziehung des Modells der Ener-
giemaschine und mit Lacans Verstindnis der Subjektivitit in Ana-
logie zur kybernetischen Maschine. Gegen Lists Verteidigung einer
irreduziblen Perspektive der lebendigen Erfahrung fiihrt sie mit Let-
tow die Gefahr konservativer, sogar totalitidrer Konnotationen ein, die
besonders am Anfang des 20.Jahrhunderts solche Diskurse mit-
trugen, sowie die reduktionistische Auffassung der Technik und der
Wissenschaft, die mit ihnen einhergeht.

Stammbergers Argumentation fiihrt zu einer engen Verbindung
zwischen Leben und Maschine, wie sie bereits von Haraway paradig-
matisch an der Figur des Cyborgs entwickelt wurde. Die theoretische
Grundlage ihrer Erlduterungen bildet allerdings vor allem die Lebens-,
Technik- und Wissenschaftsphilosophie Georges Canguilhems. Mit
ihm betont sie die Einbettung der Technik im Leben im Sinne eines
schopferischen Unternehmens, die Einschreibung der Maschine in die
menschliche Geschichte sowie die Entwicklung, in Bezug auf das Le-
ben als Gegenstand des Wissens, von Forschungsdynamiken »aus der
Interaktion von Personen, Verfahren, Apparaten, Praktiken, Materia-
len und Dingeng, bei denen keine Entfremdung, sondern durchaus,

19



Pascal Delhom und Annette Hilt

wie sie auch in Anschluss an Grieseke formuliert, produktive Ver-
fremdungseffekte des Wissens entstehen konnen.

Um spezifische Verfremdungseffekte geht es auch im Text von
Christina Schiies »Das >Lebenc in biophdnomenologischer Perspek-
tive: Ein transhumanes Paradigma«. Sie stellt darin die Frage einer
geeigneten philosophischen Methode, um transhumane Phianomene
und Praktiken zu analysieren, etwa im Bereich der Transplantations-
medizin, das heifft der Verpflanzung von lebendem Material von
einem Menschen in einen anderen Menschen. In Anlehnung an Nan-
cys Darstellung und Reflexion iiber die eigene Herztransplantation
fragt sie nach den besonderen Fremdheitsbeziehungen des Empfin-
gers sowohl zum eigenen kranken Herz vor der Operation wie auch
zum fremden Herz im eigenen Korper, das jenseits des Todes eines
anderen Menschen das eigene Leben zu einem neuen Leben verhilft.
In diesem Zusammenhang thematisiert sie die eigenartigen medizi-
nischen Verwandtschaftsbeziehungen, die durch Transplantationen
entstehen und sich in einem Spannungsverhiltnis zwischen Aneig-
nung des fremden Korperteils und Immunabwehr ausstrecken. Sie
betont aber auch besonders die imaginiren Beziehungen des Empfan-
gers sowohl zum anderen, nun toten Menschen, dessen Organ ihm
oder ihr erméglicht weiterzuleben, sowie zu diesem Organ selbst als
Fremdes im eigenen Korper und zugleich als geschaffene Bedingung
des Lebens ebendieses Korpers. Hier stellt sich auf besondere Weise
die Frage nach dem Sinn des gelebten und erfahrenen Lebens unter
der Maf3gabe des weitergegebenen Lebens. Diese Sinnfrage zu stellen
und in ihren vielfiltigen Dimensionen zu verfolgen bedarf nach
Schiies die Aufstellung eines neuen philosophischen Aufgabenfeldes,
das sie Biophdanomenologie nennt.

Zuletzt bietet Roberto Esposito eine engagierte Reflexion iiber
das moderne und noch sehr aktuelle Verhiltnis zwischen »biologi-
schem Leben und politischem Leben«. Er fangt mit einer historischen
Rekonstruktion des Verhiltnisses zwischen Politik und Leben an. Thre
Trennung in der Antike wurde von Hobbes aufgehoben, fiir den die
Erhaltung des Lebens und die Gewihrung eines annehmbaren Lebens
in Sicherheit zum Grundproblem der Politik wurde. Die Transforma-
tion, im 18. Jahrhundert, des Souverinitatsparadigmas in dasjenige
einer Regierung der Bevilkerung als Gut, das es zu schiitzen gilt,
und die Entstehung der Biologie kurz darauf, die mit Bichat den Vor-
rang der organischen iiber die motorisch-sensorische sowie intellek-
tuelle Ebene des Lebens behauptete, trugen zur Krisis der rationalen

20



Einleitung

politischen Subjektivitit und zur Entstehung dessen bei, was Biopoli-
tik genannt werden kann. Nun teilt sich nach Esposito die Biologisie-
rung der Politik in zwei Richtungen, die es systematisch zu unter-
scheiden gilt.

Eine negative, weitgehend deterministische Richtung transfor-
mierte Darwins Auffassung der natiirlichen Selektion zuerst in einen
Kampf um die Existenz (Spencer), spiter mit Gobineau in die Fest-
legung von natiirlichen und erblichen Merkmalen von Rassen, die das
politische Subjekt bestimmen. Es entstand eine Politik der Beherr-
schung der einen durch die anderen und der Reinheit der Rassen
durch kiinstliche Selektion, eine Thanatopolitik, bei der der Kirper
zugleich Subjekt und Objekt der Politik wurde. Das Ende des Natio-
nalsozialismus bedeutete allerdings nicht das Ende der Biopolitik, die
nun unter anderen Vorzeichen weiterhin unsere Zeit beherrscht. Die
Rolle des Genus, das Verhiltnis zwischen Leben und Technik sowie
okologische Fragen des zukiinftigen Lebens riicken ins Zentrum des
politischen Interesses. Sie erfordern nach Esposito eine Veridnderung
des politischen Wortschatzes, der nicht mehr von einem abstrakten
Rechtssubjekt ausgehen kann, sondern Fragen von Geburt und Tod,
Gesundheit und Sexualitit, Verinderung der Umwelt und Transfor-
mationen des Korpers ansprechen muss. Auch die Grundunterschei-
dungen zwischen 6ffentlich und privat, Kiinstlichkeit und Natur,
Recht und Biologie werden in Frage gestellt. Die Grundkategorien
der Demokratie — Reprisentation, Identitit der Regierenden und der
Regierten, Volkssouverinitit — werden umgestiilpt. Es geht aller-
dings hierbei Esposito nicht um das Aufgeben der Demokratie, son-
dern um eine grundlegende Modifizierung ihres Sinnes und um eine
Verlagerung ihrer Kategorien von der formellen Sphire der Institu-
tionen hin zur substantiellen Sphire des lebendigen Koérpers der In-
dividuen und der Bevélkerung.

Somit thematisiert Esposito im Rahmen einer politischen Fra-
gestellung, wie bereits Raulet in einem anderen Zusammenhang,
einige Aspekte und Dimensionen einer Lebensphilosophie und einer
philosophischen Anthropologie, die den Kern des vorliegenden Ban-
des ausmachen.

21






Das Leben denken —
Die Ordnung der Diskurse






Thomas Ebke

»Affektives Apriori«

Zu einer Parallelaktion von Scheler und Deleuze

1. Einleitung

Wer nach dem Widerhall »der« Philosophischen Anthropologie in der
Geschichte der modernen und kontemporien franzésischen Philoso-
phie fragt, tut gut daran, zunichst Joachim Fischers Entflechtung
eines »Denkansatzes« namens »Philosophische Anthropologie« aus
der homonymen »Disziplin«, verstanden als immanentes Teil- und
Interessensgebiet nachmetaphysischen Denkens, zu beherzigen (Fi-
scher 2008, 14f.). Erhellend ist eine solche Abgrenzung schon allein
deshalb, weil sie die letztgenannte Redeweise von philosophischer
Anthropologie! im Sinne einer binnenphilosophischen Sparte »von

! Die an dieser Stelle mit der Orthografie des ersten Satzes kontrastierende Klein-
schreibung (mit kleinem »p« in »philosophischer Anthropologie«) geht auf Fischers
Notation zuriick, um die Nichtkoinzidenz des »Denkansatzes«, der unter dem Titel
»Philosophische Anthropologie« (mit grof3 zu schreibendem »P«) steht, mit »philoso-
phischer Anthropologie« im Sinne eines Gebietsbegriffs zum Ausdruck zu bringen.
Im Folgenden greife ich, wo von der sich um Scheler, Plessner und Gehlen bewegen-
den historischen Tradition die Rede ist, auf die Variante der Groschreibung (sowie
auf die von Fischer und anderen gelieferte Begriindung fiir sie) zuriick.

Der Sache nach entspricht die von Fischer akzentuierte Distinktion Plessners Uber-
legung, wonach »Philosophische Anthropologie« gerade nicht die Substituierung von
Metaphysik durch Anthropologie meinen kann, wodurch sich letztere als vermeint-
lich einzig noch adéquate, verendlichte Gestalt von Philosophie inaugurieren soll
(Marx, Feuerbach). So entstiinde lediglich, Plessner zufolge, »anthropologische Phi-
losophie«. Das Geschift der »Philosophischen Anthropologie« in der Modulation
Plessners (und zuvor schon Schelers) wiirde demgegeniiber darin bestehen, die laten-
ten Anthropologismen, deren Naturalisierungen und Idealisierungen in den Blick zu
bringen, die den anthropologischen Entwiirfen nach dem kritischen Abschied von
metaphysischen Letztgrundlegungen selbst noch inhirieren. Vgl. Plessner 1983.

In Auseinandersetzung mit den historisch-epistemologischen Rekonstruktionen Fou-
caults hat Hans-Peter Kriiger, Plessners terminologische Prizisierung weiterfithrend,
Griinde angegeben, inwiefern die (grof3 geschriebene) »Philosophische Anthropolo-
gie« gegeniiber jenem »anthropologischen Zirkel« immunisiert ist, der die postmeta-
physische Verendlichung der philosophischen Reflexion nach und gegen Hegel be-

25



Thomas Ebke

Aristoteles bis Kant und Hegel« (Scheler 1995, 126) als eine teleolo-
gische Projektion der Riickschau dechiffriert, die ihrerseits auf einer
»anthropologischen Wende«, einer geschichtlich neuen Akuitit der
Frage und Fraglichkeit menschlichen Lebens, aufruhe (siehe Fischer
2008, 485). So gesehen, stiftet eine »philosophische Anthropologie«
eine »Beschreibung des Menschen« (H. Blumenberg), die zwar kei-
nen Diskurs iiber ein vorgeblich invariantes und eminentes »Wesen
des Menschenc« (als zoon logon echon, animal rationale, res cogitans,
als Figur des Selbstbewusstseins innerhalb eines Geschehens des
»Weltgeistes« und dgl. mehr) mehr iteriert, dafiir aber umso mehr
mit positiven Fixierungen dessen aufwartet, was jeweils als Proprium
des Menschen in seiner endlichen Natiirlichkeit ausgezeichnet wer-
den soll — Fixierungen, die, was insbesondere Foucault aufgespief3t
hat, stets mit empirischen Ertrigen der Arbeit faktischer Erfahrungs-
wissenschaften verflochten und insofern keineswegs die reinen Sub-
strate einer transzendentalen Kritik sind, weshalb sich ihr Status auf
eigentiimliche und hybride Weise verdoppelt (Foucault 1991, insb.
384-412).2 »Philosophische Anthropologie« mit einem grofien »P«
hingegen hitte nicht so sehr den Menschen im Sinne eines dem
menschlichen Leben ontisch zudeutbaren humanum (Sprache, Selbst-
bewusstsein, symbolische Reprisentation usw.) zum Thema als
vielmehr die anthropologische Produktivitdt wissenschaftlicher, tech-
nologischer, politisch-praktischer und philosophischer Objektivie-
rungen menschlichen Seins. Mit anderen Worten: Die Aufmerksam-
keit des »Denkansatzes« der Philosophischen Anthropologie gilt just
den philosophischen Anthropologien (= anthropologischen Philoso-

gleitet und sich epistemologisch nicht zuletzt im aporetischen Ineinandergleiten des
Transzendentalen und des Empirischen artikuliert hat. Siehe Kriiger 2008, insbeson-
dere 53.

2 »Anthropologische Philosophien« oder »philosophische Anthropologien« wiren
demnach Philosophien, die ein letztentscheidendes Merkmal oder ein Ensemble von
Merkmalen ansetzen, das den Menschen in seiner Endlichkeit explizieren soll — einer
Endlichkeit, die in den Natur-und Humanwissenschaften gerade auch empirisch di-
mensioniert ist. Interessant ist, dass diese prignante Rolle der Anthropologien dem
Umstand entspringt, dass es sich bei ihnen dem Anspruch nach um anti-essentialisti-
sche Unternehmungen handelt: Um philosophische Spekulationen also, die eine auch
empirisch zu identifizierende, gleichsam depotenzierte Singularitit des Menschen
einzukreisen versuchen — und gerade keine Eminenz des menschlichen Wesens, die
letztlich in dessen zentraler Position innerhalb der gottlichen Schépfung (Scholastik,
imago dei-Tradition) oder zur intelligiblen Transparenz des Seienden (Rationalismus)
griinden wiirde.

26



»Affektives Apriori«

phien), genauerhin deren Hermeneutiken und Epistemologien, aus
(und in) denen wissenschaftliche, technologische, politische und phi-
losophische Vereindeutigungen der Frage danach, was das mensch-
liche Leben in letzter Instanz zusammenhalte, emergieren.?

Bringt man diese Unterscheidung ein, um die historische Theo-
rieform der »Philosophischen Anthropologie« gerade nicht mit der
symptomatischen Tendenz postmetaphysischer Reflexionen zu ver-
rechnen, sich als »philosophische Anthropologien« der verendlichten
Natur des Menschen zu konstituieren, so schirft sich, was die
deutsch-franzgsischen Interpenetrationen in solcherlei »Fragen nach
dem Menschen« (Wunsch 2014) betrifft, folgender Rundblick: Wih-
rend im franzésischen Raum letztlich seit den 1930 eine Denomina-
tion von »philosophischer Anthropologie« kursiert,* die a fortiori in
den 1960er Jahren virulente Kritiken auf sich zieht, lauft die Rezep-
tion der »Philosophischen Anthropologie« a la Scheler, Plessner und
Gehlen in Frankreich bis in die 1980er Jahre$ hinein merkwiirdig leer.

3 Eine solche Lesart kann sich freilich aus dem markanten Anfang von Schelers
Hauptwerk Die Stellung des Menschen im Kosmos motivieren, wo Scheler das, was
er unter »Philosophischer Anthropologie« versteht, gerade nicht als einen vierten
»Gedankenkreis« neben der judiisch-christlichen Schépfungsmythologie, der logo-
zentrischen Anthropologie der Antike und den naturwissenschaftlich-modernen Dis-
kursen {iber homo sapiens auf den Weg bringt, sondern als Denken jener »einheitli-
che[n] Idee vom Menschen«, die zeitgendssisch in eine pluralistische Zersplitterung
untereinander unverbundener Anthropologien diffundiert sei (siehe Scheler 1966, 9).
* Man denke an Groethuysen 1953. Unbedingt zu nennen sind hier vor allem auch
die in den Jahren 1932 bis 1937 erschienenen Jahrbiicher der Recherches philosophi-
ques (Koyré, Puech, Spaier 1932 ff.), die franzésische Ubersetzungen von Aufsitzen
u.a. Schelers, Plessners, Lowiths, Landmanns, Bollnows usw. enthielten, und dies Sei-
te an Seite mit Artikel von Autoren wie Sartre, Lacan, Bachelard oder Ruyer. Die
Recherches philosophiques stellen jenen unschitzbar bedeutungsvollen franzosisch-
deutschen Begegnungsraum dar, in dem die »Philosophische Anthropologie« dem
franzosischen Publikum ihrer Zeit sichtbar werden konnte (oder eher: hitte sichtbar
werden konnen).

> Siehe bspw. Althusser 1968, 176: »Der Bruch mit jeder philosophischen Anthro-
pologie oder mit jedem philosophischen Humanismus ist kein zweitrangiges De-
tail [...]«; Derrida 1999, 139: »Heidegger, von dem man nur einen Entwurf philoso-
phischer Anthropologie oder existentialer Analytik kannte [...]«; Foucault 2010, 114:
»Im Namen dessen, was ist [...], muf$ man all diese »philosophischen Anthropologienc
verwerfen, die sich als natiirlicher Zugang zum Fundamentalen geben [...]«.

¢ Als Pioniertext, der das Spektrum philosophischer, gesellschaftstheoretischer und
asthetischer Entwiirfe der Weimarer Republik fiir die franzosische Diskussion aller-
erst differenziert und darin erstmals auf die »Philosophische Anthropologie« als eine
von Scheler, Plessner und Gehlen getragene Stromung aufmerksam gemacht hat,

27



Thomas Ebke

So flamboyant also in Frankreich diverse Frontalangriffe auf das phi-
losophische Recht jeglicher »philosophischen Anthropologie« waren
(und sind): Sie artikulierten sich ohne Einbeziehung, ja sogar ohne
sachliche Kenntnis des Korpus (mit Fischer: des »Denkansatzes«) na-
mens »Philosophische Anthropologie«. Von daher kann man kon-
statieren, dass Giinter Schiwys hellsichtiger Hinweis, wonach »[v]or
allem die philosophische Anthropologie, wie sie von Max Scheler und
Helmuth Plessner in den zwanziger Jahren begriindet worden ist, [...]
nicht nur in ihrer Fragestellung und ihren Losungsversuchen, son-
dern bereits in der Terminologie in Richtung des heutigen Struktura-
lismus [weist]«,” insofern solitér blieb, als dass die systematische Er-
forschung moglicher Beriihrungspunkte der auf Plessner und Scheler
zuriickdatierenden Tradition mit den verschiedenen enjeux der neue-
ren franzdsischen Philosophie Jahrzehnte lang vollig brach lag.

In der im Umkreis der Ubersetzung von Blumenbergs Beschrei-
bung des Menschen (Blumenberg 2011) sensibler gewordenen fran-
zosischen Sekundirliteratur® wird die Rezeption der »Philosophi-
schen Anthropologie« (im Sinne des historisch distinkten Korpus/
des »Denkansatzes«) noch immer iiberlagert durch das angestammte
Thema der anthropologischen Auflssung der Metaphysik durch Feu-
erbach und Marx,® deren vermeintlich kritische Produktivitit Althus-
ser, Foucault, Derrida und andere ldngst in Frage gestellt hatten.!

kann Raulet 1984 gelten. Grundlegend und vertiefend dann spiter Raulet 2002 und
Raulet 2006.

7 Schiwy 1972, 165. Schiwy evoziert vor allem Lévi-Strauss und, im Riickblick etwas
idiosynkratisch, Lucien Goldmann (dessen Einschreibung in das strukturalistische Pa-
radigma kaum stichhaltig erscheint).

8 Siehe etwa die Beitréige in den beiden Heften 10/2009 sowie 13/2011 der Revue
Germanique Internationale, insbesondere Monod 2009.

° Siehe exemplarisch die Beitrige in Heft 2015/23 (Dossier mit dem Titel Anthro-
pologies philosophiques) der Zeitschrift Alter: Revue de Phénoménologie, wo, wie
bereits der im Plural stehende Titel signalisiert, nicht exklusiv vom Erbe Schelers,
Plessners und Gehlens die Rede ist, sondern eher von der Geschichte einer nachmeta-
physischen Anthropologisierung der Phinomenologie, in der, allzu weitldufig, unter
anderem noch (Beitrige zu) Heidegger, Merleau-Ponty, Henry, Patocka oder Simmel
Platz finden.

10 Der gegenwirtige Ausbau der Rezeption der »Philosophischen Anthropologie« in
Frankreich — immer bezogen auf die historische Stromung um Scheler, Plessner und
Gehlen - ist deshalb so interessant, weil der zentrale forschungspolitische Filter, der
ihn lenkt, in dem Interesse liegt, die »postmarxistische« Generation philosophischer
Theoretiker in Frankreich mit den Aporien zu konfrontieren, die sich aus der »anti-
humanistischen« Stofirichtung ihrer als verbindlich prasumierten Epistemologie des

28



