
EFFA2 (46306) / p. 1. / 11.10.2019

EUGEN FINK GESAMTAUSGABE A



EFFA2 (46306) / p. 2. / 11.10.2019



EFFA2 (46306) / p. 3. / 11.10.2019

Eugen Fink
Textentwürfe zur Phänomenologie
1930–1932



EFFA2 (46306) / p. 4. / 11.10.2019

Eugen Fink Gesamtausgabe

Herausgegeben von Stephan Grätzel, Cathrin Nielsen und
Hans Rainer Sepp
unter Mitwirkung von Annette Hilt und Franz-Anton Schwarz

Damir Barbarić (Zagreb), Rudolf Bernet (Leuven),
Walter Biemel †, Ronald Bruzina †,
Renato Cristin (Triest/Berlin), Natalie Depraz (Paris),
Wolfhart Henckmann (München), Annette Hilt (Mainz),
Guy van Kerckhoven (Brüssel), Pavel Kouba (Prag),
Alfredo Marini (Mailand), Javier San Martín (Madrid),
Käte Meyer-Drawe (Bochum), Yoshihiro Nitta (Tokio),
Alexander Schnell (Wuppertal), Helmuth Vetter (Wien)

Abteilung I
Phänomenologie und Philosophie

Band 2
Textentwürfe zur Phänomenologie 1930–1932



EFFA2 (46306) / p. 5. / 11.10.2019

Eugen Fink

Textentwürfe zur
Phänomenologie
1930–1932
Herausgegeben von
Guy van Kerckhoven

Verlag Karl Alber Freiburg/München



EFFA2 (46306) / p. 6. / 11.10.2019

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: Těšínská Tiskárna a.s., Český Těšín

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier (säurefrei)
Printed on acid-free paper
Printed in the Czech Republic

ISBN 978-3-495-46306-2



EFFA2 (46306) / p. 7. / 11.10.2019

Inhalt

Disposition zu „System der phänomenologischen Philosophie“
von E. Husserl. 13. August 1930 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Entwurf zu einem Anfangsstück einer Einleitung in die
Phänomenologie. Dezember 1930–Januar 1931 . . . . . . . . . . . 19

1. Abschnitt: Der Anfang der Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

1. Kapitel: Das Vorhaben.
(A. Leitidee: Philosophie als universale Wissenschaft) . . . . . . . . . . 19
§1. hDas Vorhabeni . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
§2. hLeitidee: Philosophie als universale Wissenschafti . . . . . . . . . . . 21
§3. hVorläufige Bestimmung der Idee einer universalen Wissenschafti . . . 22
§4. hDas Subjekt der universalen Wissenschafti . . . . . . . . . . . . . . 24
§5. hDie vorläufig bestimmte Aufgabe einer Auslegung des natürlichen

Weltlebensi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26

2. Kapitel: Die phänomenologische Reduktion . . . . . . . . . . . . 54
§6. Formaler Vollzug der Reduktion . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54
§7. Die Weltexistenz und Existenz von Gegenständen. . . . . . . . . 72
§8. Die Vorgegebenheit der Welt und ihre Ausschaltung . . . . . . 76

A. (Vorläufige Analyse der Vorgegebenheit) . . . . . . . . . . . 76
B. (Thematische Ausschaltung der Vorgegebenheit) . . . . . . . 80
C. (Was bleibt transzendental setzbar?) . . . . . . . . . . . . . . 82

§9. Die natürliche und transzendentale Einstellung . . . . . . . . . 83

Assistenzentwurf zu E. Husserls Umarbeitung seiner
„Cartesianische Meditationen“. Sommer 1931 . . . . . . . . . . . 85

I. Meditation: Der Weg zum transzendentalen Ego . . . . . . . . . . 85

hText Nr. 1i Teilweise Neufassung der §§3–5 der I. Meditation . . . . . 85
§ Enthüllung des Zwecksinnes der Wissenschaft durch Einleben in sie

als noematisches Phänomen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
§ Evidenz und die Idee der echten Wissenschaft . . . . . . . . . . . . 91

7



EFFA2 (46306) / p. 8. / 11.10.2019

hText Nr. 2i Anstelle der §§7–11 der I. Meditation 4 neue Paragraphen . 92
§ Der mundane Sinn der Titel: Apodiktizität und an sich erste Evidenz 92
§ Die Frage nach dem Sein der Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96
§ Die Zweideutigkeit des Descartes’schen Rückgangs zum Ego . . . . 98
§ Die phänomenologische Reduktion. . . . . . . . . . . . . . . . . . 100

a) Einklammerung des Weltglaubens . . . . . . . . . . . . . . . 101
b) Die Absicht der phänomenologischen Reduktion . . . . . . . 107
c) Die Reduktion auf das Ego . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109

Entwürfe zu einer Umgestaltung von E. Husserls „Méditations
Cartésiennes“. Sommer 1932 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113

hText Nr. 3i Neufassung der I. Meditation.
Der Weg zum transzendentalen Ego . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
§1. hOhne Aufschrifti . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 113
§2. Enthüllung des Zwecksinnes der Wissenschaft durch Einleben in

sie als noematisches Phänomen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 118
§ h3.i Differenzierungen der Evidenz. Apodiktische Evidenz . . . . . . 122
§ h4.i Die Evidenz des Ego cogito . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124
§ h5.i Schwierigkeiten einer Erkenntnisbegründung vom Ich aus . . . 125
§ h6.i Die phänomenologische Reduktion . . . . . . . . . . . . . . . . 128

hText Nr. 4i Anstelle des §12 und der Anfangszeilen des §13 der
II. Meditation. Die Freilegung des transzendentalen Ego nach seinen
allgemeinsten Strukturen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 151
§ Die doppelte Leistung der phänomenologischen Reduktion . . . . . 151
§ Die transzendentale Subjektivität kein Seiendes in der Welt . . . . 155
§ Das Weltphänomen: die Vorgegebenheit der Welt . . . . . . . . . . 158
§ Die Fragwürdigkeit der transzendentalen Subjektivität . . . . . . . 165
§ Die Unbestimmtheit der transzendentalen Subjektivität . . . . . . 167
§ Das transzendentale Ego . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 169

hText Nr. 5i Einzuschiebender Einleitungsparagraph vor §23 der
III. Meditation. Die allgemeine Idee der Konstitution und
das Problem der Wirklichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 172
§ Der methodische Horizont der Fragestellung . . . . . . . . . . . . 172

hText Nr. 6i Zwei an den §29 der III. Meditation anzuschließende
neue Paragraphen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 176
§ Das Korrelat der transzendentalen Evidenzsysteme:

die Welt-Wirklichkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 176
§ Die volle Weite des egologischen Problems der Weltkonstitution . . 180

8

Inhalt



EFFA2 (46306) / p. 9. / 11.10.2019

hText Nr. 7i Ein einzuschiebendes Textstück in §30 der IV. Meditation.
Entfaltung der konstitutiven Probleme des transzendentalen Ego
selbst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183

hText Nr. 8i Anstelle des ersten Satzes von §31 der IV. Meditation ein
neues Textstück . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 185
§31. Das Ich als der identische Pol der Erlebnisse . . . . . . . . . . . 185

hText Nr. 9i Zwischen die §32 und 33 der IV. Meditation
einzuschiebender neuer Paragraph . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187
§ Differenzierungen der Habitualität . . . . . . . . . . . . . . . . . . 187

hText Nr. 10i Neuer Anfang des §34 der IV. Meditation . . . . . . . . . 189
§34. Prinzipielle Ausgestaltung der phänomenologischen Methode.

Die transzendentale Analyse als eidetische . . . . . . . . . . . . 189

hText Nr. 11i An §34 der IV. Meditation anschließender neuer Paragraph 191
§ Eine Einschränkung. Die Situation des Wesens und das Problem der

Konstitution des Wesens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 191

hText Nr. 12i An §39 der IV. Meditation anschließender neuer Paragraph 193
§ Allgemeine Exposition der konstitutiven Probleme der Genesis . . 193

hText Nr. 13i Anstelle des §§40–41 der IV. Meditation ein neuer
Paragraph . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 196
§ Überleitung zum transzendentalen Problem der Intersubjektivität . 196

hText Nr. 14i Teilweise Neufassung des §42 der V. Meditation.
Die Enthüllung der transzendentalen Seinssphäre als eine
monadologische Intersubjektivität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198
§ Ausarbeitung der Fragestellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198

hText Nr. 15i Ein in §43 der V. Meditation einzufügendes Textstück . . 204

hText Nr. 16i Zwischen die §§48–49 der V. Meditation einzu-
schiebender neuer Paragraph . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
§ Die Reduktion des Anderen auf den transzendentalen Anderen . . 205

hText Nr. 17i Nach dem ersten Abschnitt von §56 der V. Meditation
einzuschiebender neuer Paragraph . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210
§ Die höherstufigen Probleme der transzendentalen Theorie der

Einfühlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210

9

Inhalt



EFFA2 (46306) / p. 10. / 11.10.2019

Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre.
(Ein Entwurf einer VI. Meditation zu E. Husserls „Méditations
Cartésiennes“. August–Oktober 1932) . . . . . . . . . . . . . . . . 227

Herausgerissenes Vorwortblatt aus der
„Transzendentalen Methodenlehre“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . 227

Vorbemerkung hzur Habilitationsschrifti Dezember 1945 . . . . . . . . 228

Sechste Meditation: Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre . 229
§1. Die methodische Begrenztheit der bisherigen Meditationen . . . 229
§2. Das Thema der transzendentalen Methodenlehre . . . . . . . . 235
§3. Die „Selbstbezogenheit“ der Phänomenologie . . . . . . . . . . 237
§4. Problem und Gliederung der transzendentalen Methodenlehre . 242
§5. Das Phänomenologisieren als Reduzieren . . . . . . . . . . . . . 249
§6. Das Phänomenologisieren als regressives Analysieren . . . . . . 263
§7. Das Phänomenologisieren in der „konstruktiven“

Phänomenologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 268
§8. Das Phänomenologisieren als theoretisches Erfahren . . . . . . 278
§9. Das Phänomenologisieren als Ideieren . . . . . . . . . . . . . . 286
§10. Das Phänomenologisieren als Prädikation . . . . . . . . . . . . 290
§11. Das Phänomenologisieren als „Verwissenschaftlichen“ . . . . . 300

a) Das Problem der Wissenschaftlichkeit des Phänomeno-
logisierens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 301

b) Die Verweltlichung des Phänomenologisierens . . . . . . . . 304
c) Der Begriff der „Wissenschaft“ . . . . . . . . . . . . . . . . . 322

§12. Die „Phänomenologie“ als transzendentaler Idealismus . . . . . 340

Textkritischer Anhang

Textkritische Anmerkungen zu Disposition zu
„System der phänomenologischen Philosophie“ . . . . . . . . . . . . 351

Textkritische Anmerkungen zum „Entwurf zu einem
Anfangsstück einer Einleitung in die Phänomenologie“ . . . . . . . . 352

Textkritische Anmerkungen zum „Assistenzentwurf zu E. Husserls
Umarbeitung seiner ‚Cartesianischen Meditationen‘“ . . . . . . . . . 355

Textkritische Anmerkungen zu den „Entwürfen zu einer
Umgestaltung von E. Husserls ‚Méditations Cartésiennes‘“ . . . . . . 357

10

Inhalt



EFFA2 (46306) / p. 11. / 11.10.2019

Textkritische Anmerkungen zur „VI. Meditation“ . . . . . . . . . . . 364

Nachwort des Herausgebers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 367

11

Inhalt



EFFA2 (46306) / p. 12. / 11.10.2019



EFFA2 (46306) / p. 13. / 11.10.2019

Disposition zu „System der phänomenologischen
Philosophie“ von Edmund Husserl
13. August 1930

| Grundgliederung.

Einleitung. (Die phänomenologische Idee des philosophischen „Systems“.
Das System der „offenen Arbeitshorizonte“; System als Vorzeichnung und
Problematikaufriß – Kritische Auseinandersetzungen)

I. Buch: Die Stufen der reinen Phänomenologie
1. Abschnitt: Vom Anfang und dem Prinzip der Philosophie
2. Abschnitt: Regressive (statische) Phänomenologie
3. Abschnitt: Progressive Phänomenologie
4. Abschnitt: Grundzüge der phänomenologischen Metaphysik

II. Buch: Ontologie und Phänomenologie
1. Abschnitt: Die Idee der universalen „transzendentalen Ästhetik“
2. Abschnitt: Natur und Geist
3. Abschnitt: Von der reinen Innenpsychologie zur transzendentalen

Phänomenologie

13

1



EFFA2 (46306) / p. 14. / 11.10.2019

| I. Buch: Die Stufen der reinen Phänomenologie.

1. Abschnitt: Vom Anfang und dem Prinzip der Philosophie.
A. Philosophie in der Welt. a) Autonome Begründung der Philosophie

aus der Idee der Selbstbesinnung. Selbstbesinnung als absolute Rechtferti-
gung; Philosophie als letztbegründende „Wissenschaft“. b) Das formale
Wesen von „Wissenschaft“: Elementaranalysen von „Adäquation“, „unmit-
telbarer“ und „mittelbarer Evidenz“. Forderung einer „an sich ersten Evi-
denz“. c) Die Situation der Selbstbesinnung: die vorgegebene Welt. Aufgabe
einer vorläufigen Deskription der Vorgegebenheit. Die prinzipielle Eigenart
einer solchen Thematisierung (Thematisierung des uns durch seine Selbst-
verständlichkeit entzogenen „Selbstverständlichen“). Grundsätzliche Er-
weiterung des Begriffs „Tradition“. d) In der Vorgegebenheit gründet die
Vorgängigkeit „allgemeiner Apperzeptionen“ vor der Erfahrung von Indi-
viduellem. Bekanntheitscharakter der Welt. e) Vorgegebenheit des Men-
schen: ausgebildete Vermögen und vertraute kinästhetische Systeme.
f) Vorgegebenheit nicht nur der aktuell je-eigen erfahrenen Welt, sondern
des vollen Sinnes „Welt“. Welt als Inbegriff des durch unmittelbare und vor
allem mittelbare Erfahrung Vorgegebenen: Welt eine intersubjektive Tradi-
tion! | g) Vorgegebenheit des Unterschieds von Normalität und Anomalität.
Alle Welterfahrung bezogen auf die „Norm“ der bewährenden Erfahrung.
Die Anomalität als Motivation der Skepsis an der „Weltexistenz“. h) Die
Evidenz der Welt von höherer Dignität als die Evidenz des jeweilig inner-
weltlich Seienden. „Welt“ als Alternationshorizont von Sein und Schein.
i) Descartes’ Erfahrungskritik als Motiv für Bezweifelbarkeit der Welt-
existenz ungenügend. k) Die universale Selbstbesinnung als radikales In-
fragestellen (nicht Bezweifeln!) nicht nur der Weltexistenz der aktuell er-
fahrenen, sondern des vollen Sinnes der vorgegebenen Welt, nach allen
Dimensionen dieser Vorgegebenheit: z.B. Geschichte! Stufen dieser In-
fragestellung: 1. Einklammerung aller mittelbaren Erfahrungen und Er-
fahrungserwerbe. 2. Einklammerung aller Präsumptionen meiner eigenen
Erfahrung sowie aller Rückgeltungen. Rückzug auf die gegenwärtige Situa-
tion der Selbstbesinnung. 1) Gnoseologische Vorgängigkeit meiner selbst
und meiner Gegenwart vor der erfahrenen (unmittelbar wie mittelbar)
Welt. m) Die Behauptung der ontischenVorgängigkeit als widersinnige Ver-
messenheit: anthropozentrischer Idealismus. Aufgabe der Rechtfertigung
dieses mächtigen philosophischen Motivs.

| B. Die phänomenologische Reduktion. a) Die phänomenologische Re-
duktion als die Enthüllung des innersten Zielsinnes der anthropozentisch-
idealistischen „Reduktion“. Z.B. Descartes’ Rückgang zum „ego cogito“.
b) Die anthropozentrische Vorgestalt der phänomenologischen Reduktion
verbleibt grundsätzlich noch in der vorgegebenen Welt, verbleibt in den

14

Disposition zu „System der phänomenologischen Philosophie“ von Edmund Husserl

2

3

4



EFFA2 (46306) / p. 15. / 11.10.2019

Selbstapperzeptionen der Subjektivität als eines Menschen. Vordeutung auf
den transzendentalen Begriff der „natürlichen Einstellung“. c) Der formal-
anzeigende Vollzug der phänomenologischen Reduktion in den „Ideen“.
Anweisung zum durchführenden Vollzug als Einklammerung der vorge-
gebenen Welt oder der „natürlichen Einstellung“. Der Unterschied des for-
mal-anzeigenden und durchführenden Vollzugs deckt sich nicht mit dem
Unterschied des symbolisch-signitiven und des ausdrücklich-ernsthaften
Vollzugs. d) Thematische Explikation der phänomenologischen Reduktion.
e) Diskussion der inneren Gefahren im Verständnis der phänomenologi-
schen Reduktion. Aporetik! f) Das methodische Problem der phänomeno-
logischen Begrifflichkeit: Transformation der mundan-ontischen Begriffe in
transzendentale. Die Quelle des „transzendentalen Scheins“.

| 2. Abschnitt: Regressive Phänomenologie.
A. Elementaranalytik der transzendentalen Subjektivität. a) Die „Un-

bestimmtheit“ der reduktiv eröffneten transzendentalen Subjektivität; die
Horizontalität des transzendentalen „Seinsfeldes“ (die sich bildende „Vor-
gegebenheit 2. Stufe“). b) Erste Scheidungen der Zeitigungsweisen sowie
der rohen Unterschiede von „egologisch“ und „intersubjektiv“. Die imma-
nente Zeit als der Universalhorizont der regressiven Phänomenologie.
c) Strukturauslegung des egologischen „Weltphänomens“ (der intersubjek-
tiv vorgegebenen Welt). Zunächst Auslegungen in der Gegenwart. Ex-
emplarische Analysen der Wahrnehmung. d) Aktuelle und implizite Inten-
tionalitäten. Sorgfältige Analyse der möglichen Erfahrung. Vermöglichung!
e) Egologische Analytik der Vergangenheit und Zukunft. Vorgestalt der
phänomenologischen Theorie der Assoziation. f) Konstitutive Funktion der
Assoziation und Vergegenwärtigung. f) Die konstitutive Problematik von
Wahrheit und Wirklichkeit. Vgl. die III. Meditation der „Cartesianischen
Meditationen“. g) Phänomenologie der „Ideation“. h) Phänomenologie des
„Logisch-Formalen“.

| B. Die Selbstkonstitution des transzendentalen Ego. a) Phänomeno-
logie des Ich als Ichpol aller Intentionen. b) Phänomenologie der Habituali-
täten (Exemplarische Analysen von „Überzeugung“, „Entschluß“, „Be-
deutsamkeit“, also theoretische, willentliche und praktische Habitualität).

C. Reduktion auf das primordiale Weltphänomen und die korrelative
primordiale Subjektivität. Vgl. V. Meditation in „Cartesianische Medita-
tionen“.

D. Analyse der Fremderfahrung, und zwar Elementaranalyse: Be-
schränkung auf den aktuell-präsent begegnenden Anderen. Auslegung der
transzendentalen „Zeitgenossenschaft“, die konstitutiv die menschliche
Zeitgenossenschaft ermöglicht. Die transzendentale Mitreduktion am An-
deren; Vordeutungen auf den phänomenologischen Idealismus.

15

Disposition zu „System der phänomenologischen Philosophie“ von Edmund Husserl

5

6



EFFA2 (46306) / p. 16. / 11.10.2019

E. Methodische Reflexionen: Urmodus und intentionale Modifikation
(phänomenologischer Primat der urmodalen Elementaranalyse). Die „Nai-
vität“ der regressiven Phänomenologie: transzendentales Korrelat der „vor-
gegebenenWelt“. Hinweisung auf die „Randprobleme“! Der Gegensatz von
Urmodus und intentionaler Modifikation ständig iteriert: die regressive
Phänomenologie als urmodale gegenüber der idealgenetisch progressiven!

| 3. Abschnitt: Progressive Phänomenologie.
A. Das methodische Problem. a) Bestimmung und Begrenzung des Be-

griffs der statisch-regressiven Phänomenologie: diese als Auslegung der
transzendentalen Subjektivität, soweit sie Korrelat der vorgegebenen Welt
ist. Die progressive Analyse als Angriff auf die Perfektivität des transzen-
dentalen Lebens. Regressive Analyse als Abbau-Analyse; progressive als
Aufbau-Analyse. B) Die progressive Analyse weder „genetisch“ noch ver-
weisend auf „Bedingungen der Möglichkeit“: Alle „Genesis“ setzt die
immanente Zeit voraus. (Genetische Phänomenologie ist die Theorie von
Urstiftung und Habitualität.) Die Fragestellung der progressiven Phäno-
menologie geht nicht nach Habitualität, auch nicht nach Fundierung. c) Der
„konstruktive“ Charakter der progressiven Analyse. d) Die traditionellen
Genesisfragen (Ursprung der Raumvorstellung u.ä.) als Vorgestalten des
progressiven Problems: die realistisch-psychologische | Voraussetzung des
Ansichseins der Welt. Der Ursprung der Weltvorstellung selbst ein inner-
weltliches Vorkommnis, eben in der Seele des Menschen. Die progressive
Phänomenologie fragt nach dem Ursprung des Raumes selbst, nicht der
Raumvorstellung. e) Auflösung der „Vorgegebenheit der immanenten
Zeit“. Die traditionellen Ursprungsfragen verwandeln sich in Analysen der
Urintentionalität.

B. Phänomenologie der Urintentionalität. (Phänomenologie der „In-
stinkte“). a) Die Urintentionalität noch undifferenziert: gelingende Seins-
konstitution als Gut. Ausbildung der Spielräume der Kinästhesen. Die
intentionale Finalität der Urtriebe, das Problem des „Unbewußten“. b) Phä-
nomenologie der Urassoziation: die prä-ontischen Einheitsbildungen in den
hyletischen Feldern. Verschmelzungs- und Sonderungsphänomene in der
urpassiven Sphäre.

C. Progressive Analyse der urintentionalen Raumkonstitution.
D. Sein als „Idee“. Stufentheorie des Seins; Stufen des Vor-Seins und

Stufen des weltlichen Seins (z.B. vortheoretisches und theoretisches Sein).
E. Reflexion auf den bisherigen Gang. Kritik der transzendentalen Er-

fahrung.

16

Disposition zu „System der phänomenologischen Philosophie“ von Edmund Husserl

7

8



EFFA2 (46306) / p. 17. / 11.10.2019

| 4. Abschnitt: Grundzüge der phänomenologischen Metaphysik.
A. Der phänomenologische Idealismus und das Problem der transzen-

dentalen Historizität.
B. Die transzendentale Notwendigkeit des „Faktums“ des Ego. Zentrie-

rung der transzendental-historischen Intersubjektivität in der egologischen
Zentralmonade.

C. Die transzendentale Deduktion der „Welteinzigkeit“.
D. Restitution des transzendentalen Rechts der „Naivität“. (Konstitu-

tive Bestimmung der „natürlichen Einstellung“ als einer Existenzweise des
transzendentalen Lebens selbst.)

E. Die transzendentale Tendenz zum Zu-sich-selbst-Kommen. (Vor-
gestalten in Religion, Weisheit und in der ethischen Echtheit des Welt-
lebens.) Philosophie als Funktion des Absoluten: Der Philosoph als der Ent-
hüller der absoluten Subjektivität ist der „Geschäftsführer desWeltgeistes“.
Ausblick auf eine Philosophie der Geschichte. – Der Philosoph als „tran-
szendentaler Funktionär“ hat die Möglichkeit der höchsten Echtheit, seine
Verpflichtung als Vorbild: phänomenologische Restitution des Platonischen
Staatsgedankens.

17

Disposition zu „System der phänomenologischen Philosophie“ von Edmund Husserl

9



EFFA2 (46306) / p. 18. / 11.10.2019



EFFA2 (46306) / p. 19. / 11.10.2019

Entwurf zu einem Anfangsstück einer
Einleitung in die Phänomenologie
(Geschrieben im Dezember 1930 und Januar 1931 für E. Husserl)

| Entwurf.

1. Abschnitt: Der Anfang der Philosophie.

1. Kapitel: Das Vorhaben.

(A. Leitidee: Philosophie als universale Wissenschaft)

§1. hDas Vorhabeni

Das Vorhaben dieses Werkes ist die Darstellung des Systems der Philoso-
phie. Jedes Vorhaben ist geführt von einem vorblickenden Wissen um das
Ziel, das als solches das einfache Wissen um einen bekannten, bereits des
öfteren verwirklichten und erreichten Zweck sein kann – oder aber die mehr
oder minder dunkle und vage Antizipation, die vorwegnehmend vorstellig
das willentliche Tun regiert. Ein Vorhaben muß also, wenn es sich selbst
versteht, sich auch prädikativ auszulegen die Kraft haben, sich selbst auf
den Begriff zu bringen imstande sein. Das Vorhaben, die Philosophie im
Ganzen ihrer wesentlichen Fragen darzustellen, hat das eigentümliche
Schicksal, vor der Aufgabe einer auslegenden Selbstverständigung zu ver-
sagen. Dieses Versagen aber hat seinen Grund nicht nur in der Unangemes-
senheit der antizipierenden Prädikation, sondern darin, daß die Philosophie
sich überhaupt und schlechthin jeder Definition versagt. Eine solche „De-
finition“ derselben ist, wenn es hoch kommt, eine programmatische Erklä-
rung der Zwecke und Tendenzen oder gar des Themas der Philosophie. Die
Wahrheit eines Programms steht und fällt mit seiner Bewahrheitung in der
Durchführung. Allein genommen ist jede programmatische Bestimmung
der Philo- | sophie notwendig falsch, weil sie diese selbst um ihr eigenes

19

1

2



EFFA2 (46306) / p. 20. / 11.10.2019

Dasein bringt. Die Bestimmung desWesens der Philosophie ist ihr eigenstes
und ständiges Thema; sie vollendet sich in der Bestimmung ihrer selbst. Erst
am Ende, wenn die Philosophie in der Durchführung ihre eigene Wirklich-
keit realisiert hat, mag das Wagnis gelingen, das Wesen dieser ihrer Wirk-
lichkeit begrifflich zu erfassen und so sie selbst zur eigentlichen Ganzheit zu
bringen. Weil also die Philosophie nicht in der Welt vorgegeben ist, sondern
einzig ihre Wirklichkeit erst gewinnt in der philosophierenden Tat, ist eine
anfängliche Wesensbestimmung derselben unmöglich.

Aber ist nun „die Philosophie“ wirklich nicht vorgegeben? Verfügen
wir, wenn wir etwa in einer geistesgeschichtlichen Betrachtung über Phi-
losophien reden, nicht über ein vages Verständnis dessen, was unter dem
Titel „Philosophie“ gemeint ist, etwa die Behandlung der sog. „letzten und
höchsten Fragen“? Diese Vorgegebenheit der Philosophie durch die Traditi-
on ist der gefährlichste Schein. Historisch vorgegeben sind einzig die Phi-
losopheme, nie die Philosophie. Keine noch so ehrwürdige Tradition kann
die philosophierende Erarbeitung des Wesens der Philosophie ersetzen und
ersparen. Die großen Intentionen der vergangenen Philosophie werden nur
lebendig in der Kraft ihrer Wiedererweckung aus dem lebendigen Geiste der
eigenen Philosophie. Nur wenn wir selbst die Philosophie wirklich sein las-
sen, sind wir imstande, ihre Stimme aus den vergangenen Philosophemen
zu vernehmen. Jeder Philosoph spricht die Sprache seiner Zeit, seiner Sitte
und Lebensgewohnheit, seines Alltags. Und doch spricht er nicht von Din-
gen, die am | Tage vor aller Augen und Munde liegen, die vorgegeben sind
wie Häuser und Bäume. Einen Philosophen „historisch“ verstehen zu wol-
len im Sinne des Rückgangs auf seine Zeit, sein Milieu, heißt nichts anderes
als den entseelten Leichnam einer Philosophie zu konservieren. Die wirk-
liche Historizität des Philosophierenden ist gar nicht so sehr Sache des Hi-
storikers in ihm, sondern ist Teil und Vorzug des systematischen Forschers.
Je entfernter der Philosophierende ist von allem bloß historischen Wissen,
je leidenschaftlicher er sich den „Sachen selbst“ zugewendet hält, desto un-
mittelbarer wird er teilhaftig der großen Kontinuität und innersten Ver-
wandtschaft, die in allem systematischen, sachlichen Philosophieren lebt,
desto überraschender erfährt er die geheimnisvolle „coincidentia opposito-
rum“ der großen philosophischen Systeme und erkennt, daß, was die Men-
ge für eine babylonische Verwirrung und den sichtlichen Ausdruck der
Unwissenschaftlichkeit der Philosophie hält – die Mannigfaltigkeit der
„Systeme“ – nichts anderes ist als die einheitliche, zielsichere und univer-
sale Menschheitsintention auf ein letztes und absolutes Selbst- und Welt-
verstehen: auf die philosophia perennis.

Ist also ein wirklich geschichtliches Verhältnis zu den historisch vor-
gegebenen Philosophemen erst möglich auf dem Grunde einer eigenen sy-
stematischen Philosophie, so erweist sich die Bemühung, von der Geschich-

20

Entwurf zu einem Anfangsstück einer Einleitung in die Phänomenologie

3



EFFA2 (46306) / p. 21. / 11.10.2019

te die Beantwortung der Frage, was Philosophie sei, zu erfahren, als ein
Irrweg oder eine Ausflucht. Die philosophierende Absicht wird somit auf
sich selbst gestellt, das Vorhaben gerät in den Zwang, sich rein aus sich
selbst, aus seinem innersten Zielwillen auszulegen. Die Not dieses Zwanges
treibt so vielleicht die in | ihm verborgene Wahrheit über es selbst ans Licht.
Eine so erzwungene und gezwängte Selbstauslegung der Philosophie zeigt
ihre hinfällige Wahrheit, indem sie sich lediglich mit allen Vorbehalten aus-
spricht. Das Vorhaben kommt zur vorläufigen Formulierung seiner Leit-
idee, ständig bereit, seine erste Wahrheit preiszugeben oder entscheidend
zu verwandeln. Die Formulierung der Leitidee unseres Vorhabens liegt aber
bereits hinter uns: Philosophie als die universale Menschheitsintention auf
ein letztes und radikales Selbst- und Weltverstehen!

§2. hLeitidee: Philosophie als universale Wissenschafti

Der vorläufige Vorbegriff der Philosophie, welcher als Leitidee das Vor-
haben, sie selbst in ihrer systematischen Ganzheit zur Darstellung zu brin-
gen, bestimmt, ist die wahre Totalität des Wissens, die universale Wissen-
schaft. Diese Idee einer universalen Wissenschaft darf nie und niemals am
Wissenschaftsbegriff der vorgegebenen positiven Wissenschaften gemessen
werden, noch an demjenigen der – sie im Idealfall leitenden – ontologischen
Wissenschaften, noch an dem ganz und gar fragwürdigen einer nachträgli-
chen sog. „Wissenschaftstheorie“. Die programmatische Losung Philoso-
phie als universale Wissenschaft hat nichts zu tun mit der vermeintlichen
Vorbildlichkeit des theoretisch-wissenschaftlichenWissens der Weltwissen-
schaften, der Einengung der philosophischen Erkenntnis auf die sog. „theo-
retische Einstellung“, sondern ist ein Hinweis auf ein eigentümliches Wis-
sen und eine Wissenschaft von nur aus ihr selbst begreifbarer Art. Wohl
mag am Ende ersichtlich sein, wie alle Weltwissenschaften, die positiven
wie | ontologischen, in der Philosophie als der Universalwissenschaft grün-
den und dort ihre wahre Heimat haben, wie der außerphilosophische Wis-
senschaftsbegriff ein relativer ist und in einem inneren, zunächst verborge-
nen Bezug steht zu dem philosophischen selbst – nie aber heißt die
Philosophie universale Wissenschaft deshalb, weil sie die umgreifende Ein-
heit der Wissenschaften ist. Noch weil sie die ihr wesentliche Aufgabe der
radikalen Grundlegung und Begründung der Wissenschaften hat, sondern,
weil sie in sich selbst Wissen ist, ein Wissen, das als totales wohl das Wissen
der Weltwissenschaften in sich begreift, aber in diesem Einbegreifen nicht
zu Ende ist. Keineswegs fällt so hdiei Philosophie unter den allgemeineren
sozusagen neutralen Oberbegriff der Wissenschaft mitsammen den positi-
ven wie ontologischen Wissenschaften. Vielmehr bringt die Formulierung

21

Entwurf zu einem Anfangsstück einer Einleitung in die Phänomenologie

4

5



EFFA2 (46306) / p. 22. / 11.10.2019

der Leitidee des Vorhabens „Philosophie als universale Wissenschaft“ das
Wesentliche zu Wort: Philosophie hat ihre Wirklichkeit einzig in der Ver-
wirklichung des ihr allein möglichen und gemäßen Wissens, indem sie die-
ses erringt und das Errungene hält und besitzt. Philosophie ist wesentlich
Wissenschaft, hat nur den Sinn, daß die Philosophie in sich selbst die Be-
wegung vom einfachen Wissen zum bewährten und endgültigen sowie fi-
xierten Wissen, d. i. zur Wissenschaft vollzieht. Die vorläufige Bestimmung
der Philosophie als universale Wissenschaft scheint eine große Tradition
wiederaufzunehmen. Alle Einwendungen gegen diese Tradition treffen
nicht die vorläufige Wahrheit der Leitidee der Philosophie, von der es noch
aussteht, ob sie am Ende sich nicht in die Grundidee zu verwandeln vermag.
Es läßt sich vielleicht zeigen, daß die traditionellen Ver- | suche, die Philoso-
phie als universale Wissenschaft zu begreifen, einmal gar nicht die Natur
des spezifisch philosophischen Wissens in den Blick bekamen, oder doch,
wenn dies der Fall war, in einer beschränkten und eingeengten Universalität
befangen blieben, daß der wahre und eigentliche Begriff des Universums
außerhalb der Reichweite der traditionellen Fragestellung blieb und aus we-
sentlichen Gründen vielleicht bleiben mußte. Wenn also erneut die Philo-
sophie bestimmt wird als universale Wissenschaft, so darf sich keineswegs
in diese Bestimmung die Meinung einschleichen, das „Universum“, worauf
sich die Wissenschaft der Philosophie bezieht, sei eines und einerlei mit dem
landläufigen Begriff des Universums als Welt oder als All des Seienden. Der
Begriff des Universums ist von vornherein in der Weite zu nehmen, daß die
Möglichkeit offen bleibt, ob nicht die Philosophie ihr Thema, das wahre
Universum, in einem Fragen finden kann, das im Ganzen über die Welt
hinausfragt. Dieser supra-mundane Sinn muß also im Begriff der „univer-
salen“ Wissenschaft offen gehalten werden.

§3. hVorläufige Bestimmung der Idee einer universalen Wissenschafti

Die Idee einer universalen Wissenschaft ist immer noch im Dunkeln, und
wir dürfen nicht hoffen, sie schon zu einer klaren Explikation bringen zu
können. Die elementare Kraft der Vordringlichkeit dieser vorläufigen Be-
stimmung wird durch eine allzu schnelle Auslegung, die aus prinzipiellen
Gründen die angemessene Begrifflichkeit entbehren muß, nur abge-
schwächt. Wir versuchen zunächst, in der Richtung vorzugreifen, in wel-
cher wir sie später in vertiefter und verwandelter Fassung zu sichten glau-
ben. So sehr dieser Wissenschaftsbegriff sich einer Unterordnung unter den
an den faktischen Wissenschaften abgelesenen Allgemeinbegriff „Wissen-
schaft“ widersetzt, so mag eine Orientierung an diesen faktischen | Wissen-
schaften fürs erste eine Leitung geben. Die positiven Wissenschaften sind

22

Entwurf zu einem Anfangsstück einer Einleitung in die Phänomenologie

6

7



EFFA2 (46306) / p. 23. / 11.10.2019

insgesamt thematisch auf die Welt bezogen oder, genauer gesagt, auf das
Seiende in der Welt, indem sie bald bestimmte Bereiche des Seienden, bald
allgemein durchgängige Strukturschichten erforschen und diese ihre For-
schungen in der Gestalt begründeter Sätze zur sachlich systematischenWis-
senseinheit der jeweiligen Wissenschaft zusammenschließen. Der Bezug
zur Welt wohnt ebensosehr allen apriorischen oder ontologischen Wissen-
schaften inne, welche, indem sie die reinen Möglichkeiten des Seienden frei
konstruieren und ihre wesensmäßigen Allgemeinheiten intuitiv ver-
anschaulichen, sich grundsätzlich ständig innerhalb des Rahmens der mög-
lichen Abwandlungen der Welt halten und bewegen. Die positiven wie
ontologischen Wissenschaften gründen in ihrem Ansatz in der vagen vor-
wissenschaftlichen Erfahrung und im vorwissenschaftlichen Wesensver-
ständnis. Diese vorwissenschaftliche Sphäre ist der letzte Urboden, auf
dem alle Wissenschaften notwendig entspringen und auf den sie genetisch
zurückweisen. Das so vor der Wissenschaft liegende Leben birgt in sich eine
reiche Fülle desWissens und derWahrheiten,Wahrheiten der Situation, der
relativen Gültigkeit, der für die Alltagszwecke genügenden oder gar opti-
malen Evidenz. Mit dem Aufkommen des theoretischen Interesses, des In-
teresses am Seienden, wie es an sich selbst ist, wandelt sich die Genügsam-
keit des alltäglichen Wissens in die Unrast und Unruhe der Forschung, die
über die relativen Wahrheiten hinaus und einer endgültigen Wahrheit zu-
strebt. Während so die positiven Wissenschaften die vorwissenschaftlichen
Wahrheiten zu widerlegen scheinen, die Ontologien das vage Wesensver-
ständnis aus seiner Verschwommenheit in die Klarheit der Wesensschau
umbilden und ihm so widersprechen, auf dieseWeise dieWissenschaft über-
haupt den Anschein eines Verlassens und Preisgebens des Ursprungs- | bo-
dens an sich trägt, so zeigt doch eine tiefere Besinnung, daß alle Weltwis-
senschaften in entscheidender Weise ihrer Ausgangsbasis verhaftet bleiben,
daß keine noch so ins Extrem getriebene Nichtanschaulichkeit und Exakt-
heit diese Verhaftung aufzuheben imstande ist. Ja um so mehr eine Wissen-
schaft der Bindung an ihre Ursprungssituation zu entrinnen versucht, je
mehr sie ihre Herkunft aus dem vorwissenschaftlichen Leben, seinen Über-
zeugungen und verborgenen Vormeinungen und Vorurteilen, sowie seiner
Begrifflichkeit zu verleugnen trachtet – desto mächtiger gerade wirken sich
die Vorwegsetzungen ihres Anfanges und Ansatzes aus; desto höriger wird
sie dem, wovor sie flieht, weil sie so sich selbst die Möglichkeit einer Revi-
sion ihrer Grundlagen und Grundvoraussetzungen abschneidet. Die von
jeder Wissenschaft geforderte Selbstprüfung und kritische Überholung
ihres Weges ist die Aufgabe der Grundlegung der gesamten Wissenschaften
aus der vorwissenschaftlichen Erfahrung und Erfahrungspraxis. Von alters
her hat man diese Aufgabe der Philosophie zugewiesen. Der Rückgang auf
das Ganze des vorwissenschaftlichen Lebens ist noch keineswegs philoso-

23

Entwurf zu einem Anfangsstück einer Einleitung in die Phänomenologie

8



EFFA2 (46306) / p. 24. / 11.10.2019

phisch, wenn er unternommen wird in der Motivation der Wiederholung
des Ansatzes der Wissenschaften, sondern erst dann, wenn das den Wissen-
schaften vorgängige und sie tragende Wissen um seiner selbst willen in die
thematische Frage rückt und zu einem radikalen Problem wird. M.a.W.
nicht die Grundlegung der Wissenschaften, sondern die thematische Erfor-
schung der durch das Problem der Grundlegung der Wissenschaften frei-
gelegten Grundsphäre als solcher ist ein erster Einsatz des philosophischen
Fragens. Damit bestimmt sich ein Vorbegriff der „universalen Wissen-
schaft“: das Ganze des wissenschaftlichen und des diesem vorgängigen, vor-
wissenschaftlichen Wissens muß selbst zur Wissenschaft, d. i. zur letzt-
verstehenden Aufklärung gebracht werden. Das meint also eine The-
|matisierung, die nicht eine bloße Deskription der Alltäglichkeit des vor-
wissenschaftlichen Lebens und der Sinngenesis der Wissenschaften aus
ihm sein kann, primär überhaupt nicht das Ziel einer Rechtfertigung und
Begründung der Wissenschaften verfolgt, sondern die der radikale und un-
erbittliche Angriff ist auf das Ganze von lebendigen und ständig sich bewäh-
renden wesentlichen Vorurteilen, die unser natürliches In-die-Welt-Hin-
einleben ausmachen. Die innere Durchleuchtung und Aufhellung dieses
natürlichen Weltlebens, das scheinbar – und zwar gegliedert in einen Reich-
tum strukturaler Momente – ein elementares unzurückführbares Urphäno-
men ist, die analytische Nachweisung der in ihm verborgenen Fülle von tief
vergessenen und dadurch dem analytischen Zugriff zunächst entzogenen
Voraussetzungen, die Rückführung und Einbettung des relativen und in
Wahrheit beschränkten „Universums“ der Welt, die eben die ständige Vor-
aussetzung dieses Weltlebens ist, in ein absolutes Universum, sowie die
Aufklärung der absoluten Gründe für eben diese Vergessenheit und Verbor-
genheit, ist die Aufgabe der Philosophie als universaler Wissenschaft.

§4. hDas Subjekt der universalen Wissenschafti

Haben wir im Bemühen um einen vorläufigen Begriff der Philosophie nicht
eine grundsätzliche Möglichkeit der Kennzeichnung vergessen, die auf die-
sem formalen Begriff der „Universalwissenschaft“ ein helleres Licht zu wer-
fen geeignet ist? Müssen wir denn nicht ausdrücklich fragen, wem dieses
Wissen der geforderten Universalwissenschaft eignen soll, wer der in ihr
Wissende letztlich ist? | Und gewinnen wir so am Ende durch die Frage nach
dem Subjekt diesesWissens und dieserWissenschaft eine Auskunft über die
Art dieses Wissens? Oder ist dies ein überflüssiges Fragen? Mag der „Ge-
genstand“, die eigentliche Thematik dieser als Idee geforderten Universal-
wissenschaft zunächst noch dunkel und unbekannt sein, das Subjekt dieser
Wissenschaft scheint doch außer aller Frage zu spielen.Wir fordern doch die

24

Entwurf zu einem Anfangsstück einer Einleitung in die Phänomenologie

9

10


