
St. Servatius zu Quedlinburg
Studien zum gotischen Retabel und zum Hochaltar der Stiftskirche

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



St. Servatius zu Quedlinburg
Studien zum gotischen Retabel und zum Hochaltar der Stiftskirche
hg. v. Klaus Gereon Beuckers

Kieler Quedlinburg-Forschungen, Bd. 2

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



Vorwort
Mit diesem Heft liegt die zweite Veröffentlichung der 
›Kieler Quedlinburg-Forschungen‹ vor. War das 2014 
vorgelegte erste Heft dem Westbau der ehemaligen 
Damenstiftskirche St. Servatius sowie den Kapitellen 
der dortigen Nikolauskapelle gewidmet, so liegt dies-
mal der Schwerpunkt auf dem Hochaltar der Servati-
uskirche in seiner wechselnden Ausstattungsgeschichte 
vom 12. Jahrhundert bis heute.
Dem heutigen Besucher zeigt sich die Quedlinburger 
Stiftskirche als eindrückliche romanische Architektur. 
Eine reiche Bauskulptur an den Kapitellen und Frie-
sen schmückt den Bau, in den beiden Schatzkammern 
ziehen die bedeutenden Stücke des Kirchenschatzes in 
ihren Bann. Beides täuscht etwas darüber hinweg, dass 
dieser Bau nur die steinerne Hülle für eine ehemals rei-
che Ausstattung gewesen ist.

Architektur und Ausstattung einer Kirche bilden 
eine kaum trennbare Einheit. Sie bedingen einan-
der und entstammen in den jeweiligen Phasen einer 
gemeinsamen historischen Einbettung, oft einer 
zusammengehörigen Programmatik. Vor allem aber 
bilden sie nur zusammen ein ästhetisches Ganzes, das 
dem ursprünglichen Stiftungskontext entspricht. Die 
Ausräumungen der Kirchen, wie sie vor allem das 
19. und 20. Jahrhundert praktiziert haben, haben die 
Architektur musealisiert und so anders codiert. Qued-
linburg ist mit seinem auf architektonische Monumen-
talisierung zielenden Umbau von 1938/41 hierfür ein 
besonders problematisches Beispiel.

In der Quedlinburger Stiftskirche wurden schon 1019 
bzw. 1021 mindestens sechs Altäre geweiht, von denen 
der Hochaltar im Sanktuarium und der Kreuzaltar vor 
den Stufen zum Chor die beiden wichtigsten waren. Zu 
ihnen kamen mindestens vier Nebenaltäre, an die teil-

weise in Quedlinburg besonders verehrte Heilige und 
ihre Reliquien gebunden waren. Alle sechs dürften auch 
im heutigen, 1129 geweihten Bau Nachfolge gefunden 
haben und wurden im Laufe des Spätmittelalters durch 
weitere Altäre ergänzt. Zur Zeit der Reformation haben 
mehr als zwanzig Altäre im Inneren der Kirche gestan-
den. Sie verfügten über Altarschranken, über Retabel 
und Schmuck. An den Wänden befanden sich Texti-
lien und Schnitzwerk, stellenweise auch Wandmalerei, 
im Mittelschiff Leuchter, die alle zusammen den Raum 
strukturiert und geziert, jedenfalls optisch dominiert 
haben. Hiervon ist fast nichts mehr erhalten.

Die mittelalterliche Ausstattung der Quedlinburger 
Altäre entzieht sich weitgehend auch der kunsthistori-
schen Forschung; lediglich zum Hochaltar lassen sich 
einige Aussagen machen. So ist vor allem der heute 
in Heiligenstadt erhaltene barocke Hochaltar ein ein-
drückliches Zeugnis der Ausstattungsgeschichte von 
St. Servatius. Das vorliegende Heft möchte die Infor-
mationen zum Quedlinburger Hochaltar im Laufe 
seiner Geschichte zusammentragen und ihn so wie-
der etwas mehr in das Bewusstsein bringen. Anlass 
ist die kunsthistorische Untersuchung des heute auf 
dem Hochaltar stehenden, erst in den 1970er Jahren 
nach Quedlinburg gelangten Sangerhausener Kreuzi-
gungsretabel durch Nora Buse. Ergänzt werden diese 
Beiträge um einen Aufsatz von Lydia Zander zum klei-
nen Laurentius-Reliquiar, das ursprünglich aus dem 
Marienkloster in Quedlinburg auf dem Münzenberg 
stammt. Es ist ein bildlich ungewöhnliches Zeugnis 
der großen Reliquienverehrung in Quedlinburg. So 
haben alle drei hier im Fokus stehende Objekte ihren 
Herkunftsort gewechselt und am neuen Ort eine ver-
änderte Bestimmung erhalten.

Dem ehemaligen Damenstift von Quedlinburg und 
seinen Kunstwerken gilt schon seit Jahren das Inter-
esse des kunsthistorischen Lehrstuhls an der Christian-
Albrechts-Universität in Kiel. Etliche Themen wurden 
in Seminaren und Vorlesungen behandelt, mehrere 
akademische Abschlussarbeiten nahmen sich Quedlin-
burger Themen an. Aus diesem Kreis seien nur Clarissa 
von der Forst mit ihrer Arbeit zu den Vorgängerbau-
ten von St. Servatius, Nadine Kröhn, die zur Barocki-
sierung der Stiftskirche geforscht hat, und Nora Buse, 
deren aktuelle Arbeit zum Kreuzigungsretabel dieses 
Heft eröffnet, namentlich genannt. Ihnen allen sei für 
ihre Forschungen und ihr großes Interesse sowie etli-
che weiterführende Diskussionen gedankt. Hierin ein-
geschlossen sei der Dank an Lydia Zander für ihren 
Beitrag zum Laurentius-Reliquiar. Wir danken Dr. 
Thomas Labusiak für seine Unterstützung vor Ort und 
seine Anregungen in vielen Diskussionen sowie der 
Kirchengemeinde der Servatiuskirche für die Zugäng-
lichkeit. Alles wäre nicht gelungen, wenn unsere aus 
Quedlinburg stammende Kieler Institutsfotografin 
Kathrin Ulrich nicht wieder mit viel Detailliebe und 
Einsatz wunderbare Fotografien für den Band aufge-
nommen hätte. Bewährte Unterstützung fanden wir 
zudem bei Katharina Priewe, die im ersten Heft als 
Autorin beteiligt war und dieses Mal bei der Redak-
tion mitgearbeitet hat. Nur eine solche fruchtbare und 
angenehme Zusammenarbeit aller, nur die allseitige 
Begeisterung für die Dinge ermöglicht solche Projekte.

Klaus Gereon Beuckers

Kiel

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



Wer die Treppenstufen zum Hohen Chor der ehema-
ligen Damenstiftskirche St. Servatius zu Quedlinburg 
emporsteigt, dem eröffnet sich der Blick auf ein spät-
gotisches, gemaltes Retabel, das auf der Mitteltafel 
eine Kreuzigungsgruppe mit Heiligen und auf den 
Flügeln Szenen aus der Passion Christi zeigt (Abb. 1). 
Ursprünglich stammt das Altarwerk aus dem ehema-
ligen Augustinereremiten-Kloster der im südlichen 
Harzvorland gelegenen Stadt Sangerhausen. Ein mit 
reichem Pelzbesatz seines Ordensgewandes ausge-
zeichneter Kanoniker, der als Stifterfigur betend am 
Fuß des Kreuzes auf der Mitteltafel verewigt ist, hat 
das Retabel einst gestiftet.

Bis heute ist weder eine Identifizierung des Stifters 
noch eine Zuweisung des qualitätvollen Retabels an 
einen Meister oder einen Werkstattkreis versucht wor-
den. Hier setzt der vorliegende Beitrag an und möchte 
erstmals eine kunsthistorische Einordnung sowohl 
hinsichtlich der Entstehung als auch der Herkunft des 
spätmittelalterlichen Meisterstücks vorschlagen.1

Seit 1976 steht das Kreuzigungsretabel im Chor 
der Quedlinburger Stiftskirche auf einem steinernen 
Blockaltar aus dem Jahr 1953, der etwa am Ort des 
ursprünglichen Hochaltars von St. Servatius errich-
tet wurde.2 Es ist mit Bandeisen an Kanthölzern, die 
in den Boden und die Altarmensa eingemauert sind, 
fixiert. Für diese Aufstellung erhielt das Triptychon 

im Rahmen einer umfassenden Restaurierung 1973 
bis 1976 durch Georg Brinz eine mit brauner Beize 
gefasste Predella aus Kiefernholz (70 × 215 cm).3

Das Kreuzigungsretabel setzt sich aus einer Mittel-
tafel (142 × 250 cm) und zwei Flügeln von etwa 123 cm 
Breite zusammen. Der profilierte Rahmen der Mittel-
tafel (Lindenholz) ist vergoldet und schließt mit roten 
Leisten ab. Die Flügel sind hingegen von profilierten, 
farblich (rot, goldfarben, blau) abgesetzten Rahmen-
leisten eingefasst. Die roten Sichtflächen der Rahmen 
sind mit goldenen Ornamenten geschmückt.4

Die Malerei der heutigen Außenseiten der Flügel ist 
restlos verloren und durch die braune Beize, die auch 
die neue Predella gestaltet, ersetzt. Wenige Reste einer 
Rahmenvergoldung zeugen von der früheren Exis-
tenz einer Bemalung der Außenflügel. Die Mittelta-
fel des Triptychons zeigt vor Goldgrund im Zentrum 
eine Kreuzigungsgruppe mit Maria und Johannes, die 
zur Linken von den Aposteln Andreas und Jakobus 
Major sowie zur Rechten von dem heiligen Stephanus 
und dem Eremiten Antonius flankiert wird. Am Fuß 
des Kreuzes kniet der Stifter, über dessen Haupt ein 
Spruchband mit dem Text aus Psalm 51 »Miserere mei 
deus se(cun)d(u)m mag(na)m mi(sericordi)am tuam et« 
(Herr, erbarme dich meiner nach deiner großen Barm-
herzigkeit und) schwebt. Der linke Flügel des Reta-
bels zeigt die Kreuztragung, der rechte das nächtliche 

Gebet Christi auf dem Ölberg mit den schlafenden 
Jüngern Petrus, Johannes und Jakobus.

Die heutige Anordnung der Außenflügel des Kreuzi-
gungsretabels stimmt nicht mehr mit dem Ursprungs-
zustand überein. Dem Restaurierungsbericht von 
Georg Brinz zufolge wurden die Bemalungen auf den 
Flügeln der ehemaligen Innenseite im Rahmen einer 
früheren Restaurierung im 19. Jahrhundert entfernt 

Das Kreuzigungsretabel aus Sangerhausen auf 
dem Quedlinburger Hochaltar
Nora Buse

1	 Dieser Aufsatz basiert auf meiner 2014 am Kunsthistorischen 
Institut der Christian-Albrechts-Universität zu Kiel verfassten 
Bachelorarbeit. Herrn Professor Dr. Klaus Gereon Beuckers danke 
ich für die Anregung des Themas, für seine Betreuung der Arbeit 
und die Unterstützung bei der Überarbeitung zur Aufnahme in die-
sen Band, Frau Dr. Silke Walther für das Zweitgutachten.
2	 Vgl. Klaus Voigtländer: Die Stiftskirche St. Servatii zu Quedlin-
burg. Geschichte ihrer Restaurierung und Ausstattung, Berlin 1989, 
S.  138. – Zur wechselvollen Geschichte der Retabel am Quedlin-
burger Hochaltar vgl. den Beitrag von Klaus Gereon Beuckers in 
diesem Band.
3	 Vgl. Georg Brinz: Unveröffentlichter Restaurierungsbericht von 
1976 im Altaktenarchiv des Landesamtes für Denkmalpflege und 
Archäologie Sachsen-Anhalt, Signatur RE 84, o. S.
4	 Eine Analyse der Maltechniken ist 1973/76 offenbar nicht 
erfolgt, findet zumindest keinen Niederschlag im Restaurierungsbe-
richt. Vgl. Brinz 1976 (wie Anm. 3), o. S. – Es dürfte sich um die 
weit verbreitete Mischtechnik von Öl- und Temperamalerei handeln. 
Zur Maltechnik spätmittelalterlicher Tafelmalerei vgl. zuletzt Patrick 
Dietemann, Theresa Neuhoff u. Heike Stege: Malmaterialen, Farb-
auftrag und Malweisen, in: Die Sprache des Materials. Die Technolo-
gie der Kölner Tafelmalerei vom ›Meister der heiligen Veronika‹ bis 
Stefan Lochner, red. Jeanine Walcher, München 2013, S. 133–173.

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



8

Abb. 1  St. Servatius in Quedlinburg: Altarretabel auf dem Hochaltar, ehemals aus dem Augustinereremiten-Kloster Sangerhausen, Gesamtansicht.

und die Tafeln der einstigen Außenseite nach innen 
gekehrt. Die Überreste des vergoldeten Rahmens, 
die zur Rahmung der Mitteltafel passen, bestätigen 
dies.5 Demnach sind die Tafeln bei der Restaurierung 
getauscht worden und die ursprüngliche Anordnung 
mit dem Gebet auf dem Ölberg auf dem linken Außen-
flügel wurde zur rechten Innenseite, wie die Kreuztra-
gung der rechten Außenseite zur linken Innenseite. 
Die ursprüngliche Anordnung entsprach der chro-

nologischen Reihenfolge der Passion Christi und die 
nach rechts strebenden Kompositionen beider Szenen 
reagierten darauf. Die heutige Montage ist hingegen 
anachronistisch und verfälscht die kompositionelle 
Disposition erheblich. Aus dem programmatisch 
durchdachten Retabel ist eine museale Präsentation 
von Malerei geworden. Ein Werk mit einem vergleich-
baren Bildprogramm, das Rückschlüsse auf die verlo-
renen Malereien des Kreuzigungsretabels zugelassen 

hätte, ist nicht bekannt, sodass sich auf Basis des aktu-
ellen Forschungsstandes keine Aussagen zur Gesamt
ikonographie des Altarwerks treffen lassen.

Bislang wurde dem Kreuzigungsretabel in der For-
schung nur wenig Aufmerksamkeit geschenkt. So hat 
das Stück trotz seiner beachtlichen Qualität weder 
Aufnahme in Alfred Stanges elf Bände über die 

5	 Vgl. Brinz 1976 (wie Anm. 3), o. S.

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



9

»Deutsche Malerei der Gotik«, noch in sein etwas 
jüngeres »Kritische Verzeichnis der deutschen Tafel-
bilder vor Dürer« gefunden, die die umfangreichsten 
Zusammenstellungen zur Tafelmalerei in Deutschland 
darstellen.6 Immerhin Erwähnung findet das Retabel 
1882 im Inventar der Bau- und Kunstdenkmäler im 
Kreis Sangerhausen von Julius Schmidt.7 Klaus Voigt-
länder erwähnt 1989 das inzwischen in Quedlinburg 
aufgestellte Stück in seiner Monographie zur Stiftskir-
che St. Servatius und verweist auf den im Landesamt 
für Denkmalpflege und Archäologie Sachsen-Anhalt 
in Halle archivierten, dreiseitigen und mit zahlreichen 
Abbildungen versehenen Restaurierungsbericht von 
Georg Brinz.8 Auch in der wenigen lokalhistorischen 
Literatur zu dem Sangerhausener Augustinereremiten-
Kloster insbesondere von Friedrich Schmidt (1906) 
und Georg Haubner (2007/08) wird das Retabel nur 
kurz genannt.9

Die Provenienz aus Sangerhausen
Die Herkunft des Retabels aus einem Augustinere-
remiten-Kloster legt bereits die Ordenstracht der 
Stifterdarstellung auf der Mitteltafel nahe (Abb.  6). 
Durch Tonsur und den schwarzen Habit unter weißem 
Skapulier wird er als Augustinereremit ausgewiesen.10

Das Kloster der Augustinereremiten in Sangerhau-
sen wurde im 13. Jahrhundert gegründet.11 Im 14. 
Jahrhundert unterstand es der Erzdiözese Mainz, 
später der Diözese Halberstadt. Im Laufe seiner 
Geschichte büßte es nach und nach an Bedeutung ein, 
stand jedoch auf einer wirtschaftlich soliden Basis. In 
Sangerhausen besaß das Kloster mehrere Liegenschaf-
ten, von denen 1525 noch drei nachzuweisen sind, 
hinzu kamen unter anderem jeweils ein Haus in Mer-
seburg und in Halle.12

Die Größe des Konventes schwankte meist zwischen 
fünfzehn und zwanzig Augustinern. 13 Geleitet wurde 

er von einem Prior und einem Subprior. Als Prioren 
des Sangerhausener Konventes sind bezeugt: Walun-
gus (1227), Herbordus (1358), Joh. Wygandus de 
Frankenberg (1400), Albertus Mockentobel (1422), 
Henric. Wüsthof (1423), Conrad Schröter (1430), Joh. 
Modiatoris von Mainz (1480), N. Pilgrim (1490), Kasp. 
Rockenbach (1492), Theod. Kalthoffen (1502), Nic. 
Guntheri (1508), And. de Loer (1509–1511), Liborius 
Schlippschuch (1512), Ulrich Molitoris (1516), Jak. 
Reinicke (1516/17), Ant. Groß, der heiligen Schrift 
Lesemeister (1518), Wolfg. Zinnschmidt (1519–1521) 
und Augustin Apel (Appel) (1524–1525). Der letzte 
Prior war Liborius Schlippschuch (1526–1540), der 
das Kloster bis zu seiner Auflösung 1539 gemeinsam 
mit Johann Mangold bewohnte.14 Neben Predigt und 
Seelsorge beschäftigte sich der Konvent mit der »Pflege 
der Wissenschaften durch Abschreiben relig. und philos. 
Schriften oder durch eigene Forschungen«.15 Hiervon 
zeugen noch fünfzehn Handschriften und annähernd 
hundert Inkunabeln, die seit 1986 als Depositum der 
Kirchenbibliothek St. Ulrici in der Marienbibliothek 
Halle verwahrt werden.16

Das Kloster der Augustinereremiten lag im Süden 
von Sangerhausen. Inzwischen sind nur noch wenige 
Mauerreste von Neben- und Wirtschaftsgebäuden im 
Bereich der heutigen Schulgasse erhalten. Archäolo-
gische Untersuchungen wurden offenbar bisher nicht 
durchgeführt, dennoch ist die Disposition des Gelän-
des bis heute ungefähr nachvollziehbar.17 Die dem heili-
gen Augustinus, der Jungfrau Maria und allen Heiligen 
geweihte Klosterkirche schloss sich im Norden an das 

angrenzender Gebiete, Bd. 5), Halle an der Saale 1882 [ND 2002], 
S. 63.
8	 Voigtländer 1989 (wie Anm.  2), S.  139. – Brinz 1976 (wie 
Anm. 3).
9	 Friedrich Schmidt: Geschichte der Stadt Sangerhausen, Sanger-
hausen 1906 [ND 1994], insb. S. 743–770. – Georg Haubner: Das 
Augustiner-Eremitenkloster in Sangerhausen. Mit einem Nachtrag 
von Helmut Loth, in: Mitteilungen des Verein für Geschichte von 
Sangerhausen und Umgebung 16/17 (2007/08), S. 104–136.
10	 Zur Ordenstracht der Augustinereremiten vgl. Adolar Zumkel-
ler: Augustiner-Eremiten, in: Theologische Realenzyklopädie, Bd. 4, 
Berlin 1979, S. 728–739, insb. S. 728.
11	 Zur Geschichte des Klosters vgl. Samuel Müller: Chronicka der 
Uralten Berg-Stadt Sangerhausen. Darinnen Von dessen Erbauung, 
Lage, Grösse, Publiqven, Geistlichen und weltlichen Gebäuden, 
Kirchen, Schulen, Herrschafften, Geistlichen und weltlichen Obrig-
keit und Beambten, Kriegs-Läufften und andern Zufällen, bis aufs 
Jahr 1639 gehandelt wird, Leipzig 1731, insb. S. 29–31. – Christian 
Gottlob Kändler: Die Geschichte des Augustiner-Klosters. Das 
erste Stück, Leipzig 1750. – Clemens Menzel: Das Augustinerkloster 
in Sangerhausen, in: Neue Mitteilungen aus dem Gebiete historisch-
antiquarischer Forschungen 15 (1882), S. 152–176. – Schmidt 1906 
(wie Anm. 9). – Friedrich Schmidt: Die Einführung der Reformation 
in Stadt und Amt Sangerhausen 1539/40. Festschrift zur 400jähri-
gen Jubelfeier der Reformation 1917, Sangerhausen 1917.  – Hans 
Meyer: Bürgerschaft und Geistlichkeit in Sangerhausen während des 
Mittelalters, in: Thüringisch-Sächsische Zeitschrift für Geschichte 
und Kunst 5 (1915), S.  197–244, insb. S.  224–231.  – Adalbero 
Kunzelmann: Geschichte der deutschen Augustiner-Eremiten. Die 
sächsisch-thüringische Provinz und die sächsische Reformkongrega-
tion bis zum Untergang der beiden, Bd. 5, Würzburg 1974, insb. 
S. 214–217. – Haubner 2007/08 (wie Anm. 9).
12	 Vgl. Kunzelmann 1974 (wie Anm. 11), S. 214 f. – Zur wirtschaft-
lichen Situation vgl. Haubner 2007/08 (wie Anm. 9), S. 110–113.
13	 Vgl. Schmidt 1906 (wie Anm. 9), S. 757.
14	 Vgl. Kändler 1750 (wie Anm. 11), S. 12–14. – Schmidt 1906 (wie 
Anm. 9), S. 758. Die Priorenliste bei Haubner 2007/08 (wie Anm. 9), 
S. 129 bezieht die Liste von Schmidt 1906 (wie Anm. 9), S. 758 nicht 
mit ein, sondern beschränkt sich auf die älteren Angaben von Men-
zel 1882 (wie Anm. 11), S. 157.
15	 Schmidt 1906 (wie Anm. 9), S. 761.
16	 Vgl. Friedhilde Krause (Hg.): Handbuch der historischen Buch-
bestände in Deutschland, Sachsen-Anhalt, Bd. 22, Hildesheim 2000, 
S. 51.
17	 Herrn Helmut Loth, Vorsitzender des Vereins für Geschichte 
von Sangerhausen und Umgebung, sei für die gemeinsame Bege-
hung des ehemaligen Klosterbereiches und seine Hinweise herzlich 
gedankt.

6	 Alfred Stange: Deutsche Malerei der Gotik, 11 Bde., München 
1934–1961. – Alfred Stange: Kritisches Verzeichnis der deutschen 
Tafelbilder vor Dürer, 3 Bde., München 1967–1978.
7	 Julius Schmidt: Beschreibende Darstellung der älteren Bau- und 
Kunstdenkmäler des Kreises Sangerhausen (Beschreibende Darstel-
lung der älteren Bau-und Kunstdenkmäler der Provinz Sachsen und 

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



10

Abb. 2  Jakobikirche in Sangerhausen: Altarretabel auf dem Hochaltar, 
ehemals aus dem Augustinereremiten-Kloster Sangerhausen (um 1400 
mit jüngeren Ergänzungen).

Abb. 3  Jakobikirche in Sangerhausen: Chorgestühl ehemals aus dem 
Augustinereremiten-Kloster Sangerhausen (15. Jahrhundert). 

18	 Vgl. Schmidt 1906 (wie Anm. 9), S. 770.
19	 Vgl. Menzel 1882 (wie Anm. 11), S. 153 f. – Schmidt 1906 (wie 
Anm. 9), S. 759 f.
20	 Vgl. Schmidt 1906 (wie Anm. 9), S. 764 f. – Kunzelmann 1974 (wie 
Anm. 11), S. 217.
21	 Vgl. Schmidt 1906 (wie Anm. 9), S. 766 f. – Zur Einführung der 
Reformation in Sangerhausen vgl. Schmidt 1917 (wie Anm.  11). – 
Haubner 2007/08 (wie Anm. 9), S. 115–129.
22	 Vgl. Müller 1731 (wie Anm.  11), S.  29. – Menzel 1882 (wie 
Anm. 11), S. 173. – Schmidt 1906 (wie Anm. 9), S. 767 f. Die Urkunde 
liegt im Stadtarchiv Sangerhausen (Loc II, Nr. 291) und ist bisher nur 
teilweise publiziert. Ihr Wortlaut ist: »Receß zwischen dem Rath zu San-
gerhausen und dem Kirchkasten daselbst, aufgenommen vom Pfarrherrn 
und Superintendenten Andreas Meuser und dem Amtsschösser Valentin 
Fuchs, nach welchen der Kirchkasten für eine dem Rath zustehende For-
derung von 357 fl. nebst achtjährigen Zinsen, welche der Kirchkasten 
zu zahlen unvermögend dem Rath von den Gebäuden des ehemaligen 
Augustinerklosters als Eigentum und Anrechnung resp. Tilgung der 
Schuld überläßt 1. den alten Closterkirchenchor 2. ein Theil Kreuzgang 
nächst der Kirche 3. das Sakristeigewölbe mit allem Mauerwerk, Steinen 
und Gehölz 4. den unverbauten Hofplatz zwischen der Sakristei und der 
Pflugschen Behausung samt der Thorfahrt und der Pforte.« An dieser 
Stelle sei Frau Antje Scheeren vom Stadtarchiv Sangerhausen herzlich 
für die Übersendung der Archivlisten gedankt.
23	 Vgl. Menzel 1882 (wie Anm.  11), S.  173. – Schmidt 1906 (wie 
Anm. 9), S. 768. – Haubner 2007/08 (wie Anm. 9), S. 128.
24	 Vgl. Schmidt 1906 (wie Anm. 9), S. 767 f.
25	 Menzel 1882 (wie Anm.  11), S.  155 (dort auch das Zitat). – 
Schmidt 1906 (wie Anm. 9), S. 760 (dort auch das Zitat).

Klostergebäude an.18 Im Osten befand sich eine Sak-
ristei, die durch einen verdeckten Gang mit dem Chor 
verbunden war. Klosterkirche und Sakristei umgab im 
Norden und Osten der Kirchhof. Der Kreuzgang, der 
einen mit alten Bäumen bestandenen Garten einfasste, 
gliederte sich im Süden an die Kirche an. Das gesamte 
Areal war ab 1352 von einer Klostermauer umschlos-
sen.19 Während des Bauernkrieges 1525 wurde das 
Kloster überfallen, das Ausmaß der Beschädigungen ist 
jedoch nicht bekannt.20 Angesichts der erhaltenen mit-
telalterlichen Ausstattungsstücke (s. u.) und der Biblio-

theksbestände dürften sich diese im Rahmen gehalten 
haben. Mit der Einführung der Reformation 1539 in 
Sangerhausen wurde das Kloster aufgehoben und seine 
Einnahmen von der Visitationskommission dem Kirch-
kasten zugewiesen. In dem Klostergebäude richtete 
man eine Knabenschule ein.21 Die Kirche war offenbar 
bald baufällig, denn 1546 wurden mit finanziellen Mit-
teln des Kirchkastens und einem Darlehen des Rates in 
Höhe von 357 Schock Reparaturmaßnahmen durchge-
führt. Als der Kirchkasten nicht imstande war, dieses 
Darlehen zurückzuzahlen, gingen die Klostergebäude 

1552 endgültig an die Stadt über. Die Vergleichsur-
kunde von 1552 ist erhalten.22 Noch im selben Jahr 
wurden Klosterkirche und Sakristei abgebrochen.23 
1842 ersetzte der Rat auch die übrigen Klostergebäude 
auf dem Grundstück durch einen Schulneubau.24

Über die Architektur der Klosterkirche ist nichts 
bekannt. Die Sangerhausener Stadtchronisten Cle-
mens Menzel und Friedrich Schmidt schreiben ihr 
»eine ansehnliche Größe« und dem Innenraum eine 
reiche Ausstattung zu.25 Dies bestätigen auch die erhal-
tenen Ausstattungsstücke, die spätestens 1552 in die 
Jakobikirche in Sangerhausen gelangt sind. Erhalten 
ist neben dem Quedlinburger Kreuzigungsretabel ein 

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



11

großer, vergoldeter Schnitzaltar mit bemalten Flügeln 
(um 1400) sowie das qualitätvolle Chorgestühl (15. 
Jahrhundert), die beide bis heute in der St. Jakobi-
kirche stehen (Abb. 2 u. 3). Möglicherweise ebenfalls 
aus dem Augustinereremiten-Kloster stammt ein Relief 
(Lindenholz), welches das Martyrium des Apostels 
Bartholomäus zeigt und um die Mitte des 15. Jahrhun-
derts entstanden sein dürfte. Es wurde 1991 restauriert 
und befindet sich heute in der Sammlung des Spengler-
Museums in Sangerhausen.26

Der große, 600 × 450 cm messende Schnitzaltar in 
der Jakobikirche dürfte der ehemalige Hochaltar der 
Augustinereremiten-Klosterkirche gewesen sein.27 
Der Mittelschrein zeigt die Kreuzigung Christi, die 
von Johannes und der Gottesmutter gerahmt wird 
und unterhalb derer ein Stifter kniet. Die Kreuzi-
gungsgruppe wird nach links hinter Johannes Evan-
gelista durch die inschriftlich bezeichneten Heiligen 
Augustinus, Paulus, Nicolaus de Collino und eine der 
Marien flankiert. Die Reihe setzt sich im linken Flü-
gel fort mit Thomas, Margaretha, Laurentius, Monika 
und Nikolaus. Rechts der Kreuzigungsgruppe hinter 
der Gottesmutter reihen sich die Heiligen Sigismund, 
Michael, Petrus und Johannes der Täufer. Im rechten 
Flügel findet die Reihe mit Andreas, Maria Magda-
lena, Dorothea, Stephanus und Barbara ihre Fortset-
zung. Die Malerei der Flügelaußenseiten zeigt links 
die Geburt Christi vor einem mit goldenen Sternen 
verzierten roten Hintergrund und rechts die Visita-
tio mit der Gottesmutter und Elisabeth. 1621 wurde 
das inzwischen im protestantischen Ritus genutzte 
Retabel um eine von Reinhold Johannes in Leipzig 
geschnitzte Predella mit der Abendmahlsszene und 
1670 außerdem um einen barocken, vergoldeten Auf-
satz ergänzt.28

Zusammen mit dem ehemaligen Hochaltar und dem 
Chorgestühl gelangte auch das Kreuzigungsretabel, 

26	 Vgl. Roswitha Dreysse: Die Restaurierung eines gefaßten mittelal-
terlichen Reliefs aus dem Spengler-Museum Sangerhausen, in: Beiträge 
zur Heimatforschung des Spengler-Museums 10 (1991), S.  74–83. 
Frau Monika Frohriep vom Spengler-Museum Sangerhausen sei herz-
lich für ihre Hinweise und Anregungen gedankt. – Ebenfalls aus dem 
Augustinereremiten-Kloster stammt Herrn Helmut Loth zufolge ein 
Triumphkruzifixus (um 1500), welcher heute in der Ulrichkirche in 
Sangerhausen hängt. Vgl. Mathias Köhler: St. Ulrici in Sangerhausen 
(DKV-Kunstführer Nr. 458), München 2010, S. 27.
27	 Vgl. Menzel 1882 (wie Anm.  11), S.  155. – Schmidt 1906 (wie 
Anm. 9), S. 760. – Frau Pastorin Margot Runge sei für die Ermögli-
chung einer eingehenden Betrachtung der Werke im Chor der Jako-
bikirche sehr gedankt.
28	 Vgl. Schmidt 1882 (wie Anm. 7), S. 62 f. – Norbert Eisold: Die 
Jacobikirche in Sangerhausen (Große Baudenkmäler, Heft 496), Mün-
chen 1995, S. 10 f.
29	 Vgl. Menzel 1882 (wie Anm.  11), S.  155. – Schmidt 1906 (wie 
Anm. 9), S. 769. – Schmidt 1917 (wie Anm. 11), S. 132. – Haubner 
2007/08 (wie Anm. 9), S. 128 f.
30	 Über weitere Altäre der Klosterkirche gibt es nur spärliche Über-
lieferungen: Neben dem Hochaltar stand im Chor ein weiterer 1358 
genannter Altar. 1311 hatten die Konventualen des Klosters Walken-
ried einen Altar gestiftet. Ein Altar war der heiligen Barbara (1373) 
und ein Nebenaltar dem Heiligen Sigismund geweiht. Im Ausga-
benbuch von 1510 bis 1518 erwähnt wurden außerdem die Altäre 
St. Gangolfi und St. Johannes. Vgl. Menzel 1882 (wie Anm.  11), 
S. 155 f. – Schmidt 1906 (wie Anm. 9), S. 760.
31	 Vgl. Schmidt 1882 (wie Anm. 7), S. 63.
32	 Schmidt 1906 (wie Anm. 9), S. 701: »1859 wurde das Schiff für 
18000 T., die der Geiststift vorschoß, vollständig neu braun in braun 
gemalt vom Maler J. P. Sörensen aus Merseburg mit dessen Gehülfen 
R. de Boer, J. Weddy und L. Lohse, während die Bilder im Chor z. T. 
nur aufgefrischt wurden.«
33	 Brinz 1976 (wie Anm. 3), o. S. – Der erste Buchstabe auf dem 
Vermerk ist stark verblasst und daher kaum leserlich. Bei dem 
Anfangsbuchstaben des Nachnamens scheint es sich eher um ein H 
als um ein W zu handeln. Allerdings ist für den infrage kommen-
den Zeitraum in Sangerhausen kein Maler mit dem Namen Heise 
bekannt, ein Maler namens Friedrich Weise hingegen schon. Vgl. 
Friedrich Schmidt: Der Sangerhäuser Maler Friedrich Weise 1836–
1876, in: Heimatkalender für den Kreis Sangerhausen und die Gol-
dene Aue 1 (1928), S. 73–76. In dem kurzen Aufsatz ist jedoch an 
keiner Stelle erwähnt, dass Weise Restaurierungsarbeiten an Gemäl-
den durchgeführt hätte.
34	 Vgl. Brinz 1976 (wie Anm. 3), o. S. – Der Kaufpreis soll 15.000 
Mark betragen haben. Herrn Pfarrer Johannes Müller aus Sanger-
hausen sei für diesen Hinweis herzlich gedankt.

das sich heute in Quedlinburg befindet, in die Jako-
bikirche.29 Vermutlich hat es seiner Größe und dem 
Programm nach ursprünglich am Kreuzaltar der Klos-
terkirche gestanden.30 In der Jakobikirche wurde es 
an der südöstlichen Seite des Langhauses neben dem 
Eingang aufgehängt (Abb. 4).31 Unter diesem Anbrin-
gungsort direkt an der feuchten Kirchenmauer dürfte 
der Erhaltungszustand erheblich gelitten haben.

1859 erfuhr der Innenraum der St. Jakobikirche 
eine durchgreifende Restaurierung, bei der der Kir-
chenraum neu gefasst und die Bilder im Chor »aufge-
frischt« wurden.32 Bei dieser Gelegenheit wurde auch 
das Retabel restauriert, was Georg Brinz einem mit 
Bleistift geschriebenen Vermerk »F. [?] Heise. Pictor. 
Sangerhusanum 21. September 1859« (Abb. 5) auf der 
heute verkleideten Rückseite der Mitteltafel entneh-
men konnte.33 Vermutlich im Zuge dieser Restaurie-
rung wurden die Malereien der ehemaligen Flügel
innenseiten entfernt. Zu dieser Zeit dürften auch die 
Flügel gegeneinander getauscht worden sein.

Mehr als einhundert Jahre später erfolgte ab Herbst 
1973 die Restaurierung durch Brinz im Institut für 
Denkmalpflege in Halle. Die Mitteltafel war offenbar 
leicht von Anobien befallen, die Rahmung (Linden-
holz) durch den Schädlingsbefall fast zerstört. Zudem 
fehlte bereits ein erheblicher Teil der oberen Rah-
menleiste. Beschädigungen stellte Brinz vor allem im 
Bereich des Kreuzes, des Hauptes Christi, des rechten 
Arms und der »INRI«-Tafel fest. Außerdem wies die 
Mitteltafel zahlreiche Übermalungen auf. Die Male-
reien auf den Flügeln hingegen waren weitgehend 
unbeschädigt. Die sichernden, reinigenden und retu-
schierenden Maßnahmen sowie Ergänzungen der Rah-
men und eine stabilisierende Verkleidung der Rück-
seite der Mitteltafel waren 1976 abgeschlossen und 
das Retabel wurde nach Quedlinburg verkauft, wo es 
am 12. Oktober am heutigen Ort aufgestellt wurde.34

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



12

Nachdem 1981 einige provisorische Instandset-
zungsmaßnahmen an dem Retabel vorgenommen wor-
den waren, folgte im Sommer 1983 eine weitere Restau
rierung, die vor Ort in der Kirche von Mitarbeitern der 
»Kirchlichen Werkstatt Erfurt« durchgeführt wurde.35 
Einem Aktenvermerk und dem Restaurierungsbericht 
zufolge wies die Mitteltafel im Bereich der in den 
1970er Jahren aufgetragenen Retuschen Blasenbildun-
gen und Farbveränderungen auf. Bedingt durch Raum-
klimadifferenzen zwischen Restaurierungswerkstatt 
und Kirche hatte sich die Mitteltafel verzogen und war 
deshalb zu fest in den Rahmen eingespannt, sodass die 
Grundier- und Farbschichten im oberen und unteren 
Rahmenbereich gestaucht wurden. Die Farbfassungen 
zeigten vor allem auf der Mitteltafel und vereinzelt auf 
den Flügeln starke Lockerungen. Partielle Malschicht-
verluste und Blasenbildungen auf der zentralen Bild-

Abb. 4  Jakobikirche in Sangerhausen: Das heute in Quedlinburg befindliche Kreuzigungsretabel an seinem ehemaligen Anbringungsort im südlichen 
Eingangsbereich der Jakobikirche, 1919.

tafel waren mutmaßlich auf eine zu starke Isolierung 
der Grundierung, die die Bindung zwischen Grundier-
schicht und Farbe hemmte, zurückzuführen.

Insgesamt ist das Kreuzigungsretabel trotz seiner 
wechselvollen Geschichte, dem beklagenswerten Voll-
verlust der ehemaligen Flügelinnenseiten und der pro-
blematischen Neumontage im Bestand seiner Malerei 
relativ gut erhalten. Die Restaurierungsberichte sowie 
die vor Ort mögliche Autopsie bestätigen die weitge-
hend zuverlässige Aussagekraft des heutigen Erschei-
nungsbildes, sodass eine von der Malerei ausgehende 
kunsthistorische Einordnung auf einem gesicherten 
Bestand ansetzen kann.

Der Stifter des Retabels
Der Stifter, der auf dem Retabel zu Füßen des Kreu-
zes kniet, ist inschriftlich nicht bezeichnet. Zu seiner 

Abb. 5  Rückseitiger Restaurierungseintrag auf der Mitteltafel des 
Kreuzigungsretabels, 1859.

Identifizierung können deshalb nur sein reich besetz-
tes Gewand und der Wappenschild dienen, durch den 
er sich ausweist (Abb. 6). Bisher ist noch kein Versuch 
unternommen worden, die Hausmarke auf dem Wap-
penschild zu identifizieren. Ihre Form geht von einer 
Wolfsangel aus, die im oberen Teil von einem Schräg-
kreuz durchschnitten wird und im unteren Teil durch 
das Anfügen einer Zick-Zack-Linie den Buchstaben 
›R‹ bildet. Die weiße Hausmarke ist auf rotem Grund 
in der Wappenform einer Tartsche wiedergegeben. 
Dies und der kostbare Pelzbesatz an den Säumen des 
Gewandes lässt in dem Stifter einen Dignitär oder 
höheren Amtsträger erwarten, wie er in dem Kloster 

35	 Vgl. Verena Kyselka u. Konrad Riemann: Bericht und Vermerk 
zur Restaurierung vom 15 Juni 1983, Altaktenarchiv, Landesamt für 
Denkmalpflege und Archäologie Sachsen-Anhalt, RE 84. – Dem 
Aktenvermerk und dem zweiseitigen Restaurierungsbericht sind 
keine Abbildungen beigefügt. Hauptkonservator Konrad Riemann 
weist in seinem Aktenvermerk explizit darauf hin, dass der Restau-
rierungsbericht von Georg Brinz nicht vorlag und dementsprechend 
nicht im Zustandsprotokoll berücksichtigt werden konnte.

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



13

durch die Ämter des Priors oder Subpriors vorhanden 
war.

Hausmarken waren im Spätmittelalter bürgerliche 
und großbäuerliche Entsprechungen zu den adligen 
Wappen. Sie sind – wie auch Meisterzeichen – oft aus 
einfachen geometrischen Linien zusammengesetzt 
und dienten ähnlich wie die Initialen eines Namens 
zur Kennzeichnung von Eigentum wie Gegenständen, 
Gebäuden oder Vieh und dürften aus der Namens- 
oder Zeicheninschrift hervorgegangen sein. Die oft-
mals kaum zu entschlüsselnden Hausmarken wurden 
zu heraldischen Figuren, indem sie beispielsweise auf 
einen farbigen Schild aufgemalt wurden, und konnten 
so auch zur Basis für die Herausbildung eines Wappens 
werden.36 Einer solchen Stufe gehört auch das Wappen 
des Sangerhausener Retabels an. Wie bei Steinmetz- 
und Meisterzeichen gibt es Formen, die aus einfachen 
geometrischen Gebilden oder der Addition von Ker-
ben entstanden sind, wie Formen, die eine vereinfachte 
bildliche Figuration haben. Bei den Hausmarken dürf-
ten zudem auch Darstellungen eine größere Rolle spie-
len, die sich aus Initialen der Namen entwickelt haben. 
Ein solcher Fall scheint auf dem Retabel vorzuliegen, 
wo vor allem der Buchstabe ›R‹ markant ist.

Unter den namentlich überlieferten Ordenspersonen 
aus dem Sangerhausener Konvent des 15. Jahrhunderts 
enthält nur Kaspar Rockenbach die Initiale ›R‹. Er ist 

Abb. 6  St. Servatius in Quedlinburg: 
Altarretabel auf dem Hochaltar, ehemals 
aus dem Augustinereremiten-Kloster 
Sangerhausen, Detail der Mitteltafel mit 
Stifterdarstellung.

36	 Vgl. Carl-Gustav Homeyer: Die Haus- und Hofmarken, Berlin 
1890 [ND Aalen 1967], S.139–144 u. S.  230–233. – Karl Konrad 
August Ruppel: Die Hausmarke. Das Symbol der germanischen 
Sippe, Berlin 1939, S. 14. – Agathe Franziska Kaiser, Erich Dieter 
Linder: Familiengeschichte und Wappenkunde. Ein Wegweiser zur 
Genealogie und Heraldik, Augsburg 1994, S. 133. – Adolf Matthias 
Hildebrandt: Wappenfibel. Handbuch der Heraldik, bearb. von 
Ludwig Biewer, Neustadt an der Aisch 1998, S. 201–209. – Georg 
Scheibelreiter: Heraldik, Wien 2006, S. 82 f. – Art. Hausmarke, in: 
Handwörterbuch zur Rechtsgeschichte, Bd. 2 (2011), Sp. 815–817 
(Ruth Schmidt-Wiegand).

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



14

1492 als Prior bezeugt, wobei sein Vorgänger zuletzt 
1490 und sein Nachfolger 1502 erwähnt werden.37 

Ob er zuvor als Subprior tätig war, ist nicht bekannt, 
wie sein Werdegang überhaupt im Dunkeln liegt. Da 
unter den Augustinern ein Austausch der Dignitäre 
innerhalb des Ordens weit verbreitet war, ist eine Her-

37	 Eine Auflistung aller namentlich überlieferten Konventsmitglie-
der bei Schmidt 1906 (wie Anm. 9), S. 757 f.
38	 Vgl. Oliver Auge: Stiftsbiographien. Die Kleriker des Stuttgarter 
Heilig-Kreuz-Stifts (1250–1552) (Schriften zur südwestdeutschen 
Landeskunde, Bd. 38), Leinfelden-Echterdingen 2002, S. 312 f.
39	 Vgl. Auge 2002 (wie Anm. 38), S. 312.
40	 Vgl. Ute Fessmann: Abt Bernhard Rockenbauch (amt. 1471–
1493) und das Tafelbild der »Bernhardsminne« in Bebenhausen, in: 
Kloster Bebenhausen. Neue Forschungen. Tagung der Staatlichen 
Schlösser und Gärten Baden-Württemberg und des Kunsthistori-
schen Instituts der Christian-Albrechts-Universität zu Kiel am 30. 
und 31. Juli 2011 in Kloster Bebenhausen, hg. v. Klaus Gereon 
Beuckers u. Patricia Peschel (Wissenschaftliche Beiträge der Staat-
lichen Schlösser und Gärten Baden-Württemberg, Bd. 1), Stuttgart 
2011, S. 173–185.
41	 Vgl. Werner Kuhn: Die Studenten der Universität Tübingen zwi-
schen 1477 und 1534. Ihr Studium und ihre spätere Lebensstellung, 
Göppingen 1971, Bd. 2, S. 438. – Auge 2002 (wie Anm. 38), S. 312 f.
42	 Vgl. Auge 2002 (wie Anm. 38), S. 312.

Abb. 7  Hofer Altar von Hans Pleydenwurff und Werkstatt (um 1465): 
Kreuzigung, Bayerische Staatsgemäldesammlungen München, Alte Pina-
kothek Inv. Nr. 670.

Abb. 8  St. Lorenz in Nürnberg: Epitaph für Vikar Georg Rayl (um 1494) 
von Jakob Elsner.

kunft Rockenbachs von außerhalb des Harzraumes 
sehr wahrscheinlich. In der Tat gibt es Belege für einen 
Chorherren mit Namen Kaspar Rockenba(u)ch im Hei-
lig-Kreuz-Stift in Stuttgart zwischen 1502 und 1509.38 
Aus dem gleichen familiären Umfeld einer großbäuer-
lichen Aufsteigerfamilie stammte der Abt des Zister-
zienserklosters Bebenhausen bei Tübingen, Bernhard 
Rockenba(u)ch aus Magstadt (amt. 1471–1493),39 der 
auch als Stifter eines Tafelgemäldes in Erscheinung 
getreten ist.40 Im Wintersemester 1478/79 ist an der 
theologischen Fakultät der Universität Tübingen ein 

als »cursor theologiae ordinis S. Augustini« immatriku-
lierter Kaspar Rockenbach (Rockembach) bezeugt,41 
dessen Identität mit dem späteren Stuttgarter Chor-
herrn des Stuttgarter Heilig-Kreuz-Stifts fraglich ist. 
Oliver Auge, der sich intensiv mit den Biographien der 
Stuttgarter Kleriker auseinander gesetzt hat, vermutet 
in dem in Tübingen immatrikulierten Kaspar einen 
Lektor, der nicht dem Universitätsbetrieb zugeordnet 
war, sondern am Tübinger Augustinereremiten-Klos-
ters tätig gewesen sei.42 Dies könnte eine Identität des 
1478/79 in Tübingen immatrikulierten Kaspar mit dem 
ab 1492 bezeugten Prior von Sangerhausen nahelegen, 
der dann über das Tübinger Augustinereremiten-Klos-
ter seine Ordenskarriere startete und in den Harz kam. 
Die Altersstruktur beider stimmt zumindest über-
ein, zudem legen die verschiedenen Nachweise des 
Namens im württembergischen Umfeld eine Herkunft 
des Priors aus Südwestdeutschland nahe. Viel mehr ist 
aufgrund der lückenhaften Quellenlage derzeit nicht 
zu erschließen.

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



15

Für das Retabel wäre aus einer Identifizierung des 
Priors mit dem Tübinger Lektor eine Datierung nicht 
vor der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts zu erwar-
ten, was sich mit der Belegung des Priors 1492 deckt. 
Der Sangerhausener Prior kann längstenfalls von 1490 
bis 1502 dieses Amt ausgefüllt haben, unter Einbezie-
hung eines möglichen Subpriorenamtes könnte er seit 
den 1480er Jahren vor Ort gewesen sein.

»Malerei, der fränkischen Schule angehörig, nicht 
ohne Werth«
Eine kunsthistorische Einordnung des Retabels ist 
bisher nicht erfolgt. 1882 meinte der Historiker 
Julius Schmidt die Stadtansicht im Hintergrund der 
Ölbergszene sei der »Prospect einer mittelalterlichen, 
dem Anscheine nach süddeutschen Stadt«. Das Tripty-
chon sei deshalb vielleicht aus einer der süddeutschen 
Malerschulen in Nürnberg oder Ulm hervorgegan-
gen.43 Der Prospekt lässt sich allerdings mit keiner 
konkreten spätmittelalterlichen Stadtansicht in Verbin-
dung bringen, sondern ist eine komponierte Vedute, 
die eher nach Gesetzmäßigkeiten der Bildkomposition 
als einem realen Stadtpanorama entwickelt wurde. Mit 
seiner Einschätzung der Herkunft des Retabels stand 
Schmidt nicht alleine, denn im gleichen Jahr erwähnt 
der Chronist Clemens Menzel Altartafeln aus dem 
Augustinereremiten-Kloster, »deren Malerei, der frän-
kischen Schule angehörig, nicht ohne Werth ist«,44 mit 
denen er offenbar das heute in Quedlinburg aufge-

43	 Schmidt 1882 (wie Anm. 7), S. 63.
44	 Menzel 1882 (wie Anm. 11), S. 155. Die mögliche süddeutsche 
Provenienz des Retabels wiederholen  Schmidt 1906 (wie Anm. 9), 
S. 769 f. – Schmidt 1917 (wie Anm. 11), S. 132. – Ernst Schubert: 
Stätten sächsischer Kaiser. Quedlinburg, Memleben, Magdeburg, 
Hildesheim, Merseburg, Goslar, Königslutter, Meißen, Leipzig 1990, 
S. 68. – Georg Dehio: Handbuch der deutschen Kunstdenkmäler. 
Sachsen-Anhalt I. Regierungsbezirk Magdeburg, bearb. v. Ute Bed-
narz u. Folkhard Cremer, München  2002, S. 721.

Abb. 9  St. Servatius in Quedlinburg: Altarretabel auf dem Hochaltar, ehemals aus dem Augustinereremiten-Kloster Sangerhausen, Detail der Mitteltafel 
mit der Kreuzigung Christi.

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



16

stellte Retabel meinte. Der bisher einzige Datierungs-
vorschlag stammt von Restaurator Georg Brinz, der 
das Retabel in seinem Restaurierungsbericht in das 
letzte Viertel des 15. Jahrhunderts datierte, was 1989 
Klaus Voigtländer von ihm übernahm.45

Die Einschätzung von Schmidt und Menzel ging 
1882 jedoch in die richtige Richtung: Die fränkische 
Stadt Nürnberg war im ausgehenden Mittelalter ein 
blühendes Zentrum der Künste und Wissenschaf-
ten und zählte zu den bedeutendsten Handelszen
tren Europas. Als freie Reichsstadt genoss Nürnberg 
einen Sonderstatus; die Zunftfreiheit, die der Rat den 
›freien Künsten‹ gewährte, erleichterte es auswärtigen 
Malern und Bildhauern sich in Nürnberg niederzulas-
sen. Einer dieser zugewanderten Künstler war Hans 
Pleydenwurff, der 1457 von Bamberg nach Nürnberg 
umsiedelte und eine Werkstatt aufbaute.46 Seine Werke 
zeugen von dem Einfluss niederländischer Meister der 
Generation von Rogier van der Weyden und Dieric 
Bouts, deren Kunst er wahrscheinlich auf Reisen stu-
diert hatte.47 Hans Pleydenwurff war in der Mitte des 
15. Jahrhunderts die herausragende Künstlerpersön-
lichkeit Frankens. Zuletzt hat Robert Suckale seine 
Bedeutung noch einmal umfassend gewürdigt, dank 
welcher Nürnberg zeitweilig zum »kreativsten Zent-
rum der deutschen Malerei« geworden sei.48

Auch der Meister des heute in Quedlinburg ausge-
stellten Kreuzigungsretabels konnte sich dem künstle-
rischen Einfluss Pleydenwurffs offenbar nicht entzie-
hen: So weist das Retabel mehrere Gemeinsamkeiten 
vor allem mit dem Hofer Altar auf, der um 1465 für 
den Hochaltar der Hofer Michaeliskirche in der Pley-
denwurff-Werkstatt entstanden ist (Abb. 7, 10 u. 15). 
Die zwei noch erhaltenen Flügelpaare befinden sich 
heute in der Alten Pinakothek von München.49 Deutli-
che Gemeinsamkeiten zwischen dem Kreuzigungsreta-
bel und dem Hofer Altar lassen sich zunächst im Typus 

des Gekreuzigten feststellen. Fast identisch ist die Posi-
tionierung des leblosen Körpers Christi am Kreuz mit 
angewinkelten, vom Betrachter aus gesehen leicht nach 
links geneigten Beinen, dem nach vorn fallenden dor-
nengekrönten Haupt und den geballten Händen. Bei 
beiden Darstellungen fließt das Blut aus den Wund-
malen der Handflächen an den Innenseiten der Arme 
entlang; motivisch ähnlich sind auch die Blutbahnen 
aus der Seitenwunde am Oberkörper und den Beinen. 
Aufschlussreich sind die relativ ähnlichen Körperpro-
portionen, wobei der Gekreuzigte des Quedlinburger 
Retabels mit etwas breiteren Brustkorb, kräftigeren 
Schenkeln und Waden eine vergleichsweise wuchtigere 
Anlage aufweist.

Darüber hinaus sind ebenso die Ölbergszenen iko-
nographisch und motivisch auffallend nah verwandt 
(Abb. 10 u. 12). Im 15. Jahrhundert bildete sich eine 
neue Ikonographie der Szene des Gebetes am Ölberg 
heraus, die in zahlreichen Passionszyklen Niederschlag 
fand.50 Sowohl in der Komposition als auch in der Iko-
nographie entspricht die Quedlinburger Darstellung 
dieser insbesondere in der Nürnberger Kunst breit 
verankerten Bildtradition. So kniet Christus in beiden 
Darstellungen zu Gottvater betend, der Kelch der Pas-
sion möge an ihm vorübergehen (»Pater si fieri potest 
transeat a me calix«), mit aufgerichtetem Oberkörper 
vor einem Felsen, über dem ein Engel schwebt, wäh-
rend die Jünger um ihn herum schlafen und die von 
Judas geführte Soldatenschar immer näher kommt. 
Die Idee der sich durch ein hölzernes Stadttor drän-
genden Häscher, die einen sich durch die Wiesen-
landschaft schlängelnden Weg entlanglaufen, stammt 
offenbar bei beiden von einer gemeinsamen Vorlage, 
allerdings rückt der Maler des Quedlinburger Kreuzi-
gungsretabels die Menschenmenge weiter in die Ferne 
und ergänzt die Szenerie im Hintergrund um eine 
kompositorisch die Jünger in den Goldgrund hinein 

überhöhende Stadtansicht. Eine vergleichbare Kom-
position liegt auch den Buchmalereien in den Stun-
denbüchern in München und Augsburg aus der Nürn-
berger Wolgemut-Werkstatt zugrunde.51 Eng verwandt 
auf dem Hofer Altar und dem Quedlinburger Retabel 
ist der schlafende Petrus, der den Kopf in seine rechte 
Hand stützt und seinen linken Arm um seinen Bauch 
führt. Für die Positionierung der angewinkelten Beine 
des alternden Jüngers diente dem Maler des Kreuzi-
gungsretabels womöglich ein Kupferstich von Martin 
Schongauer als Vorlage (Abb. 11).52 In einem kompi-
lierenden Verfahren folgte der Meister des Quedlin-

45	 Brinz 1976 (wie Anm. 3), o. S. – Voigtländer 1989 (wie Anm. 2), 
S. 138 f.
46	 Zur Pleydenwurff-Werkstatt vgl. zuletzt Katharina Georgi: 
Illuminierte Gebetbücher aus dem Umkreis der Nürnberger Pley-
denwurff-Wolgemut-Werkstatt, Petersberg 2013. – Zur Biografie 
Pleydenwurffs vgl. Peter Strieder: Tafelmalerei in Nürnberg 1350–
1550, Königstein im Taunus 1993, S. 52–56. – Manfred Grieb (Hg.): 
Nürnberger Künstlerlexikon. Bildende Künstler, Kunsthandwerker, 
Gelehrte, Sammler, Kulturschaffende und Mäzene vom 12. bis zur 
Mitte des 20. Jahrhunderts, 4 Bde., München 2007, Bd. 3, S. 1156. 
– Robert Suckale: Die Erneuerung der Malkunst vor Dürer, 2 Bde., 
Petersberg 2009, Bd. 1, S. 103 f.
47	 Vgl. Strieder 1993 (wie Anm. 46), S. 54.
48	 Suckale 2009 (wie Anm. 46), Bd. 1, S. 8.
49	 Zum Hofer Altar vgl. Alte Pinakothek München. Erläuterungen 
zu den ausgestellten Werken, bearb. v. Peter Eikemeier u. Erich 
Steingräber, München 1983, S.  389–391. – Strieder 1993 (wie 
Anm. 46), S. 194–197. – Martin Schawe (Bearb.): Bayerische Staats-
gemäldesammlungen München. Alte Pinakothek. Altdeutsche und 
altniederländische Malerei, Katalog der ausgestellten Gemälde, Bd. 
2, Ostfildern 2006, S. 254 f. – Suckale 2009 (wie Anm. 46), Bd. 1, 
S. 159; Bd. 2, S. 95–106.
50	 Vgl. Gertrud Schiller: Ikonographie der christlichen Kunst. Die 
Passion Christi, Bd. 2, Gütersloh 1968, S. 58–61.
51	 Bayerische Staatsbibliothek München cgm 127, fol. 76r u. Uni-
versitätsbibliothek Augsburg Cod. I.3.8°1, fol. 33v. – Zu den Stun-
denbüchern vgl. Georgi 2013 (wie Anm. 46), S. 58–83.
52	 Zu Schongauer vgl. Georges Duplessis: Oeuvre de Martin 
Schongauer, Paris 1881. – Max Lehrs: Martin Schongauer. The 
Complete Engravings. A Catalogue Raisonné, San Francisco 2005, 

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



17

burger Retabels beim Oberkörper Petri der auch bei 
Pleydenwurff genutzten Vorlage, die er jedoch durch 
das aufgeschlagene Buch abwandelt. Für den Unter-
körper orientiert er sich hingegen am Stich Schongau-
ers. Auch das Liegemotiv wurde nicht kopiert, sondern 
lediglich modifiziert, da der Quedlinburger Petrus 
seine Beine wesentlich stärker an den Körper zieht als 
die Figur der Vorlage. Möglicherweise regte Schon-
gauers Stich so zu der prägnanten kompositorischen 
Anordnung der gegenläufig ineinander geschobenen 
Figuren Christi und Petri an, wenn nicht eine weitere, 
heute unbekannte Vorlage die Bildfindung Schongau-
ers an die Pleydenwurff-Werkstatt vermittelt hat.

Sehr spezifisch ist der Umgang mit den beigefüg-
ten Gegenständen. Während die Jünger des Hofer 
Altars keine Gegenstände in den Händen halten, wird 
bei Schongauer der Säbel Petri, mit dem er bei der 
Gefangennahme das Ohr des Knechtes abschlagen 
wird, markant an den rechten Bildrand gerückt. Noch 
dominanter ist der in der Mitte von Johannes vorge-
wiesene, geschlossene Codex, der gewissermaßen zum 
Zentrum der gesamten Figurenanordnung wird. Auf 
dem heute in Quedlinburg befindlichen Retabel wird 
das Lesen zum Thema gemacht. So ist Petrus, dessen 
Säbel nur im Körperschatten angedeutet wird, über 
dem geöffneten Codex eingenickt und auch Johannes 
stützt sich auf den geschlossenen Codex, der hier aber 
nur vom Buchschnitt her gezeigt wird. Dadurch erhält 
der Lesegestus Petri eine größere Bilddominanz und 
thematisiert das Gebet oder das Lesestudium in den 
Evangelien als konstitutiven Inhalt.

Auf die Verbreitung einer für die ganze Gruppe prä-
genden Vorlage im Nürnberger Kreis weist die Ölberg-
szene auf dem sogenannten Angst-Altar (um 1490) aus 
der Nürnberger Katharinen-Kirche hin (Abb. 13), die 
in der kompositorischen Gesamtanlage dem Kreuzi-
gungsretabel in Quedlinburg noch näher als der Hofer 

Altar steht. Die noch erhaltenen Tafeln des Angst-
Altars befinden sich heute im Germanischen National-
museum und zählen zu den Nürnberger Altarwerken, 
die weitgehend isoliert in dem im ausgehenden 15. 
Jahrhundert in Nürnberg vom Pleydenwurff-Nach-
folger Michael Wolgemut dominierten Stilgepräge 
stehen.53 Vergleichbar zwischen den Darstellungen in 
Quedlinburg und auf dem Angst-Altar ist zunächst die 
Anlage der Landschaft mit der von Architektur und 
stilisierten Bäumen geprägten Horizontlinie. Während 
Judas und die Soldatenschar in Quedlinburg kleinfigu-
rig in weiter Entfernung erscheinen, zieht der Meister 
des Angst-Altars die Häscher weiter in den Bildvorder-
grund und trennt sie räumlich durch den Bach Kidron, 
den Judas im Begriff zu überschreiten ist, von Christus 
und den Jüngern. Kompositorische Analogien zwi-
schen den Werken zeigen sich vor allem in der Positio-
nierung des in Todesangst betenden Christus vor dem 
Felsen im Vordergrund und in der Gruppierung der 
schlafenden Jünger in der linken Bildhälfte. Die Par-
allelen zwischen beiden Ölbergszenen sind vor allem 
kompositioneller und motivischer Natur, während 
sich stilistische Bezüge kaum herstellen lassen. Die 
Gemeinsamkeiten legen jedoch eine gleiche Vorlage 
nahe, die bisher nicht identifiziert wurde.

Dem Hofer Altar sehr nahe steht der Engel in der 
Ölbergdarstellung, der auf dem Quedlinburger Retabel 
wie eine spiegelverkehrte Kopie des linken Engels aus 
der um 1465 geschaffenen Anbetung des Kindes wirkt 
(Abb. 15 u. 16). Sowohl das ovale Gesicht mit hoher 
Stirn, das von einer schulterlangen blonden Locken-
pracht gerahmt wird, als auch das weiße Gewand mit 
seiner spezifischen Kragenform entspricht dem Detail 
aus der Pleydenwurff-Werkstatt. Erstaunlich ähnlich 
sind auch die Faltenverläufe der Gewänder, die auf 
Taillenhöhe gegürtet werden, zwischen den angewin-
kelten Beinen jeweils einen geraden Faltensteg bilden 

und in einem Wirbel münden. Hier ist eindeutig eine 
gemeinsame Vorlage wirksam.54

Aus dem Motivschatz der Pleydenwurff-Werkstatt 
und des Hofer Altars leitete der Meister des Kreuzi-
gungsretabels womöglich auch die blauen, mit feiner 
goldener Zierborte versehenen Marienkleider sowie die 
Schleier und Hauben ab, welche tief in die Stirn gezo-
gen sind und sich eng um das Kinn legen. Gleichwohl 
sind diese Motive in der süddeutschen Kunst des ausge-
henden 15. Jahrhunderts allgemein verbreitet. Ebenso 
erinnert die Gesichtstypik der Quedlinburger Figuren 

insb. S. 124–126. – Stephan Kemperdick: Martin Schongauer. Eine 
Monographie (Studien zur internationalen Architektur- und Kunst-
geschichte, Bd. 32), Petersberg 2004.
53	 Zum Angst-Altar vgl. Eberhard Lutze, Eberhard Wiegand: Die 
Gemälde des 13.–16. Jahrhunderts, Text- und Bildband, (Kataloge 
des Germanischen Nationalmuseums zu Nürnberg), Leipzig 1937, 
S.  132, Abb.  85–87. – Vgl. zusammenfassend Strieder 1993 (wie 
Anm. 46), S. 96–100. – Die Darstellungen der Ölbergszene aus dem 
Skizzenbuch Wolgemuts (Kupferstichkabinett Berlin 78 B 3a, fol. 
30r u. 30v) weichen von der Komposition des Angst-Altares sehr 
ab. Vgl. Richard Bellm: Wolgemuts Skizzenbuch im Berliner Kup-
ferstichkabinett. Ein Beitrag zur Erforschung des graphischen Wer-
kes von Michael Wolgemut und Richard Pleydenwurff (Studien zur 
deutschen Kunstgeschichte, Bd. 322), Baden-Baden 1959.
54	 Die Nürnberger Vorlage Pleydenwurffs wirkt auch noch im Werk 
von Veit Stoß nach. So setzt er die Ölbergszene als Mittelszene der 
Volkamerschen Gedächtnisstiftung in St. Sebald in Nürnberg (1499) 
ein, wo er sie spiegelt, so dass Christus nach rechts gewandt ist. Der 
Szenenaufbau mit den Jüngern im unteren Drittel vereinfacht die 
Bildanlage, die Stoß an einem um 1485 datierten Steinrelief der 
Ölbergszene im Krakauer Nationalmuseum aus der Nürnberger Vor-
lage entwickelt hatte, wo er die Jünger halbkreisförmig um Christus 
anordnete. Zum Relief der Volkamerschen Gedächtnisstiftung vgl. 
Veit Stoß in Nürnberg. Werke des Meisters und seiner Schule in 
Nürnberg und Umgebung, Begleitband zur Ausst. im Germanischen 
Nationalmuseum Nürnberg, red. Rainer Kahsnitz, München 1983, 
Kat. Nr. 20, S. 218–257 (Rainer Kahsnitz). – Gottfried Sello: Veit 
Stoß, München 1988, S.  23–26. (beide ohne Verweis auf das Kra-
kauer Relief). – Zum Krakauer Relief vgl. Wojciech Marcinkowski 
u. Tomasz Zaucha: Gallery ‹Art of Old Poland, The 12th–18th Cen-
tury‹. The National Museum of Krakow. The Bishop Erazm Ciołek 
Palace, Krakau 2013, S. 31–33.

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



18

teilweise an die Physiognomien der Nürnberger Tafel-
malerei, die durch lange, gerade Nasen und die durch 
ein mittig durchschnittenes Oval gebildete Augenform 
geprägt sind. So zeigen die ovalen und flächigen Frau-
enantlitze in der Hofer Kreuzigungsszene Ähnlichkei-
ten mit den Marien des Quedlinburger Retabels, wenn 

auch deren Gesichter etwas voller wirken. Schließlich 
erinnern der feinmalerische Farbauftrag, die klar kon-
turierten Umrisse und die blassen Inkarnate an fränki-
sche Malerei. Jedoch ist die Malerei der Pleydenwurff-
Werkstatt detailreicher und etwas feiner, weshalb die 
Kritik von Julius Schmidt am Quedlinburger Retabel, 
dessen »Malerei stellenweise handwerksmäßig und tro-
cken [und in der] Zeichnung vielfach incorrect«55 sei, als 
ein Abgrenzungsmerkmal anzusehen ist. Auch in der 

etwas hölzernen und starren Figurenauffassung der 
Quedlinburger Figuren, die sich beispielsweise in dem 
ungelenken Bewegungsmotiv des kahlköpfigen Scher-
gen sowie der starren Armbewegung des spottenden 
Soldaten der Kreuztragung und der unentschlossenen 
Ponderation von Johannes auf der Mitteltafel nieder-
schlägt, offenbart sich eine enge Bindung an Vorlagen, 
die auch schon Schmidt sah, der »die Bewegung der 
Figuren [als] etwas gewaltsam und eckig« bezeichnete. 
Künstlerisch erhöhen diese übersteigerten Bewegungs-

Abb. 10  Hofer Altar von Hans Pleydenwurff und Werkstatt (um 1465): 
Gebet Christi am Ölberg, Bayerische Staatsgemäldesammlungen Mün-
chen, Alte Pinakothek Inv. Nr. 663.

Abb. 11 Martin Schongauer: Passionsfolge, L. 19, Kupferstich: Gebet 
Christi am Ölberg (um 1480).

Abb. 12  St. Servatius in Quedlinburg: Altarretabel auf dem Hochaltar, 
ehemals aus dem Augustinereremiten-Kloster Sangerhausen, rechter 
Flügel: Gebet Christi am Ölberg.

55	 Schmidt 1882 (wie Anm. 7), S. 63.

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



19

muster jedoch die Lesbarkeit der Szene und unterstrei-
chen den kompositorischen Aufbau, sind also weniger 
als Schwäche, sondern eher als eine etwas manierierte 
Fortentwicklung zu lesen.

Insgesamt steht das Quedlinburger Triptychon dem 
künstlerischen Umkreis der Nürnberger Tafelmalerei 
nahe und zeigt dort nicht nur Bezüge zu Pleyden-
wurff, sondern ebenso zu Michael Wolgemut, dem 
Nachfolger Hans Pleydenwurffs und späteren Lehrer 
Albrecht Dürers. Wolgemut wurde zwischen 1434 
und 1437 geboren und erhielt seine Ausbildung ver-
mutlich bei seinem Vater Valentin in Nürnberg. 1471 
war er nachweislich in der Münchener Werkstatt von 
Gabriel Mäleßkircher tätig.56 Ob er vor seinem Weg-
gang nach München in Nürnberg womöglich bereits in 
der Werkstatt von Hans Pleydenwurff gearbeitet hatte, 
ist nicht geklärt. Dementsprechend ist umstritten, ob 
und inwieweit Wolgemut bereits am Hofer Altar – ins-
besondere an der Ölbergszene, der Auferstehung, der 
Kreuzigung und der Kreuzabnahme – beteiligt war.57 
Als Pleydenwurff 1472 hochbetagt starb, heiratete 
Wolgemut 1473 dessen Witwe Barbara und übernahm 
die Werkstatt, die er später wahrscheinlich gemeinsam 
mit seinem Stiefsohn Wilhelm Pleydenwurff führte.58 
In der Forschung wird Michael Wolgemut gegenüber 
Hans Pleydenwurff ein eher unternehmerisches als 
künstlerisches Geschick zugeschrieben.59 Dennoch 
reifte im Umkreis der Werkstatt seit den 1470er-Jahren 
eine neue Künstlergeneration heran, die sich zuneh-
mend von dem stark der niederländischen Malerei 
verpflichteten Stil Pleydenwurffs abnabelte und eigene 
Lösungen fand – jedoch stets ohne dabei ihre Her-
kunft zu verleugnen.60

In der Werkstatt Michael Wolgemuts entstand um 
1484 der Predellenflügel eines Altars für die Feucht-
wanger Stiftskirche, dessen Johannesfigur Ähnlich-
keiten mit dem Apostel Johannes der Quedlinburger 

Abb. 13  Angst-Altar aus der Katharinen-Kirche in Nürnberg (um 1490), 
Umkreis Michael Wolgemut: Gebet Christi am Ölberg, Germanisches 
Nationalmuseum Nürnberg Inv. Nr. Gm 159a.

Abb. 14  Retabel aus der Dominikanerkirche St. Paul in Göttingen (Pau-
linerretabel) von Hans Raphon (1499): Gebet Christi am Ölberg, National-
galerie Prag.

56	 Vgl. Strieder 1993 (wie Anm. 46), S. 65.
57	 Vgl. Strieder 1993 (wie Anm. 46), S. 58 u. 66.
58	 Vgl. Suckale 2009 (wie Anm. 46), Bd. 1, S. 138.
59	 Vgl. Suckale 2009 (wie Anm. 46), Bd. 1 S. 8. – Dem Unterneh-
mergeist Michael Wolgemuts dürfte die Blüte der spätmittelalterli-
chen Nürnberger Buchmalerei in einem nicht unerheblichen Maße 
zu verdanken sein. Vgl. Georgi 2013 (wie Anm. 46), S. 148. – Zur 

Werkstatt Wolgemuts vgl. auch Maximilian Benker: Ulm in Nürn-
berg. Simon Lainberger und die Bildschnitzer für Michael Wolge-
mut, Weimar 2004, insb. S. 27–30.
60	 Vgl. Strieder 1993 (wie Anm. 46), S. 65.

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel



20

Kreuztragung aufweist (Abb. 17 u. 18).61 Beiden sind 
eine ähnliche Kopfanlage und vergleichbare, etwas 
verzerrte Physiognomien mit überlangen Nasen und 
die tiefen Haaransätzen gemein. Besonders deutlich 
sind die Gemeinsamkeiten in den Augenpartien, 
wo bei beiden auf der Grundlage einer annähernd 
kreisrunden Grundform sehr ähnlich fleischige und 
geschwollene Ober- und Unterlider zu finden sind. 
Vergleichbar sind auch die schmalen, parallel zur obe-
ren Lidfalte verlaufenden Augenbrauen. Der Meister 
des Kreuzigungsretabels verwendet diese markante 
Augenform in abgeschwächtem Modus mehrfach, so 
beispielsweise bei den Jüngern Johannes und Jakobus 
der Ölbergszene und der Gottesmutter bei der Kreuz-
tragung. Letztlich geht diese Anlage der Augen bereits 
auf Gesichter aus der Pleydenwurff-Werkstatt zurück, 
erhält jedoch unter Wolgemut durch eine größere Flä-
chigkeit und weniger malerische Ausgestaltung eine 
größere Prägnanz.

In der Nürnberger Lorenzkirche befindet sich das 
um 1494 datierte Epitaph des Vikars Georg Rayl, das 
dem Maler Jakob Elsner aus dem Umkreis Wolgemuts 

zugeschrieben wird und das offenbar bereits Bildfor-
mulierungen Albrecht Dürers verarbeitet (Abb.  8).62 
Seine kompositorische Anordnung der Figuren ist 
der Quedlinburger Kreuzigungsgruppe sehr ähnlich 
(Abb.  9). Sowohl die Anordnung des T-förmigen 
Kreuzes als auch die Positionierung der Assistenz
figuren von Maria und Johannes stimmen überein. Der 
Typus des Gekreuzigten mit dem nach vorn gesunke-
nen Kopf sowie den seitlich angewinkelten Beinen 
dürfte bei beiden Malereien von demselben Vorbild 
abgeleitet worden sein, das offenbar auch schon auf 
die Kreuzigungstafel des Hofer Altars gewirkt hatte 
(Abb.  7). Besonders ähnlich wirkt das Rayl-Epitaph 
wegen des in Dreiviertelansicht dargestellten Stifters 
zwischen Maria und dem Kruzifixus. Um die Häupter 
der Stifter schlängelt sich jeweils ein Spruchband, das 
in Quedlinburg in der Form eines Omega-Majuskels, 
in Nürnberg (Miserere mei domine) vertikal aufsteigt. 
Von vergleichbarer Art sind die beiden Evangelisten 
sowohl in den Grundzügen ihrer Gesichter, die durch 
die leicht schräggestellten Augen und den kaum merk-
lich geöffneten Mund charakterisiert sind, als auch in 

der Kopfhaltung mit dem nach vorn gestreckten Hals 
und dem angehobenen Kinn. Die Marien verbindet 
die Geste, mit der sie nach dem Schleier greifen und 
den Stoff schlaufenartig bündeln, als wollten sie ihre 
Tränen damit trocknen.

Vergleichbar sind auch die Drapierungen des Len-
dentuchs, das sich bei beiden Tafeln um die Hüf-
ten Christi, zwischen den Oberschenkeln hindurch 
schlingt und schwungvoll seitlich am Stamm des 
Kreuzes herabweht. Die Gesamtanlage des Qued-
linburger Christus steht dem Gekreuzigten auf dem 
Hofer Altar zweifelsfrei näher als dem länger gestreck-
ten und dadurch knorriger und hagerer wirkenden 
Körper auf dem Rayl-Epitaph (Abb. 8), allerdings gibt 
es Motivdetails, die das Quedlinburger Retabel und 
das Rayl-Epitaph miteinander verbinden, beim Hofer 
Altar aber nicht zu finden sind. Beispiele hierfür sind 
die Blutschattierungen auf dem Lendentuch oder die 
Form der Blutrinnsale über dem Brustbein. Bei beiden 
liegen in sehr ähnlicher Weise einzelne Blutstropfen 
wie Tränen auf Wange und Nasenrücken – ein so nicht 
sehr verbreitetes Detail. Dies berechtigt sicher nicht 
zu einer Zuweisung der beiden Malereien in einen 
Werkstattkreis oder gar an eine Hand, aber es zeigt 
deutlich, wie nahe das heute in Quedlinburg stehende 
Kreuzigungsretabel Nürnberger Werken verwandt ist.

Versucht man das heute in Quedlinburg stehende 
Retabel innerhalb der Nürnberger Malerei zu veror-
ten, so verbindet es den niederländisch beeinflussten 
Stil Pleydenwurffs mit der herberen Malweise der 

Abb. 15  Hofer Altar von Hans Pleydenwurff und Werkstatt (um 1465): 
Detail aus der Anbetung des Kindes, Bayerische Staatsgemäldesammlun-
gen München, Alte Pinakothek Inv. Nr. 664.

Abb. 16  St. Servatius in Quedlinburg: Altarretabel auf dem Hochaltar, 
ehemals aus dem Augustinereremiten-Kloster Sangerhausen, Detail aus 
der Ölbergszene.

61	 Vgl. Strieder 1993 (wie Anm. 46), S. 215.
62	 Vgl. Nürnberg 1300–1550. Kunst der Gotik und Renaissance, 
Ausst. Kat. Germanisches Nationalmuseum Nürnberg u. Metro
politan Museum New York, hg. v. Gerhard Bott u. Philippe de 
Montebello, München 1986, S. 172. – Strieder 1993 (wie Anm. 46), 
S. 103 f. – Als Vorlage Dürers wird meist die Zeichnung der Kreu-
zigung von 1490 genannt; vgl. Kat. Nürnberg 1986 (s. o.), Kat. Nr. 
101, S. 264 (Rainer Schoch).

Leseprobe © Verlag Ludwig, Kiel




