GRUNDFRAGEN DER PADAGOGIK

Studien — Texee — Entwurfe 1 2

Hildegard Krimer

Moralitat
und die Einheit von
Erziehung und Unterricht

F 3

FETEF':. LANG

Ingernagiona ler Werlag der Winensc tafgen




VORWORT

Dass die 6ffentliche Schule aufler ihren Aufgaben der Aufklirung und Qualifika-
tion auch einen Erzichungsauftrag habe, wird derzeit weder in der 6ffentlichen
noch in der erziechungswissenschaftlichen Diskussion ernsthaft bestritten. Die
Frage ist aber, wie und wodurch das denn geschehen solle und was das tberhaupt
bedeute: im Schulunterricht oder durch Schulunterricht zu erziehen.

In der Idee des Erziehenden Unterrichts, die im pidagogischen Diskurs eine lange
Tradition hat', werden Elemente gedanklich zusammengefiigt, die zunichst in ei-
nem Spannungsverhiltnis zu stehen scheinen: auf der einen Seite Erziehung — und
damit ist hier gemeint: Bildung von sittlichen Haltungen und Einstellungen, von
moralischem Wertbewusstsein, von Charaktertugenden; auf der anderen Seite Un-
terricht — und das heiBt: Organisation von systematischen Lehr-/Letnprozessen,
Vermittlung von Wissen und Fertigkeiten, Erméglichung von Erkenntnis und Ein-
sicht. Sind aber Tugend und Moralitit einerseits, Schulbildung andererseits nicht
etwas ganz Verschiedenes? Was haben Charakterstirke und guter Wille mit Wissen
und Verstand zu tun? Ist die Wendung vom Erziehenden Unterricht eine ,,Hybrid-
formel*“® Ist ,erziechender Unterricht vielleicht nur die Addition von Lehre und
moralischer Erziechung?

Gegentiber solcher Skepsis ldsst sich an Alfred Petzelt erinnern, einen der wich-
tigsten Vertreter transzendentalkritischer Pddagogik, der die ,,Einheit zwischen
Unterricht und Erziehung®® behauptete. Die vorliegende Schrift kniipft an diese
Idee der Einheit von Unterricht und Erziehung an und entwirft — in kritischer Aus-
einandersetzung unter anderem mit den Ansitzen der Petzelt-Schule — ein Konzept
Erziehenden Unterrichts, in dem moralische Erziehung integrativ verstanden wird:
als Prinzip aller Unterrichtsarbeit.

Im Sinne des transzendentalkritisch-piddagogischen Programms der Klirung von
,»Rechtfertigungsgrundlagen® wird diesem Unterrichtsentwurf eine philosophische
Grundlagenreflexion vorangestellt: ndmlich die Reflexion dariiber, was denn ,,Mo-
ralitit®, auf die sich ja ,,moralische Erzichung® bezieht, eigentlich ausmache.

Zur Beantwortung der Frage nach dem Moralischen geht die hier vorgelegte Unter-
suchung auf Immanuel Kant zuriick und verfolgt die Gedankenentwicklung in den
Kant’schen Schriften von der ,,Grundlegung zur Metaphysik der Sitten® und der
,»Kritik der praktischen Vernunft® tber die ,,Kritik der Urteilskraft™ bis zur ,,Meta-

Johann Friedrich Herbart glaubte, dass er vom Erziehenden Unterricht ,,zuerst angefangen
zu reden® habe. Vergl. Herbart, J. F.: Pidagogische Briefe tber die Anwendung der Psy-
chologie auf die Pddagogik (1832); in: ders.: Pidagogische Schriften, hrsg. von Walter
Asmus; 3 Binde; Stuttgart 1982; Bd. 2; 161.

So empfand es Niklas Luhmann. Vergl. Luhmann, N.: Das Erziehungssystem der Gesell-
schaft; Frankfurt am Main 2002; 176.

Petzelt, A.: Grundziige systematischer Pidagogik; Freiburg 1964; 150



physik der Sitten®. Ergebnis der Kant-Studie ist eine — an Kant anschlieBende und
zugleich tiber ihn hinausweisende — Rekonstruktion des Moralischen, gemil3 der
sich die moralische Intuition beschreiben lisst als ein Sich-gefordert-Fihlen durch
das Gewissen: Das Gewissen verlangt in formaler Hinsicht unparteiliche Reflexion
und verantwortungsbewusste Urteilsbildung, in materialer Hinsicht die Ausrichtung
an den beiden zentralen Strebenszielen (,,Zwecken®) der ,,Tugend®: sich selbst als
Person zur Geltung zu bringen (Streben nach ,,eigener Vollkommenheit®) und sich
dabei aktiv zu bemthen nicht nur um das eigene, sondern auch um fremdes Wohl
(Streben nach ,,fremder Gliickseligkeit®).

Die pidagogisch bedeutsame Pointe der im Riickgriff auf Kant rekonstruierten
Moralauffassung besteht darin, dass sie als Basis des Moralischseins eine Haltung be-
stimmt, die zugleich als Voraussetzung von Erkenntnis angesehen werden kann: Fir
alles Erkennen (nicht nur fir das moralische Urteilen) gilt, dass es am chesten ge-
lingt mit der Fahigkeit und Bereitschaft zu Selbstdistanz und Distanz gegeniiber
dem Gegenstand, zu innerer Unvoreingenommenbheit, zu interessierter Hinwen-
dung und dem Willen, dem Gegenstand ,,gerecht zu werden.

Von dieser Einsicht aus ldsst sich der Gedanke der Einheit von (moralischer) Er-
ziehung und Unterricht neu interpretieren: Unterricht wirkt moralisch erziechend,
wenn er das zu verwirklichen sucht, was der Idee nach sein Proprium ist: wenn er
sich ndmlich den Regulativen von Wahrheit und Giltigkeit, von Erkennen und
Verstehen verpflichtet. ,,Guter” erkenntnisorientierter Unterricht fordert zu ge-
danklicher Systematik auf, zu kritischer und selbstkritischer Reflexion, zu Vergewis-
serung und Begriindung, zu Einfithlung und Sensibilitit. Was solchen Unterricht
erzieherisch bedeutsam sein ldsst, sind nicht allein die durch ihn hervorgebrachten
Erkenntnisse und Fihigkeiten, auch nicht erst kommunikativ-kooperative Leht-
und Lernformen oder die Thematisierung moralrelevanter Fragen. Vielmehr: Guter
erkenntnisorientierter Unterricht erzieht moralisch dadurch, dass er eine Haltung
einfordert (und durch diese Einforderung férdert), die aller genauen Sacharbeit,
aller Analyse, aller Reflexion und Argumentation vorausliegt und sie iberhaupt erst
notwendig bzw. sinnvoll erscheinen ldsst: nimlich die Haltung, ,,Gegenstinde® tat-
sichlich erkennen und ihnen gerecht werden zu wollen.

Das unvoreingenommene Erkennen- und Verstehenwollen, das durch erkenntnis-
orientierten Unterricht performativ kultiviert wird, ist auch das Zentrum der mora-
lischen Lebenshaltung: Wenn jemand moralisch handeln, also ,,eigene Vollkom-
menheit” und ,,fremdes Wohl“ beférdern will, muss er erkennen (beurteilen), was
das in der Situation moralisch Beste ist; um das moralisch Beste zu erkennen, muss
er diberbaupt erkennen kénnen; um (iberhaupt) erkennen zu kénnen, muss er die
Fahigkeit und die Bereitschaft besitzen, einen Standpunkt der Unparteilichkeit ein-
zunehmen und von dort aus nach ,,Giltigem® (Wahrheit) zu suchen. Im redlichen
Bemiihen um unvoreingenommene FErkenntnis kommen also Moralitit (als
Orientierung an den Zwecken der Tugend) und allgemeines Erkenntuisstreben (als —



zundchst zweckneutrale — Suche nach Wahrheit) tiberein. Die Erkenntnishaltung
allein zs# noch nicht Moralitit, denn der Moralische verfolgt auch in seinem Er-
kenntnisstreben die Tugendzwecke. Aber wer zur Erkenntnishaltung erzogen wird
— durch ,,guten® Unterricht —, fir den wird jene Selbsttranszendierung habituell, die
Voraussetzung des moralischen Lebens ist. Darin besteht — gedringt formuliert —
die ,,Keimidee* des in der vorliegenden Arbeit entfalteten padagogischen Entwurfs.

Unparteilich erkennen wollen, wie etwas ,,ist“ oder wie etwas gemeint ist, heil3t ins-
besondere: nicht fremdem Denken fraglos folgen, sondern se/bst denken. Auch die-
sen Anspruch finden wir bei Alfred Petzelt und seinen Schiilern: Guter erzichender
Unterricht lehrt nicht ,,fertige® Urteile, sondern er will zum Urteilen befihigen. In
der vorliegenden Arbeit wird dieser Gedanke erkenntnistheoretisch ausgelegt und
unterrichtstheoretisch konkretisiert:

Schiiler beim Selbstdenken zu unterstiitzen, meint einerseits, sie zu befdhigen, sich
verninftige Erkenntnisse se/bsttitig methodisch zu erarbeiten. Der Schiiler kann die
Herleitung eines mathematischen Gesetzes oder die logische Struktur einer philo-
sophischen Schlussfolgerung erst ,,erkennen®, wenn er diese Hetleitung, diesen lo-
gischen Schluss selbst im eigenen VVerstand (Ratio) konstruiert oder rekonstruiert.
Aber Vernunft — kantisch verstanden — gewinnt ihre Erkenntnisse (,,Urteile”) nicht
nur im Wege der Bestimmung durch den Verstand; vielmehr wird tiberall da, wo es
um Deutung und Gewichtung, Auslegung und Wertung geht, Urteilskraft benétigt
als Vermogen der Reflexion. Schiiler mussen also Gelegenheit erhalten, auch ihre
Urteilskraft zu iiben. Die Reflexion der Urteilskraft beruft sich bei ihrer Urteilsbil-
dung nicht nur auf explizites Wissen und Logik, sondern auch auf subjektiv-impli-
zites Wissen, Sinnlichkeit und Intuition. Deshalb fithrt das Reflektieren nicht zu
,bestimmten® Urteilen, zu denen alle Menschen notwendig gelangen miissten, son-
dern zu bloB subjektiv glltigen Urteilen. Und die Begriindung eines Reflexionsur-
teils kann nicht immer vollstindig diskursiv dargestellt werden; subjektive Gewiss-
heit bedeutet nicht unbedingt intersubjektive Beweisbarkeit.

Daraus ergibt sich: Zum einen muss Unterricht das Sach- und Methodenwissen
vermitteln, das die Schiler benétigen, damit sie sich den Schulstoff ,,aneignen®
kénnen und damit sie im Bereich von Interpretation und Wertung keine ,,haltlo-
sen®, sondern sachlich fundierte Uberlegungen anstellen. Rationale Analyse, Re-
konstruktion und Argumentation geh6ren zum Kerngeschift des Unterrichts. Auf
der anderen Seite kénnen Lehrer (und Schulbuchautoren) kein sicheres und allge-
meingtltiges Wissen dariiber besitzen, wie die Auslegungsfragen, die sich an unter-
richtliche Gegenstinde kniipfen, inhaltlich zu beantworten sind. Es gilt, den Schi-
lern hier die Freibeit des Urteils zuzugestehen und sie zu lehren, fir ihr Urteilen Ver-
antwortung zu iibernehmen. Urteilsfreiheit zu gewihren bedeutet nicht nur, im in-
terpretierenden Unterricht unterschiedliche Deutungen zuzulassen (Deutungen, die
nebeneinander stehen und sich erginzen konnten), sondern auch Differenz und
Dissens: Wenn sich im Streit um Auslegung und Bewertung der Eine vom Anderen



10

nicht Gberzeugen lisst, muss nicht Unvernunft im Spiel sein; vielmehr ist die M6g-
lichkeit des Sich-nicht-einig-werden-Koénnens in der Struktur der Vernunft selbst
angelegt. Es kommt nicht darauf an, Dissens und Differenz unbedingt zu vermei-
den oder zu tiberwinden, sondern darauf, mit Beurteilungsdifferenzen angemessen
umzugehen.

Guter erzichender Unterricht vereint in sich die verschiedenen Momente der pada-
gogischen Aufgabe im Sinne einer Idee freiheitlicher Bildung: Erklirung der Welt
und Aufforderung, sie selbst zu deuten; Befahigung zu rationalem Denken und
Handeln #nd Sensibilisierung fiir das Mehr-als-Rationale der Vernunft; Gewéhnung
an Argumentation, Begriindung und Methode #7d Gewihrung von Urteilsfreiheit
und Ubung ihres Gebrauchs.

Die hier vorgelegte Studie wurde im Jahr 2007 von der Philosophischen Fakultit
der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universitit Bonn als Habilitationsleistung an-
erkannt. Allen, die mich auf dem Weg zur Fertigstellung des Buches unterstiitzt ha-
ben, sei herzlich gedankt. Mein besonderer Dank gilt Herrn Prof. Volker Laden-
thin, an dessen Lehrstuhl ich als wissenschaftliche Mitarbeiterin beschiftigt war:
Aus den von ihm angeregten Forschungsprojekten erhielt meine Arbeit ihre wich-
tigsten Impulse. Herrn Prof. Jirgen Rekus danke ich fir die Aufnahme meines Bu-
ches in die von ihm herausgegebene Reihe ,,Grundfragen der Pidagogik™; den zu-
stindigen Damen und Herren des Peter Lang Verlags, insbesondere Herrn Dr.
Hermann Uhlein, bin ich dankbar fiir die freundliche fachliche Beratung.

Und nicht zuletzt bedanke ich mich bei meiner Familie: bei meinen Eltern und bei
meinem Mann Ulrich und unserem Sohn Jan-Peter. Ohne ihre Verbundenheit mit
mir wire dieses Buch nicht geschrieben worden.

Rommerskirchen, im September 2008 Hildegard Krimer



