
 



7 

 

VORWORT 
Dass die öffentliche Schule außer ihren Aufgaben der Aufklärung und Qualifika-
tion auch einen Erziehungsauftrag habe, wird derzeit weder in der öffentlichen 
noch in der erziehungswissenschaftlichen Diskussion ernsthaft bestritten. Die 
Frage ist aber, wie und wodurch das denn geschehen solle und was das überhaupt 
bedeute: im Schulunterricht oder durch Schulunterricht zu erziehen. 
In der Idee des Erziehenden Unterrichts, die im pädagogischen Diskurs eine lange 
Tradition hat1, werden Elemente gedanklich zusammengefügt, die zunächst in ei-
nem Spannungsverhältnis zu stehen scheinen: auf der einen Seite Erziehung – und 
damit ist hier gemeint: Bildung von sittlichen Haltungen und Einstellungen, von 
moralischem Wertbewusstsein, von Charaktertugenden; auf der anderen Seite Un-
terricht – und das heißt: Organisation von systematischen Lehr-/Lernprozessen, 
Vermittlung von Wissen und Fertigkeiten, Ermöglichung von Erkenntnis und Ein-
sicht. Sind aber Tugend und Moralität einerseits, Schulbildung andererseits nicht 
etwas ganz Verschiedenes? Was haben Charakterstärke und guter Wille mit Wissen 
und Verstand zu tun? Ist die Wendung vom Erziehenden Unterricht eine „Hybrid-
formel“2? Ist „erziehender Unterricht“ vielleicht nur die Addition von Lehre und 
moralischer Erziehung? 

Gegenüber solcher Skepsis lässt sich an Alfred Petzelt erinnern, einen der wich-
tigsten Vertreter transzendentalkritischer Pädagogik, der die „Einheit zwischen 
Unterricht und Erziehung“3 behauptete. Die vorliegende Schrift knüpft an diese 
Idee der Einheit von Unterricht und Erziehung an und entwirft – in kritischer Aus-
einandersetzung unter anderem mit den Ansätzen der Petzelt-Schule – ein Konzept 
Erziehenden Unterrichts, in dem moralische Erziehung integrativ verstanden wird: 
als Prinzip aller Unterrichtsarbeit. 
Im Sinne des transzendentalkritisch-pädagogischen Programms der Klärung von 
„Rechtfertigungsgrundlagen“ wird diesem Unterrichtsentwurf eine philosophische 
Grundlagenreflexion vorangestellt: nämlich die Reflexion darüber, was denn „Mo-
ralität“, auf die sich ja „moralische Erziehung“ bezieht, eigentlich ausmache. 
Zur Beantwortung der Frage nach dem Moralischen geht die hier vorgelegte Unter-
suchung auf Immanuel Kant zurück und verfolgt die Gedankenentwicklung in den 
Kant’schen Schriften von der „Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“ und der 
„Kritik der praktischen Vernunft“ über die „Kritik der Urteilskraft“ bis zur „Meta-
                                           
1 Johann Friedrich Herbart glaubte, dass er vom Erziehenden Unterricht „zuerst angefangen 

zu reden“ habe. Vergl. Herbart, J. F.: Pädagogische Briefe über die Anwendung der Psy-
chologie auf die Pädagogik (1832); in: ders.: Pädagogische Schriften, hrsg. von Walter 
Asmus; 3 Bände; Stuttgart 1982; Bd. 2; 161. 

2 So empfand es Niklas Luhmann. Vergl. Luhmann, N.: Das Erziehungssystem der Gesell-
schaft; Frankfurt am Main 2002; 176. 

3 Petzelt, A.: Grundzüge systematischer Pädagogik; Freiburg 1964; 150 



8 

 

physik der Sitten“. Ergebnis der Kant-Studie ist eine – an Kant anschließende und 
zugleich über ihn hinausweisende – Rekonstruktion des Moralischen, gemäß der 
sich die moralische Intuition beschreiben lässt als ein Sich-gefordert-Fühlen durch 
das Gewissen: Das Gewissen verlangt in formaler Hinsicht unparteiliche Reflexion 
und verantwortungsbewusste Urteilsbildung, in materialer Hinsicht die Ausrichtung 
an den beiden zentralen Strebenszielen („Zwecken“) der „Tugend“: sich selbst als 
Person zur Geltung zu bringen (Streben nach „eigener Vollkommenheit“) und sich 
dabei aktiv zu bemühen nicht nur um das eigene, sondern auch um fremdes Wohl 
(Streben nach „fremder Glückseligkeit“). 

Die pädagogisch bedeutsame Pointe der im Rückgriff auf Kant rekonstruierten 
Moralauffassung besteht darin, dass sie als Basis des Moralischseins eine Haltung be-
stimmt, die zugleich als Voraussetzung von Erkenntnis angesehen werden kann: Für 
alles Erkennen (nicht nur für das moralische Urteilen) gilt, dass es am ehesten ge-
lingt mit der Fähigkeit und Bereitschaft zu Selbstdistanz und Distanz gegenüber 
dem Gegenstand, zu innerer Unvoreingenommenheit, zu interessierter Hinwen-
dung und dem Willen, dem Gegenstand „gerecht“ zu werden. 
Von dieser Einsicht aus lässt sich der Gedanke der Einheit von (moralischer) Er-
ziehung und Unterricht neu interpretieren: Unterricht wirkt moralisch erziehend, 
wenn er das zu verwirklichen sucht, was der Idee nach sein Proprium ist: wenn er 
sich nämlich den Regulativen von Wahrheit und Gültigkeit, von Erkennen und 
Verstehen verpflichtet. „Guter“ erkenntnisorientierter Unterricht fordert zu ge-
danklicher Systematik auf, zu kritischer und selbstkritischer Reflexion, zu Vergewis-
serung und Begründung, zu Einfühlung und Sensibilität. Was solchen Unterricht 
erzieherisch bedeutsam sein lässt, sind nicht allein die durch ihn hervorgebrachten 
Erkenntnisse und Fähigkeiten, auch nicht erst kommunikativ-kooperative Lehr- 
und Lernformen oder die Thematisierung moralrelevanter Fragen. Vielmehr: Guter 
erkenntnisorientierter Unterricht erzieht moralisch dadurch, dass er eine Haltung 
einfordert (und durch diese Einforderung fördert), die aller genauen Sacharbeit, 
aller Analyse, aller Reflexion und Argumentation vorausliegt und sie überhaupt erst 
notwendig bzw. sinnvoll erscheinen lässt: nämlich die Haltung, „Gegenstände“ tat-
sächlich erkennen und ihnen gerecht werden zu wollen. 
Das unvoreingenommene Erkennen- und Verstehenwollen, das durch erkenntnis-
orientierten Unterricht performativ kultiviert wird, ist auch das Zentrum der mora-
lischen Lebenshaltung: Wenn jemand moralisch handeln, also „eigene Vollkom-
menheit“ und „fremdes Wohl“ befördern will, muss er erkennen (beurteilen), was 
das in der Situation moralisch Beste ist; um das moralisch Beste zu erkennen, muss 
er überhaupt erkennen können; um (überhaupt) erkennen zu können, muss er die 
Fähigkeit und die Bereitschaft besitzen, einen Standpunkt der Unparteilichkeit ein-
zunehmen und von dort aus nach „Gültigem“ (Wahrheit) zu suchen. Im redlichen 
Bemühen um unvoreingenommene Erkenntnis kommen also Moralität (als 
Orientierung an den Zwecken der Tugend) und allgemeines Erkenntnisstreben (als – 



9 

 

zunächst zweckneutrale – Suche nach Wahrheit) überein. Die Erkenntnishaltung 
allein ist noch nicht Moralität, denn der Moralische verfolgt auch in seinem Er-
kenntnisstreben die Tugendzwecke. Aber wer zur Erkenntnishaltung erzogen wird 
– durch „guten“ Unterricht –, für den wird jene Selbsttranszendierung habituell, die 
Voraussetzung des moralischen Lebens ist. Darin besteht – gedrängt formuliert – 
die „Keimidee“ des in der vorliegenden Arbeit entfalteten pädagogischen Entwurfs. 

Unparteilich erkennen wollen, wie etwas „ist“ oder wie etwas gemeint ist, heißt ins-
besondere: nicht fremdem Denken fraglos folgen, sondern selbst denken. Auch die-
sen Anspruch finden wir bei Alfred Petzelt und seinen Schülern: Guter erziehender 
Unterricht lehrt nicht „fertige“ Urteile, sondern er will zum Urteilen befähigen. In 
der vorliegenden Arbeit wird dieser Gedanke erkenntnistheoretisch ausgelegt und 
unterrichtstheoretisch konkretisiert: 
Schüler beim Selbstdenken zu unterstützen, meint einerseits, sie zu befähigen, sich 
vernünftige Erkenntnisse selbsttätig methodisch zu erarbeiten. Der Schüler kann die 
Herleitung eines mathematischen Gesetzes oder die logische Struktur einer philo-
sophischen Schlussfolgerung erst „erkennen“, wenn er diese Herleitung, diesen lo-
gischen Schluss selbst im eigenen Verstand (Ratio) konstruiert oder rekonstruiert. 
Aber Vernunft – kantisch verstanden – gewinnt ihre Erkenntnisse („Urteile“) nicht 
nur im Wege der Bestimmung durch den Verstand; vielmehr wird überall da, wo es 
um Deutung und Gewichtung, Auslegung und Wertung geht, Urteilskraft benötigt 
als Vermögen der Reflexion. Schüler müssen also Gelegenheit erhalten, auch ihre 
Urteilskraft zu üben. Die Reflexion der Urteilskraft beruft sich bei ihrer Urteilsbil-
dung nicht nur auf explizites Wissen und Logik, sondern auch auf subjektiv-impli-
zites Wissen, Sinnlichkeit und Intuition. Deshalb führt das Reflektieren nicht zu 
„bestimmten“ Urteilen, zu denen alle Menschen notwendig gelangen müssten, son-
dern zu bloß subjektiv gültigen Urteilen. Und die Begründung eines Reflexionsur-
teils kann nicht immer vollständig diskursiv dargestellt werden; subjektive Gewiss-
heit bedeutet nicht unbedingt intersubjektive Beweisbarkeit. 
Daraus ergibt sich: Zum einen muss Unterricht das Sach- und Methodenwissen 
vermitteln, das die Schüler benötigen, damit sie sich den Schulstoff „aneignen“ 
können und damit sie im Bereich von Interpretation und Wertung keine „haltlo-
sen“, sondern sachlich fundierte Überlegungen anstellen. Rationale Analyse, Re-
konstruktion und Argumentation gehören zum Kerngeschäft des Unterrichts. Auf 
der anderen Seite können Lehrer (und Schulbuchautoren) kein sicheres und allge-
meingültiges Wissen darüber besitzen, wie die Auslegungsfragen, die sich an unter-
richtliche Gegenstände knüpfen, inhaltlich zu beantworten sind. Es gilt, den Schü-
lern hier die Freiheit des Urteils zuzugestehen und sie zu lehren, für ihr Urteilen Ver-
antwortung zu übernehmen. Urteilsfreiheit zu gewähren bedeutet nicht nur, im in-
terpretierenden Unterricht unterschiedliche Deutungen zuzulassen (Deutungen, die 
nebeneinander stehen und sich ergänzen könnten), sondern auch Differenz und 
Dissens: Wenn sich im Streit um Auslegung und Bewertung der Eine vom Anderen 



10 

 

nicht überzeugen lässt, muss nicht Unvernunft im Spiel sein; vielmehr ist die Mög-
lichkeit des Sich-nicht-einig-werden-Könnens in der Struktur der Vernunft selbst 
angelegt. Es kommt nicht darauf an, Dissens und Differenz unbedingt zu vermei-
den oder zu überwinden, sondern darauf, mit Beurteilungsdifferenzen angemessen 
umzugehen. 
Guter erziehender Unterricht vereint in sich die verschiedenen Momente der päda-
gogischen Aufgabe im Sinne einer Idee freiheitlicher Bildung: Erklärung der Welt 
und Aufforderung, sie selbst zu deuten; Befähigung zu rationalem Denken und 
Handeln und Sensibilisierung für das Mehr-als-Rationale der Vernunft; Gewöhnung 
an Argumentation, Begründung und Methode und Gewährung von Urteilsfreiheit 
und Übung ihres Gebrauchs. 

Die hier vorgelegte Studie wurde im Jahr 2007 von der Philosophischen Fakultät 
der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn als Habilitationsleistung an-
erkannt. Allen, die mich auf dem Weg zur Fertigstellung des Buches unterstützt ha-
ben, sei herzlich gedankt. Mein besonderer Dank gilt Herrn Prof. Volker Laden-
thin, an dessen Lehrstuhl ich als wissenschaftliche Mitarbeiterin beschäftigt war: 
Aus den von ihm angeregten Forschungsprojekten erhielt meine Arbeit ihre wich-
tigsten Impulse. Herrn Prof. Jürgen Rekus danke ich für die Aufnahme meines Bu-
ches in die von ihm herausgegebene Reihe „Grundfragen der Pädagogik“; den zu-
ständigen Damen und Herren des Peter Lang Verlags, insbesondere Herrn Dr. 
Hermann Ühlein, bin ich dankbar für die freundliche fachliche Beratung. 
Und nicht zuletzt bedanke ich mich bei meiner Familie: bei meinen Eltern und bei 
meinem Mann Ulrich und unserem Sohn Jan-Peter. Ohne ihre Verbundenheit mit 
mir wäre dieses Buch nicht geschrieben worden. 

Rommerskirchen, im September 2008 Hildegard Krämer 
 

 
 


