
Jutta Heinz

Porträt eines 
Zerrissenen

Friedrich Schlegels Philosophie der Liebe

Sein Leben war von Widersprüchen zerrissen, aber
vielleicht gerade dadurch ein getreues Abbild seiner
Zeit. Es fiel in die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert,
den Übergang von Revolution zu Restauration, von
Aufklärung zu Romantik; und Friedrich Schlegel war
ganz sicher mehr als nur einer ihrer Steigbügelhalter:
Er galoppierte selbst tollkühn voraus, machte die Se-
xualität philosophisch hoffähig, wurde bald aber von
der Realität eingeholt und endete als Herrenreiter im
Seniorensitz.

Berühmt geworden war Schlegel in seiner Jugend
durch gleich mehrere Skandale. Er hatte eine Wohn -
gemeinschaft in Jena gegründet, in der er mit seiner
späteren Ehefrau, der geschiedenen, acht Jahre älteren
Dorothea Veit zusammenlebte. Mit dabei waren auch
sein Bruder August Wilhelm und dessen Ehefrau; Lud-
wig Tieck, Friedrich Wilhelm Schelling und Novalis
gingen aus und ein, auch mit Johann Gottlieb Fichte
war man freundschaftlich verbunden. Man las und
philosophierte gemeinsam über das Gelesene; „Sym-
philosophieren“ nannte man das (von altgriechisch
sym/syn für „zusammen“, „zugleich“). Und alle fielen
bei der Verlesung von Schillers neuem Gedicht Würde
der Frauen vor Lachen beinahe von den Stühlen: „Ehret
die Frauen! Sie flechten und weben / Himmlische Ro-
sen ins irdische Leben“! – und dann wahrscheinlich
noch ein zweites Mal, als August Wilhelm Schlegel sei-
ne Satire darauf veröffentlichte: „Ehret die Frauen, sie
stricken die Strümpfe, / Wollig warm zu durchwaten
die Sümpfe!“ Die Romantik wurde dort erfunden, in ei-
nem Jenaer Hinterzimmer (siehe Erläuterung). Es war
ein Aufstand der rebellischen Jugend gegen die ver-
hasste Welt der Alten: gegen die Aufklärung vor allem,
ihre dürre Rationalität und ihren ökonomischen Prag-
matismus; gegen die Philister, diese blassen Kunst -
feinde und Alltagsmenschen, aber auch gegen die Er-
starrung der Philosophie in Schulen, Systemen und
abstrakten Kunstbegriffen.
     Das sind natürlich klischeehafte Feindbilder, über-
trieben und ungerecht, aber dafür ist man jung und
will die Welt ändern, und zwar sofort! Man propagiert
die Frechheit und den Mutwillen, die freie Liebe und
das freie Denken, die Polemik und die Unverständlich-
keit. Das Programm tauft man „progressive Universal-
poesie“, das ist schon selbst reichlich unverständlich
und gleichzeitig nicht wenig größenwahnsinnig. Aber
man liefert die Programmschrift gleich dazu: eine Zeit-
schrift namens Athenäum (1798–1800). Sie heißt so,
weil sie mitten im thüringischen Jena an der Saale ein
neues atheneion, einen Tempel für die Göttin der Weis-

heit wie des Kampfes, begründet. Und weil es tödlich
für den Geist ist, ein „System zu haben“, kommt das
Programm betont unsystematisch in Fragmenten da-
her geschlendert (über dreihundert sind es insgesamt).
Die Athenäums-Fragmente sind ein Gemeinschaftswerk
der Jenaer Symphilosophierenden, ihre Kampfansage
an die Zeitgenossen (außer Johann Wolfgang Goethe
natürlich; bei Goethe endet alle Kritik, er ist der Meis-
ter) ebenso wie an die Vergangenheit und die Zukunft.
     Es ist allerdings, so heißt es im Athenäums-Frag-
ment über die philosophischen Systeme weiter, für den
Geist genauso tödlich, kein System zu haben – weshalb
sich der wahre romantische Geist wohl dafür entschei-
den müsse, „beides zu verbinden“. Das ist progressive
Universalpoesie vom Feinsten, als wahrhaft allumfas-
sende Vereinigungsbewegung verstanden: „Ihre Be-
stimmung ist nicht bloß, alle getrennte Gattungen der
Poesie wieder zu vereinigen, und die Poesie mit der
Philosophie und Rhetorik in Berührung zu setzen. Sie
will, und soll auch Poesie und Prosa, Genialität und
Kritik, Kunstpoesie und Naturpoesie bald mischen,
bald verschmelzen, die Poesie lebendig und gesellig,
und das Leben und die Gesellschaft poetisch machen,
den Witz poetisieren, und die Formen der Kunst mit
gediegenem Bildungsstoff jeder Art anfüllen und sät-
tigen, und durch die Schwingungen des Humors be-
seelen. Sie umfaßt alles, was nur poetisch ist, vom
größten wieder mehrere Systeme in sich enthaltenden
Systeme der Kunst, bis zu dem Seufzer, dem Kuß, den
das dichtende Kind aushaucht in kunstlosen Gesang.“
     Die poetische Praxis zum Programm blieb aller-
dings eher mager. Friedrich Schlegel selbst brachte es
gerade zu zwei literarischen Werken: dem Skandalro-
man Lucinde (1799)
und einem Theater-
stück namens Alar-
kos (1802), das in
Weimar spektaku-
lär durchfiel und,
natürlich, ebenfalls
einen Skandal aus-
löste (Goethe aber war auf seiner Seite!). Gemeinhin
wurden eher die Werke Ludwig Tiecks (der dann aber
aufs Land zog und mit Übersetzungen begann) sowie
die von Novalis (der, getreu seinem eigenen romanti-
schen Programm, früh starb) als gelungene dichteri-
sche Umsetzung der progressiven Universalpoesie be-
trachtet. Friedrich Schlegel jedoch rührte das wenig.
Bevor er das Athenäum nach nur drei Jahrgängen wie-
der einstellte, weil es nicht nur allzu wenige verstan-
den, sondern noch wenigere kauften, schrieb er schnell

Abbildung:
Friedrich Schlegel.

Amor
Pepa Salas Vilar,

2018;
Acryl auf Leinwand,

40 x 50 cm

   
   

   
  d

er
 

   
   

bl
au

e 
re

it
er

Die innere Zufriedenheit
hängt zuletzt an einem
Punkt, der im Dunkeln 
gelassen werden muss.

dbr_42_4-portrait_echo_bücher.qxp_5-portrait_reihe_echo_bücher  25.07.18  00:01  Seite 2



po
rt

rä
t

101

noch einen Essay Über die Unverständlichkeit (1800)
hinterher. In ihm behauptet er vollmundig, dass jeder
im neunzehnten Jahrhundert die Fragmente „mit vie-
lem Behagen und Vergnügen in den Verdauungsstun-
den“ werde genießen können, nicht einmal „zu den
härtesten unverdaulichsten“ werde man einen Nuss-
knacker brauchen. Und sei nicht überhaupt die Unver-
ständlichkeit eigentlich etwas Gutes? „Mich dünkt das
Heil der Familien und der Nationen beruhet auf ihr;
wenn mich nicht alles trügt, Staaten und Systeme, die
künstlichsten Werke der Menschen, oft so künstlich,
daß man die Weisheit des Schöpfers nicht genug darin
bewundern kann … Ja das Köstlichste was der Mensch
hat, die innere Zufriedenheit selbst hängt, wie jeder
leicht wissen kann, irgendwo zuletzt an einem solchen
Punkte, der im Dunkeln gelassen werden muß, dafür
aber auch das Ganze trägt und hält, und diese Kraft in
demselben Augenblicke verlieren würde, wo man ihn
in Verstand auflösen wollte. Wahrlich, es würde euch
bange werden, wenn die ganze Welt, wie ihr es fordert,
einmal im Ernst durchaus verständlich würde.“
     Es ist, auch das gehört zur Zerrissenheit, ein Pfar-
rerssohn, der diese Sätze schreibt, in denen sich die of-
fenbarste Frechheit mit der ganz unironischen Über-
zeugung von der „Weisheit des Schöpfers“ auf schwer
bestimmbare Weise paart. 1772 als zehntes Kind eines
hannoverschen Pfarrers geboren, gilt Friedrich Schle-
gel als ein schwer erziehbares Kind mit labiler Gesund-
heit. Wahrscheinlich aber ist er einfach nur hochbe-
gabt. Man will ihn in eine Kaufmannslehre stecken, er
setzt jedoch durch, dass er zu seinem älteren Bruder
August Wilhelm an die Universität Göttingen darf;
beide werden in den nächsten Jahren als eines der be-
rühmtesten Bruderpaare der deutschen Literaturge-
schichte die akademische und die literarische Szene
aufmischen. August Wilhelm ist der etwas seriösere
der beiden. Er fasst früh Fuß in der akademischen

Welt, wird als Shakespeare-Übersetzer berühmt, zieht
mit Madame de Staël durch Europa, agiert auf der po-
litischen Bühne gegen Napoleon, überlebt Friedrich
um fast zwanzig Jahre und stirbt als hoch geachtetes
Mitglied mehrerer Akademien. Das alles ist jedoch kei-
nesfalls absehbar, als man gemeinsam in Göttingen
studiert und die antiken Autoren verschlingt. Der Bil-
dungshunger der Brüder scheint unstillbar, und Fried-
rich Schlegel veröffentlicht bald, kaum zwanzig Jahre
alt, seine ersten Aufsätze; auch ein Versuch über den
Republikanismus (1796) ist dabei, eine scharfsinnige
Auseinandersetzung mit Immanuel Kants Entwurf
Zum ewigen Frieden und eine veritable Begründungs-
schrift der Demokratie. Dann stürzt er sich mit all sei-
ner jugendlichen Energie auf die Philosophie. In Berlin
lebt er in Wohngemeinschaft mit dem jungen Fried-
rich Schleiermacher, man liest gemeinsam Platon,
aber auch den soeben zum philosophischen Leitstern
aufsteigenden Fichte. Im literarischen Salon von Hen-
riette Herz lernt Friedrich Dorothea Veit kennen; es
soll Liebe auf den ersten Blick gewesen sein, beider-
seits. Damit beginnt der romanhafte Teil seines Le-
bens; schließlich hatte er selbst in einem seiner zahl-
losen Fragmente für das Athenäum geschrieben: „Auch
enthält jeder Mensch, der gebildet ist, und sich bildet,
in seinem Innern einen Roman. Daß er ihn aber äußre
und schreibe, ist nicht nötig.“
     Friedrich Schlegel aber hält sich, mal wieder, nicht
an seine eigene Maxime. Er schreibt den Roman seines
Lebens tatsächlich auf, Dorothea Veit ist die zweite
Hauptperson darin, und das ist das Problem. Lucinde
heißt er, im Untertitel: Bekenntnisse eines Ungeschickten,
und das ist wiederum nicht nur ironisch, sondern in
gewissem Sinne wahr. Auf den ersten Blick ist die Lu-
cinde kaum als Roman zu erkennen, sie ist eine wilde
– Friedrich würde aber sagen: universalpoetische! –
Mischung aus Gesprächen, Briefen, Erzählungen, Re-
flexionen, Bekenntnissen. Eine „Allegorie der Frech-
heit“ ist dabei und eine „Idylle auf den Müßiggang“.
Den Hauptteil bildet ein kleiner Bildungsroman nach
dem Muster des verehrten goetheschen Wilhelm Meister,
nämlich die „Lehrjahre der Männlichkeit“ der Haupt-
figur. Das meiste Aufsehen beim Publikum aber erregt
die „Dithyrambische Fantasie über die schönste Situa-
tion“ (siehe Erläuterung): „Eine unter allen ist die wit-
zigste und die schönste: wenn wir die Rollen vertau-

Romantik
Im weiteren Sinn gesamteuropäische kulturgeschichtliche Epoche zu
Beginn des 19. Jahrhunderts, in der im Gegensatz zu der ihr historisch
vorausgehenden Aufklärung die irrationalen Aspekte des Menschen
stärker in den Vordergrund rücken („romantisch“ meint im ursprüng-
lichen Sinne „romanhaft“). Im engeren Sinne eine literaturgeschicht-
liche Epoche, die mit einer programmatischen Frühphase in Jena be-
gann (die Brüder Karl Wilhelm Friedrich und August Wilhelm Schlegel,
Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, Johann Gottlieb Fichte, Novalis)
und deren Vertreter eine neue Literaturtheorie und -praxis entwickel-
ten; spätere Vertreter sind Joseph von Eichendorff, Clemens Brentano
und E. T. A. Hoffmann.

dbr_42_4-portrait_echo_bücher.qxp_5-portrait_reihe_echo_bücher  25.07.18  00:01  Seite 3



schen und mit kindischer Lust wetteifern, wer den an-
dern täuschender nachäffen kann, ob dir die schonen-
de Heftigkeit des Mannes besser gelingt, oder mir die
anziehende Hingebung des Weibes. Aber weißt du
wohl, daß dieses süße Spiel für mich noch ganz andre
Reize hat als seine eignen? Es ist auch nicht bloß die
Wollust der Ermattung oder das Vorgefühl der Rache.
Ich sehe hier eine wunderbare sinnreich bedeutende
Allegorie auf die Vollendung des Männlichen und
Weiblichen zur vollen ganzen Menschheit. Es liegt viel

darin, und was darin liegt,
steht gewiss nicht so
schnell auf wie ich, wenn
ich dir unterliege.“ So hat-
te noch niemand über Sex
geschrieben, nicht einmal
im gelegentlich durchaus
frivolen 18. Jahrhundert!

Natürlich warf man Schlegel Unmoral vor; man zerriss
sich den Mund auf der Straße und in Briefen, es er-
schienen haufenweise Rezensionen und satirische
Schriften. Am obszönsten trieb es der Berliner Theo-
loge und Satiriker Daniel Jenisch. Mit seinem Billet-
doux der geschiedenen Madam Veit, jüdischer Nazion,
nunmehr halbverehelichten Friedrich Schlegel (1799) gab
er noch eine Portion Antisemitismus in die ohnehin
schon gefährlich brodelnde Mischung.
     Genau besehen, hatte der allgemeine Aufschrei al-
lerdings sehr unterschiedliche Gründe. Einige, auch
aus dem Schlegel’schen Umfeld, beklagten die Skru-
pellosigkeit Friedrichs, mit der er seine eigene Skan-
dalgeschichte, vor allem jedoch die seiner Geliebten
und späteren Ehefrau zu Markte trug; das war nicht
nur frech, das war ein wenig taktlos. Andere beklagten
die zweideutige Redeweise und die noch zweideutigere
Moral eines Textes, der nicht nur die freie Liebe und
deren freie und freche Sprache pries, sondern gleich-
zeitig verächtlich auf ein bürgerliches Eheverständnis
herabsah: „Freilich wie die Menschen so lieben, ist es
etwas anders. Da liebt der Mann in der Frau nur die
Gattung, die Frau im Mann nur den Grad seiner natür-
lichen Qualitäten und seiner bürgerlichen Existenz,
und beide in den Kindern nur ihr Machwerk und ihr
Eigentum.“ Zum wahren Kern des Skandals jedoch
stießen nur wenige durch. Denn Schlegel spricht ja
nicht nur frei und frech über Sex, nein, er verklärt ihn
zu einer wahrhaftig ästhetischen, ja letztendlich bei-
nahe religiösen Vereinigungserfahrung: „Aber jenen
höheren Kunstsinn der Wollust, durch den die männ-
liche Kraft erst zur Schönheit gebildet wird, lehrt nur
die Liebe allein den Jüngling … Übrigens aber möchte
sich die Empfindung des Fleisches nicht weiter defi-

nieren lassen. Das ist auch unnötig. Genug sie ist für
Jünglinge der erste Grad der Liebeskunst und eine an-
geborene Gabe der Frauen, durch deren Gunst und
Huld allein sie jenen mitgeteilt, und angebildet werden
kann. Mit den Unglücklichen, die sie nicht kennen,
muß man nicht von Liebe reden: denn von Natur ist in
dem Manne zwar ein Bedürfnis aber kein Vorgefühl
derselben. Der zweite Grad hat schon etwas Mysti-
sches, und könnte leicht vernunftwidrig scheinen wie
jedes Ideal. Ein Mann der das innere Verlangen seiner
Geliebten nicht ganz füllen und befriedigen kann, ver-
steht es gar nicht zu sein, was er doch ist und sein soll.
Er ist eigentlich unvermögend, und kann keine gültige
Ehe schließen.“ Sex ist wahre Religion, und Impotenz
des Mannes oder Prüderie der Frau eine Strafe Gottes
– das ist der Skandal!
     Wie die ideale Frau eigentlich sein sollte, erläutert
Schlegel in einem seiner besten und lesenswertesten
Essays: Über die Philosophie (1799). Als „wissender
Mann“ wendet er sich an seine Frau Dorothea und er-
klärt ihr die Philosophie von Grund auf. Das ist nicht
wenig paternalistisch, und auch das präsentierte Frau-
enbild würde sicherlich keine strengere feministische
Eingangskontrolle überstehen. Die Frau wird nämlich
zunächst, oberflächlich im Einklang mit dem Frauen-
bild weiter Teile des 18. Jahrhunderts in seinen nicht
ganz so aufgeklärten Bereichen, durchaus als häusli-
ches und zudem intuitiv religiöses Wesen bestimmt:
„Ich glaube allerdings, es ist die Natur selbst, welche
die Frauen mit Häuslichkeit umgibt, und zur Religion
führt … Es bedarf gar nicht so vieler Umstände um zu
finden, dass die weibliche Organisation ganz auf den
einen schönen Zweck der Mütterlichkeit gerichtet ist.“
Neben der Mütterlichkeit und der Häuslichkeit schätzt
Schlegel vor allem das weiche Herz der Frauen, ihre
„zartere weibliche Sympathie“. Aber was spricht ei-
gentlich gegen Mütterlichkeit, Häuslichkeit und Sym-
pathie, wenn man sie nicht als einengendes Rollen-
muster versteht, sondern als unersetzlichen Beitrag
zum Ganzen der Menschheit? Und wenn man sie da-
rüber hinaus – und damit kommen wir zum fortschritt-
licheren Aspekt von Schlegels Konzept der Weiblich-
keit – als notwendiges Komplement, als Ergänzung zu
eher männlichen Eigenschaften versteht, ja, wenn man
sogar fordert, dass sich beides nicht nur ergänzen, son-
dern überlagern, wechselweise verstärken und abmil-
dern muss? „In der Tat sind die Männlichkeit und die
Weiblichkeit, so wie sie gewöhnlich genommen und
getrieben werden, die gefährlichsten Hindernisse der
Menschlichkeit, welche nach einer alten Sage in der
Mitte einheimisch ist und doch nur ein harmonisches
Ganzes sein kann, welches keine Absonderung leidet
… Nur sanfte Männlichkeit, nur selbständige Weiblich-
keit sei die rechte, die wahre und die schöne. Ist dem
so, so muss man den Charakter des Geschlechts, wel-
ches doch nur eine angeborene, natürliche Profession
ist, keineswegs noch mehr übertreiben, sondern viel-
mehr durch starke Gegengewichte zu mildern suchen,
damit die Eigenheit einen wo möglich unbeschränkten
Raum finde, um sich nach Lust und Liebe in dem gan-
zen Bezirke der Menschheit frei zu bewegen.“ Kommt

   
   

   
  d

er
 

   
   

bl
au

e 
re

it
er

Dithyrambus
Gattung der antiken griechischen Chorlyrik, der im Rahmen des Dio-
nysos-Kults zu Ehren des Gottes Dionysos (Gott des Weines, der Freu-
de und des Rausches) vorgetragen wurde. „Dithyrambisch“ meint in
der neuzeitlichen Lyrik einen gehobenen, enthusiastischen Ton, der
auf strenge Versmaße und Strophenformen verzichtet.

Die Romantik war ein
Aufstand der rebellischen

Jugend gegen die dürre
Rationalität der Aufklärung.

dbr_42_4-portrait_echo_bücher.qxp_5-portrait_reihe_echo_bücher  25.07.18  00:01  Seite 4


