
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Kern, Andrea / Kietzmann, Christian
Selbstbewusstes Leben

Texte zu einer transformativen Theorie der menschlichen Subjektivität
Herausgegeben von Andrea Kern und Christian Kietzmann

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2197

978-3-518-29797-1



suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft 2197



Eine lange philosophische Tradition, die ihren Höhepunkt in der Philoso-
phie des Deutschen Idealismus findet, vertritt die These, dass der Mensch 
sich grundlegend von den übrigen Tieren unterscheidet. Diese Position ist 
jedoch spätestens seit Darwin in die Defensive geraten, was vor allem daran 
liegt, dass ihre Anhänger oft genug nicht klar sagen können, worin die tiefe 
Differenz zwischen Mensch und Tier bestehen soll. Die in diesem Band 
versammelten Texte eint das Ziel, diese Differenz als eine Artikulation des 
Selbstbewusstseins derjenigen zu formulieren, deren Leben durch genau 
dieses Selbstbewusstsein einzigartig wird. 

Andrea Kern ist Professorin für Geschichte der Philosophie an der Univer-
sität Leipzig. Bei Suhrkamp sind zuletzt erschienen: Schöne Lust (stw 1474) 
und Quellen des Wissens (stw 1786).

Christian Kietzmann ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universität 
Marburg.



Selbstbewusstes Leben
Texte zu einer transformativen Theorie  

der menschlichen Subjektivität

Herausgegeben von  
Andrea Kern  

und Christian Kietzmann

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten  
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2197 
Erste Auflage 2017 

© Suhrkamp Verlag Berlin 2017 
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,  

des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung  
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.  

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form  
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)  

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert  
oder unter Verwendung elektronischer Systeme  
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden. 

Umschlag nach Entwürfen  
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt 
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim 

Printed in Germany 
ISBN 978-3-518-29797-1



Inhalt

James Conant und Andrea Kern
Analytischer Deutscher Idealismus. Vorwort zur Buchreihe   	 7

Selbstbewusstes Leben 
Texte zu einer transformativen Theorie  

der menschlichen Subjektivität

Andrea Kern und Christian Kietzmann
Einleitung: Menschliches Leben und die Idee 
des Selbstbewusstseins   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 13

I. Die Idee einer transformativen Theorie  
der menschlichen Subjektivität

Michael Thompson
Formen der Natur: erste, zweite, lebendige, vernünftige  
und phronetische   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	   29

Matthew Boyle
Wesentlich vernünftige Tiere   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	   78

Wolfram Gobsch
Der Mensch als Widerspruch und absolutes Wissen. 
Eine hegelianische Kritik der transformativen Theorie  
des Geistes   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	   120

II. Selbstbewusstes Wahrnehmen und Handeln

John McDowell
Wahrnehmung als Erkenntnisfähigkeit   . . . . . . . . . . . . . . . .                	   173

Adrian Haddock
Wahrnehmung und Gegebensein   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	   190



Sebastian Rödl
Selbsterkenntnis des Selbstbewegers   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	   209

III. Selbstbewusste Vermögen bei Kant

James Conant
Die Einheit des Erkenntnisvermögens bei Kant   . . . . . . . . .         	   229

Andrea Kern
Kant über selbstbewusste Sinnlichkeit und die Idee  
menschlicher Entwicklung   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	   270

Alexandra Newton
Kant über den Unterschied zwischen menschlichem und  
nichtmenschlichem Gefühl   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	   302

IV. Selbstbewusstes Leben bei Hegel

Terry Pinkard
Die Logik selbstbewusster Tiere   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	   331

Thomas Khurana
Bewusstsein des Lebens und lebendiges Selbstbewusstsein 
Anmerkungen zu einem Übergang in  
Hegels Phänomenologie des Geistes   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	   353

Matthias Haase
Geist und Gewohnheit
Hegels Begriff der anthropologischen Differenz   . . . . . . . . .         	   389

Textnachweise   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	   427
Hinweise zu den Autorinnen und Autoren   . . . . . . . . . . . . . .              	   428



7

James Conant und Andrea Kern
Analytischer Deutscher Idealismus 

Vorwort zur Buchreihe

Die Philosophie des Deutschen Idealismus – und damit meinen 
wir die Philosophie von Kant bis Hegel – erscheint vielen als durch 
die analytische Philosophie überholt. Nicht selten wird sie als Ge-
genprojekt zu jener Tradition der Philosophie verstanden. Mit der 
Buchreihe »Analytischer Deutscher Idealismus« wollen wir sicht-
bar machen, dass die Philosophie des Deutschen Idealismus keinen 
Gegensatz zur analytischen Philosophie darstellt, sondern umge-
kehrt ihr Maßstab und Fluchtpunkt ist.

Die Reihe antwortet auf eine intellektuelle und gesellschaftliche 
Herausforderung, die durch die Renaissance des Naturalismus in 
den Wissenschaften erneut ins Zentrum der Aufmerksamkeit ge-
rückt ist. Sie liegt in der für uns grundlegenden Frage, wie wir es 
verstehen können, dass wir geistbegabte Tiere sind, die einerseits 
das, was sie tun, aus Freiheit tun, deren Leben aber andererseits 
durch Gesetzmäßigkeiten bestimmt ist, die sie nicht selbst her-
vorgebracht haben. Es ist offenkundig, dass man diese Frage nicht 
beantworten kann, indem man ihre eine Seite – die Freiheit des 
Menschen – leugnet. Eine Naturalisierung des Geistes, die leug-
net, dass all das, was das menschliche Leben ausmacht – Denken, 
Sprechen, Handeln, soziale Institutionen, religiöser Glaube, poli-
tische Ordnungen, Kunstwerke usw. – Gegenstände sind, die, um 
mit Kant zu sprechen, dem Reich der Freiheit angehören, löst das 
Problem nicht, sondern kapituliert vor ihm. Doch auch wenn jeder 
sieht, dass diese Leugnung, die der Szientismus unablässig predigt, 
nicht das Resultat einer Erkenntnis sein kann, sondern vielmehr 
Ausdruck einer intellektuellen Hilflosigkeit ist, führt uns diese 
Reaktion ebenso vor Augen, dass die Frage nach der Einheit von 
Geist und Natur eine echte Frage ist, bei deren Beantwortung unser 
Selbstverständnis als geistige Wesen auf dem Spiel steht.

Die beschriebene Situation ist indes nicht neu. Blicken wir ins 
18. Jahrhundert zurück, erkennen wir eine ähnliche intellektuelle 
Lage. Auch damals war es der Fortschritt der modernen Natur-
wissenschaften, der unser Selbstverständnis als geistbegabte Tiere 



8

herausgefordert hat. Der Deutsche Idealismus antwortet auf diese 
Herausforderung, indem er die Philosophie explizit durch die Fra-
ge nach der Einheit von Geist und Natur definiert. Im Angesicht 
der modernen Naturwissenschaft ringt die Philosophie von Kant 
bis Hegel darum, die zwei Seiten des Menschen zusammenzu-
bringen: dass er ein Tier ist und doch ein geistiges Wesen, dass er 
Natur ist und doch Gesetzen unterliegt, die von anderer Art sind 
als die Gesetze der Natur: Gesetzen der Freiheit. Die Philosophie 
des Deutschen Idealismus ist von dem Bewusstsein durchdrungen, 
dass das Begreifen dieses Verhältnisses – des Verhältnisses von Geist 
und Natur, wie Hegel es zu Anfang seiner Enzyklopädie der philoso-
phischen Wissenschaften formuliert – die bestimmende Aufgabe der 
Philosophie ist. Wenn wir daher mit der Buchreihe »Analytischer 
Deutscher Idealismus« die Philosophie des Deutschen Idealismus 
stärken wollen, dann weil wir meinen, dass der Deutsche Idealis-
mus für die intellektuelle Herausforderung, der wir uns gegenüber-
sehen, die maßgebliche Orientierung ist. Der Deutsche Idealismus 
liegt nicht hinter uns, sondern vor uns. Damit meinen wir, dass die 
Art und Weise, wie der Deutsche Idealismus seine grundlegenden 
Begriffe und Ideen – allen voran die Begriffe der Freiheit, der Ver-
nunft und der Selbstbestimmung – entwickelt und artikuliert, dem 
gegenwärtigen philosophischen Bewusstsein vielfach unbekannt 
und verstellt ist. Das liegt teilweise daran, wie die Philosophie in 
Westdeutschland nach 1945 mit diesem philosophischen Erbe um-
gegangen ist. Sie hat ihre durch den Nationalsozialismus verursach-
te Verstümmelung viel zu wenig als solche erfasst und zu heilen 
gesucht. Damit hat sie sich in eine Lage gebracht, in der sie aus sich 
heraus nicht mehr die Mittel schöpfen konnte, um die Begriffe und 
Ideen, in denen sie zu Recht ihre Bedeutung sah, so zu artikulieren, 
dass sie als Maßstab der systematischen Arbeit erscheinen konnten. 
Für einen großen Teil der Jüngeren wurde stattdessen die analyti-
sche Philosophie angloamerikanischer Prägung zu einem solchen 
Maßstab.

So wichtig diese Erneuerung der Philosophie war, so entstand 
dadurch doch der falsche Eindruck, die analytische Philosophie 
und die Philosophie des Deutschen Idealismus seien Gegensät-
ze, nämlich Orientierungen und Vorgehensweisen, die nicht nur 
nichts miteinander zu tun haben, sondern einander ausschließen. 
Die Bücher dieser Reihe möchten darum auch sichtbar machen, 



9

dass der Deutsche Idealismus von Kant bis Hegel nicht nur kein 
Gegensatz zur analytischen Philosophie ist, sondern eine Form, 
und zwar eine maßgebliche Form, der analytischen Philosophie. 
Der Deutsche Idealismus als analytische Philosophie ist eine Refle-
xion auf elementare Formen des Denkens und damit auf die Quel-
le unserer grundlegenden Begriffe, die diese Begriffe zugleich als 
notwendig ausweist. Philosophie ist, so sagt es Hegel, der Versuch, 
das Denken aus sich selbst zu begreifen. Sie ist ein Begreifen des 
Denkens, das von keinen »Voraussetzungen und Versicherungen« 
abhängt, wie er sagt, eine radikal voraussetzungslose Untersuchung 
der Voraussetzungen des Denkens. Darin liegt der gemeinsame 
Zug der Philosophie des Deutschen Idealismus: dass die Begriffe, 
die sie durcharbeitet, von nirgendwoher – von keiner Wissenschaft 
und keinem Common Sense – übernommen werden, sondern die-
se Begriffe nur so verwendet werden, wie sie als notwendig für das 
Denken erkannt werden. Diese Einsicht, dass die Philosophie ihre 
Begriffe nur aus dem Denken selbst nehmen kann, macht den radi-
kalen Anspruch des Deutschen Idealismus aus. Und so ist die Idee 
der analytischen Philosophie, die Idee der Philosophie als logischer 
Analyse der grundlegenden Formen des Denkens und der Aussage, 
nirgends so streng durchgeführt worden wie im Deutschen Idea-
lismus.

Unter dem Label »Analytischer Deutscher Idealismus« versam-
melt die Buchreihe Texte und Bücher, die auf exemplarische Weise 
Philosophie als analytische Aufklärung verstehen, im Geist und mit 
den Begriffen des Deutschen Idealismus. Die analytische Philoso-
phie kommt erst da zu sich selbst, wo sie sich nicht von der ide-
alistischen Philosophie abwendet, sondern auf diese ausgerichtet 
ist: in ihren Grundbegriffen und in der Radikalität ihrer Methode. 
Das mag manchen als provokante These anmuten, doch es gibt 
viele Beispiele, die ihr entsprechen. Gottlob Freges Begriffsschrift, 
die vielen als Gründungsdokument der analytischen Philosophie 
gilt, ist kein Gegenprojekt zum Deutschen Idealismus, sondern 
eine Weiterführung der kritischen Philosophie Kants. Und wenn 
wir uns zwei andere große Werke der analytischen Philosophie 
vergegenwärtigen, Wilfrid Sellars’ Empiricism and the Philosophy 
of Mind (deutsch: Der Empirismus und die Philosophie des Geistes) 
und Peter Strawsons The Bounds of Sense (deutsch: Die Grenzen des 
Sinns), sehen wir, dass sich die herausragenden Repräsentanten der 



10

analytischen Philosophie niemals vom Deutschen Idealismus ab-
gewendet, sondern stets dessen Nähe gesucht haben. Das offizielle 
Selbstverständnis der analytischen Philosophie, in dem sie sich dem 
Empirismus verschreibt und sich damit dem Deutschen Idealismus 
entgegensetzt, ist ein Selbstmissverständnis. Der Empirismus, der 
sich für aufgeklärt hält, weil er die empirischen Wissenschaften 
zum Maß der Erkenntnis erklärt, ist in Wahrheit der Widersacher 
der analytischen Philosophie, nämlich der radikalen, der grund-
legenden Analyse der Formen unseres Denkens und Verstehens. 
Soweit der Empirismus die analytische Philosophie dominiert, ver-
deckt er deren eigentliche Orientierung, die dieselbe ist wie die des 
Deutschen Idealismus.

Der vorliegende Band Selbstbewusstes Leben ist der vierte Titel 
dieser Buchreihe. Er versammelt Texte, deren gemeinsames Anlie-
gen es ist, die Besonderheit des menschlichen Lebens durch seinen 
selbstbewussten Charakter zu beschreiben. Dieser Gedanke findet 
in der Philosophie des Deutschen Idealismus seinen Höhepunkt, 
der zufolge sich der Mensch genau dadurch, dass er selbstbewusst 
lebt, von den nichtmenschlichen Tieren unterscheidet. Was es ge-
nau bedeutet, das menschliche Leben als ein selbstbewusstes Leben 
zu begreifen, und was es bedeutet, auf diese Weise die Mensch-
Tier-Differenz zu charakterisieren, ist die gemeinsame Frage der 
hier versammelten Autoren.

Die Buchreihe wird von einem internationalen Forschungs-
zentrum getragen, dem Forschungskolleg Analytic German Idealism 
(FAGI), das 2012 an der Universität Leipzig gegründet wurde und 
dessen Arbeit durch ein international besetztes Gremium unter-
stützt wird (siehe 〈http://www.sozphil.uni-leipzig.de/cm/fagi/〉). 
Ziel des FAGI ist es auch, die Stimme des Analytischen Deutschen 
Idealismus in die außerakademische Öffentlichkeit hineinzutragen 
und ihr Gewicht in den Debatten über unser Selbstverständnis zu 
stärken.



Selbstbewusstes Leben
Texte zu einer transformativen Theorie der 

menschlichen Subjektivität





13

Andrea Kern und Christian Kietzmann
Einleitung:  

Menschliches Leben und die Idee  
des Selbstbewusstseins

I

Wenn wir fragen, was die anthropologische Differenz ist, was also 
den Menschen vom bloßen Tier unterscheidet, dann ist dabei vor-
ausgesetzt, dass der Mensch dem Tier in vielem gleicht. (Wir fragen 
nicht, was den Menschen von einer tektonischen Platte oder ei-
nem Getränkeautomaten unterscheidet.) Der Mensch gleicht dem 
bloßen Tier zunächst darin, dass er ein Tier ist. Daraus scheint zu 
folgen, dass er dem bloßen Tier in allem gleicht, was das Tier als 
Tier bestimmt. Die anthropologische Differenz scheint dann in 
einem Merkmal liegen zu müssen, das beim Menschen und nur 
beim Menschen hinzutritt und ihn von den übrigen Tieren unter-
scheidet. Es ist üblich anzunehmen, dass dieses besondere Merkmal 
des Menschen eine Fähigkeit ist, etwas, das der Mensch kann und 
das andere Tiere oder andere Menschenaffen nicht können. Tradi-
tionelle philosophische Bestimmungen des Menschen lassen sich 
prima facie so verstehen, als benennten sie diese hinzutretende, den 
Menschen auszeichnende Fähigkeit: Der Mensch ist das vernünfti-
ge, das sprechende, das fragende, das herstellende, das in staatlicher 
Gemeinschaft lebende Tier: animal rationale, zoon logon echon, das 
Tier, das in seinem Sein nach seinem Sein fragt, homo faber, zoon 
politikon. Vernunft, Denken, Sprache sind dann spezifische Fähig-
keiten, die der Mensch und nur der Mensch besitzt und die ihn 
vom Tier unterscheiden. Entsprechend lassen sich auch zeitgenössi-
sche Vorschläge aus den einschlägigen empirischen Wissenschaften 
verstehen: Der Mensch hat Grammatik, er ist fähig zur gemein-
samen Aufmerksamkeit, zu Rekursion, Normativität, Altruismus, 
Kooperation usw.

Ebenso alt wie die Versuche, den Menschen durch eine solche 
ihn auszeichnende Fähigkeit zu bestimmen, sind die Einwände ge-
gen jeden der vorgebrachten Kandidaten: Tiere denken, Tiere leben 
in komplexen arbeitsteiligen Gemeinschaften, sie kommunizieren 



14

miteinander, gebrauchen Werkzeuge, handeln altruistisch, lesen 
die Gedanken anderer usw. Da nun niemand ernsthaft annehmen 
kann, dass Mensch und Tier nichts unterscheidet, sucht man auf 
diese Einwände zu antworten, indem man die fragliche Fähigkeit 
genauer spezifiziert. In der Regel ist es dann aber nur eine Frage 
der Zeit, bis die gegebene Spezifikation erneut durch Verweis auf 
Verhaltensweisen bestimmter Tiere in Frage gestellt wird, die zei-
gen sollen, dass die angeblich nur den Menschen auszeichnende 
Fähigkeit auch von diesen beherrscht wird. Die Folge ist, dass die 
Frage nach der anthropologischen Differenz in eine methodische 
Sackgasse gerät. Wie die Dinge liegen, scheint jede Antwort auf 
diese Frage zum Scheitern verurteilt zu sein.

Den in diesem Band versammelten Aufsätzen liegt der Gedanke 
zugrunde, dass die Diskussion der Frage, worin die anthropologi-
sche Differenz besteht, deswegen in eine Sackgasse geraten ist, weil 
sie auf dem Boden einer falschen Prämisse geführt wurde: nämlich 
der Prämisse, dass das, was den Menschen vom bloßen Tier unter-
scheidet, eine oder mehrere bestimmte Fähigkeiten sind, die beim 
Menschen hinzukommen und ihn zu Vollzügen befähigen, die den 
anderen Tieren versagt sind. Der Unterschied zwischen Mensch 
und Tier, so der die Aufsätze leitende Gedanke, ist jedoch von an-
derer Art: Es ist ein Unterschied, der nicht in einer bestimmten, 
hinzutretenden Fähigkeit besteht, sondern darin, dass die Vermö-
gen, in deren Ausübung das menschliche Leben besteht, eine ande-
re Art von Einheit bilden als im Fall des nichtmenschlichen Lebens: 
nämlich eine selbstbewusste Einheit. Wenn wir das menschliche 
Leben als ein wesentlich selbstbewusstes Leben charakterisieren, 
dann bezeichnet nach dieser Auffassung die Idee des Selbstbewusst-
seins nicht ein bestimmtes Vermögen des Menschen, von dem man 
sich fragen kann, ob es ihm wesentlich zukommt oder nicht und, 
wenn ja, wie es ihm zukommt oder ob es ihn gegenüber nicht-
menschlichen Tieren auszeichnet oder nicht auszeichnet. Die Idee 
des Selbstbewusstseins, so die leitende Idee der Aufsätze dieses Ban-
des, bezeichnet vielmehr eine spezifische Art und Weise, in der ein 
Subjekt durch Vermögen bestimmt sein kann, in deren Ausübung 
das Leben dieses Subjekts besteht. Selbstbewusstsein ist in diesem 
Sinne nichts, was ein Mensch über die Tatsache hinaus hat, dass er 
im Besitz zahlreicher Vermögen ist, in deren Ausübung sein Leben 
besteht. Die Idee des Selbstbewusstseins bezeichnet vielmehr die 



15

Art und Weise, in der ein menschliches Subjekt überhaupt im Be-
sitz jener Vermögen ist, die sein Leben ausmachen.

Es eint die Autoren dieses Bandes, dass sie diese systematische 
These zur Rolle und Bedeutung der Idee des Selbstbewusstseins ge-
rade durch und in Auseinandersetzung mit den traditionellen phi-
losophischen Bestimmungen des Menschen, wie sie insbesondere 
der Deutsche Idealismus ins Zentrum seiner Überlegungen gestellt 
hat, gewinnen. Die vorliegenden Aufsätze verstehen sich daher auch 
als eine interpretatorische These dazu, wie die zentralen Begriffe des 
Deutschen Idealismus, allen voran die Begriffe des Selbstbewusst-
seins und der Vernunft, zu verstehen sind. Die geteilte Annahme 
lautet, dass es ein Missverständnis ist, zu glauben, die Betonung 
des Selbstbewusstseins und der Vernunft im menschlichen Leben, 
die insbesondere die Philosophie von Kant und Hegel eint, habe 
den Sinn, eine besondere Fähigkeit des Menschen ins Zentrum zu 
stellen, durch die der Mensch sich von den nichtmenschlichen Tie-
ren unterscheidet. So als wäre der Mensch ein Wesen, das außer 
dass es ein Tier ist, auch noch selbstbewusst und vernünftig ist. Die 
Betonung des Selbstbewusstseins und der Vernunft im menschli-
chen Leben, die Kant und Hegel eint, hat bei beiden vielmehr den 
Sinn, einen Unterschied in der Form des menschlichen Lebens zu 
beschreiben: das heißt einen Unterschied, der das Prinzip selbst be-
trifft, durch das die menschlichen Vermögen jene Art von Einheit 
bilden, die durch die Idee des »Lebens« bezeichnet wird. Der Be-
griff des Selbstbewusstseins, den wir verwenden, um den Menschen 
vom bloßen Tier zu unterscheiden, beschreibt daher ihnen zufolge 
in erster Linie nicht etwas, das der Mensch über das nichtmensch-
liche Tier hinaus kann. Er beschreibt vielmehr die Art und Weise, 
wie der Mensch als Tier lebt. Er beschreibt, in diesem Sinne, das 
Prinzip einer Transformation der Sinnlichkeit und nicht eine zur 
Sinnlichkeit hinzukommende, weitere Fähigkeit.

Die vorliegenden Aufsätze verstehen sich daher gleichermaßen 
als eine Auseinandersetzung mit den Autoren des Deutschen Ide-
alismus, allen voran mit Kant und Hegel, in deren Diskussion sie 
ihre begrifflichen Bestimmungen entwickeln, wie auch als ein sys-
tematischer Beitrag zum Verständnis der Form des menschlichen 
Lebens und der Bedeutung jener Begriffe, durch die jene Lebe-
wesen, die dieses Leben manifestieren, sich selbst charakterisieren. 
Sie diskutieren auf teilweise kontroverse Weise, wie die Idee einer 



16

solchen Transformation der Sinnlichkeit genau zu verstehen ist und 
welche Konsequenzen sich für unser Selbstverständnis als erken-
nende, handelnde und fühlende Wesen aus einer solchen transfor-
mativen Konzeption ergeben.

II

Teil I des vorliegenden Bandes versammelt drei Texte, in denen der 
Begriff einer transformativen Theorie der menschlichen Subjektivi-
tät systematisch entwickelt wird.

Michael Thompson entwickelt seine Version der transformativen 
Theorie im Zuge der Verteidigung einer metaethischen Position, 
des aristotelischen Naturalismus. Ihr zufolge erhält das ethische 
»Sollen«, das etwa in Aussagen wie »du sollst ihm helfen, denn du 
hast es versprochen« vorkommt, seinen Sinn durch die Lebens-
form der biologischen Spezies, der wir selbst angehören, das heißt 
durch die menschliche Lebensform. Den Begriff einer Lebensform 
bestimmt Thompson über die Aussagen, in denen sie beschrieben 
oder ausgedrückt wird, und deren Beziehungen untereinander und 
zu Aussagen über konkrete Lebensvollzüge. Über eine Lebensform 
sprechen und denken wir in generisch allgemeinen Aussagen wie 
»Kirschbäume blühen ab Mitte April«, die untereinander in einem 
teleologischen Zusammenhang stehen, der einen vollständigen Le-
benszyklus der betreffenden Art beschreibt. Thompson fasst damit 
die Begriffe des Lebens und der Lebensform nicht als materiale, 
rein inhaltlich bestimmte Begriffe auf, sondern als solche, die Kate-
gorien des Denkens und Sprechens zum Ausdruck bringen. Gegen 
die Idee des aristotelischen Naturalismus, dass ethisches »Sollen« 
unter Rückgriff auf die evaluative Dimension der Lebensform des 
Menschen verstanden werden muss, wenden Kant und an ihm ori-
entierte zeitgenössische Philosophen ein, dass sie die Ethik in un-
zulässiger Weise in empirisch verifizierbaren Tatsachen zu gründen 
versucht. Thompson widerspricht diesem Einwand, indem er dafür 
argumentiert, dass der Begriff der Lebensform nur ein Genus bil-
det, unter das bestimmtere Kategorien fallen, und dabei vor allem 
auch der Begriff des selbstbewussten Lebens. Träger einer solchen 
Lebensform haben nicht nur empirisches, sondern ebenso auch 
selbstbewusstes Wissen von ihr.



17

Der Frage, was es genau heißt, einen kategorialen Unterschied 
zwischen Lebensformen zu behaupten, geht Matthew Boyle in sei-
nem Beitrag nach. Er greift Thompsons Begriff der selbstbewussten 
oder, wie Boyle sagt, vernünftigen Lebensform auf und argumen-
tiert, dass »vernünftig« hier kein bestimmtes Merkmal und keine 
konkrete Fähigkeit benennt, sondern vielmehr die Form unserer 
Lebensform, das heißt die besondere Weise, wie wir Menschen Ei-
genschaften und Fähigkeiten haben. Einen analogen Formunter-
schied macht er zwischen Pflanzen und Tieren aus. Pflanzen »tun« 
verschiedene Dinge: Sie wachsen, sie nehmen Nahrung auf und 
verstoffwechseln sie, sie pflanzen sich fort, indem sie Samen oder 
Brutknospen ausbilden, usw. Tiere »tun« auch verschiedene Dinge, 
doch bei einem Tier bedeutet »tun« etwas anderes als bei Pflanzen. 
Wenn sich ein Tier beispielsweise durch Jagd ernährt, ist das, was 
es tut, durch Instinkt, Begehren, sein Gefühl der Lust und seine 
Wahrnehmung der Umwelt informiert. Sein Tun ist, im Unter-
schied zu dem einer Pflanze, Verhalten. Boyle argumentiert nun, 
dass »tun« bei vernünftigen Lebensformen wie der des Menschen 
wiederum einen eigenständigen Sinn annimmt. Menschen verhal-
ten sich nicht nur, sie handeln absichtlich, aus Gründen. Was sie 
tun, ist durch ihr Verständnis davon informiert, welche Gründe da-
für oder dagegen sprechen, so zu handeln. Ein Handlungsprädikat 
von einem Menschen auszusagen ist deshalb eine andere Art von 
Prädikation als die, die wir vornehmen, wenn wir ein Verhaltens
prädikat von einem Tier aussagen. So wie das Tun von Menschen 
und anderen Tieren sich der Art nach unterscheidet, unterscheiden 
sich Boyle zufolge auch zum Beispiel ihr Begehren und ihr Wahr-
nehmen.

Wolfram Gobsch charakterisiert dieses transformative Verständ-
nis der Lebensform des Menschen als minimalempiristisch. Er kon-
trastiert es mit zwei anderen: einer perspektivistischen Variante der 
Transformationsthese, die er aus einer Lektüre von Martin Heideg
gers »Brief über den Humanismus« gewinnt, und einem antitrans-
formativen absolut-idealistischen Verständnis, das er G. W. F. Hegel 
zuschreibt. Alle drei Positionen sind sich darin einig, dass erstens 
zwischen einem denkenden und einem nichtdenkenden Wesen 
ein logischer Unterschied besteht und dass zweitens der Mensch 
kein Aggregat aus einem sinnlichen, wahrnehmungsfähigen We-
sen und einem denkenden, urteilenden, erkenntnisfähigen Wesen 



18

ist. Sie unterscheiden sich aber in ihrem Verständnis dieser beiden 
Einsichten. Der minimalempiristische Transformativist – Gobsch 
denkt hier vor allem an John McDowell – behauptet zum einen, 
dass die menschliche Wahrnehmungsfähigkeit, da sie Gründe für 
Beobachtungsurteile bereitstellt und deshalb begrifflich informiert 
ist, grundsätzlich und logisch verschieden vom Wahrnehmungsver-
mögen anderer, nicht-denkender Tiere sei, während er zum ande-
ren Urteil und Wahrnehmung als zwei Arten der Aktualisierung 
begrifflicher Fähigkeiten, spontan und rezeptiv, unterscheidet. 
Diese Trennung des rezeptiv bereitgestellten Erkenntnisgrundes 
eines Urteilsinhalts vom spontanen Ursprung des Urteilsaktes ist 
Gobsch zufolge problematisch, weil sie dem – in »Moores Paradox« 
zutage tretenden – Selbstverständnis des Urteilens als einer Tätig-
keit, die sich allein aus ihrem Anspruch, begründete Erkenntnis zu 
sein, erklärt, nicht gerecht zu werden vermag. Der perspektivisti-
sche Transformativist Heidegger löst dieses Problem auf, indem er 
von einem ursprünglichen Selbst- und Weltverständnis der Den-
kenden ausgeht, das noch vor allen Entgegensetzungen wie denen 
zwischen Potenz und Akt oder Spontaneität und Rezeptivität liegt. 
Um dieser einfachen, differenzlosen Positivität willen kann die 
eigene Bestimmtheit und Rezeptivität für ein solches Selbst- und 
Weltverständnis nur im Streit mit anderen solchen Verständnissen 
thematisch werden. Gegen diese beiden Spielarten des Transforma-
tivismus setzt Gobsch Hegels absoluten Idealismus. Der absolute 
Idealist versucht, den logischen Unterschied zwischen Denkenden 
und Nichtdenkenden mit der Einheit des Menschen zusammenzu-
bringen, indem er den Menschen als einen unbedingt notwendi-
gen Widerspruch begreift. Der Mensch ist ein Widerspruch, erklärt 
Hegel, da sein ihn wesentlich auszeichnendes Erkenntnisvermögen 
zugleich als absolut – weil identisch mit der Ursache dessen, was 
es erkennt – und endlich – weil in seiner Tätigkeit abhängig von 
Wahrnehmung – zu bestimmen sei. Der Philosophie kann es da-
her, anders als im minimalen Empirismus oder im Perspektivismus, 
nicht um die Vermeidung dieses Widerspruchs gehen, sondern nur 
darum, ihn als unbedingt notwendig zu erkennen.



19

III

Was bedeutet es konkret, dass sich die Vermögen des Menschen 
dadurch, dass er ein Vernunftwesen ist, von den Vermögen nicht-
menschlicher Tiere wesentlich unterscheiden? Ein Testfall und 
zugleich Paradigma für diese These ist die menschliche Wahrneh-
mung und ihr Verhältnis zum Denken. Das Vermögen der Wahr-
nehmung kommt nämlich auch den nichtmenschlichen Tieren zu. 
Hier scheinen also menschliche und nichtmenschliche Tiere ein 
Vermögen zu teilen, und zugleich wollen Vertreter einer transfor-
mativen Auffassung behaupten, dass es kein gemeinsames Element 
in diesem Vermögen gibt, das beide teilen. Wie kann man beide 
Thesen zusammenbringen? Und wie wäre die analoge Charakte-
risierung anderer Formen der Sinnlichkeit, etwa das Begehren, 
Fühlen und Lustempfinden, und überhaupt der Leiblichkeit des 
Menschen zu verstehen, für die dasselbe gelten müsste? Dem gehen 
die Texte in Teil II nach.

John McDowell zufolge ist menschliches Wissen wesentlich da-
durch charakterisiert, dass es in Rechtfertigungsbeziehungen zu  
anderen Überzeugungen oder zu Wahrnehmungen steht und dass 
diese Beziehungen dem Wissenden als solche bekannt sind. Tyler 
Burge wendet dagegen ein, dass erstens auch Kinder und nicht-
menschliche Tiere, bei denen diese Bedingungen nicht erfüllt sind, 
wahrnehmungsbasiertes Wissen besitzen und dass McDowells 
Bild zweitens zu intellektualistisch ausfalle, da Rechtfertigung an-
spruchsvolle Begriffe erfordere, über die Menschen in vielen Fällen 
nicht verfügen. Dem ersten Einwand begegnet McDowell mit dem 
Hinweis, dass Wissen als ein Genus aufgefasst werden kann, unter 
das neben dem anspruchsvollen Begriff des menschlichen Wissens 
auch weniger anspruchsvolle Spezies fallen können, die bei anderen 
Tierarten auftreten. Die Idee eines menschlichen Erkenntnisver-
mögens, so McDowell, ist die Idee eines selbstbewussten sinnlichen 
Vermögens, dessen Sinnlichkeit durch genau dieses Selbstbewusst-
sein transformiert ist im Vergleich zu einem nichtmenschlichen 
sinnlichen Vermögen. Der zweite Einwand beruht laut McDowell 
auf einer falschen Konzeption von Rechtfertigung durch Wahrneh-
mung, die in Wahrnehmungen lediglich einen aufhebbaren Grund 
erkennen kann. Burge konstruiert Rechtfertigung als eine Sache auf-
hebbarer Gründe, um der Fallibilität des menschlichen Erkennens 



20

Rechnung zu tragen. McDowell wendet dagegen ein, dass Fallibi-
lität ein Merkmal der menschlichen Erkenntnisfähigkeit und nicht 
einzelner Ausübungen dieser Fähigkeit sei. Um diese Fähigkeit im 
Einzelfall auszuüben, müsse man keine anspruchsvollen Begriffe 
von aufhebbaren Gründen zur Anwendung bringen, sondern bloß 
den Begriff dieser Fähigkeit selbst.

Adrian Haddock thematisiert ebenfalls das Verhältnis von 
Sinnlichkeit und Verstand beim Menschen. Er unterscheidet drei 
Konzeptionen dieses Verhältnisses: eine radikale dualistische Ge-
genüberstellung im Empirismus, einen moderaten Dualismus im 
transzendentalen Empirismus und die vollständige Zurückweisung 
des Dualismus im absoluten Idealismus. Der Empirismus behaup-
tet Haddock zufolge, dass Wahrnehmung vom Denken abtrennbar 
sei. Vom Standpunkt der ersten Person aus betrachtet, erweise sich 
das aber als falsch: Wer von sich selbst denkt, dass er zum Beispiel 
etwas sieht, der denke damit zugleich immer auch von sich, dass er 
denkt, dass er sieht. Der transzendentale Idealismus behaupte nun, 
dass Wahrnehmung zwar keine materialen Begriffe wie »rot« oder 
»heiß« enthalte und so vom materialen Denken abtrennbar sei, da-
gegen aber zwingend formale Begriffe wie »Gegenstand« aktualisie-
re. Auf diese Weise werden laut Haddock jedoch gehaltvolle empi-
rische Begriffe vom erstpersonalen Standpunkt aus unverständlich. 
Der absolute Idealismus sehe Wahrnehmung und Denken schließ-
lich als unauflöslich zusammengehörig an. Aus dieser Position folge 
allerdings, dass empirische Begriffe zwar verständlich, aber nicht 
ohne Verweis auf die zu erklärenden Begriffe selbst explizierbar sei-
en. Das Verhältnis von Sinnlichkeit und Verstand beim Menschen 
ist also, so legt Haddock nahe, vielleicht nur um den Preis dieses 
Zugeständnisses begreifbar.

Sebastian Rödl beschäftigt sich in seinem Beitrag mit dem be-
sonderen Charakter, den das Handeln und die Leiblichkeit des 
Menschen durch das menschliche Selbstbewusstsein gewinnen. Er 
argumentiert, dass Menschen als selbstbewusst Handelnde unmit-
telbare Selbsterkenntnis sowohl von dem, was sie absichtlich tun, 
als auch von ihren Handlungsfähigkeiten und von der Gliederung 
ihres Körpers haben. Rödl führt mit Kant die Idee einer Einheit 
ein, die durch ein Bewusstsein dieser Einheit gestiftet wird. Eine 
solche Einheit ist ein Schluss: Die Urteile, die als Prämissen und 
Konklusion in den Schluss eingehen, sind nur deshalb Teile eines 


