
Keil | Willensfreiheit und Determinismus





Geert Keil

Willensfreiheit und  
Determinismus

Reclam



2., überarbeitete Auflage

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr. 19524
2009, 2018 Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG,
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Canon Deutschland Business Services GmbH,
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Printed in Germany 2018
RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und
RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-019524-6

Auch als E-Book erhältlich

www.reclam.de



� Inhalt  5

Inhalt

Vorwort  7

Die Freiheitsdebatte: Begriffe,
Probleme, Positionen  10

Was ist Willensfreiheit?  23

Was ist Determinismus?  40

Das Vereinbarkeitsproblem  67

Libertarische Freiheit: Wir können auch anders  87

Keine Strafe ohne Schuld, keine Schuld
ohne freien Willen?  113

Willensfreiheit: Zehn Thesen  132

Interview: Der »fähigkeitsbasierte Libertarismus«.
Fragen an Geert Keil  147

Anmerkungen  163

Bibliografie  168

Schlüsselbegriffe  181

Chronik  184

Zum Autor  192





� Vorwort  7

Vorwort

Diese Einführung baut auf meiner zuerst 2007 im Verlag de 
Gruyter erschienenen Monografie Willensfreiheit auf. Ich 
danke dem De-Gruyter-Verlag für die freundliche Erlaub-
nis, Material aus jenem Buch erneut verwenden zu dürfen. 
Der hier vorliegende deutlich kompaktere Text richtet sich 
in erster Linie an Studierende, stellt aber auch in Rechnung, 
dass das Thema »Willensfreiheit und Determinismus« ein 
weit über die akademische Philosophie hinausreichendes 
Publikum anspricht.

Es gibt bekanntlich kein philosophisches Problem, so kom-
pliziert es auch sein mag, das nicht, wenn man es nur rich-
tig angeht, noch komplizierter würde. So verhält es sich 
auch mit dem Problem von Willensfreiheit und Determi-
nismus. Auf den ersten Blick besteht es aus einer einfachen 
Entweder-oder-Frage: Ist der menschliche Wille frei oder 
ist er determiniert? Hält man sich an diese Frage, wäre bloß 
noch festzustellen, ob der Determinismus wahr ist, und 
das Freiheitsproblem wäre gelöst.

Ein solch direktes Vorgehen hat durchaus etwas für sich. 
Schließlich gibt es genügend philosophische Freiheitsbü-
cher, die diejenigen Leser enttäuscht zurücklassen, denen 
die Frage »Freiheit oder Determinismus?« wirklich auf den 
Nägeln brennt. Anstelle einer Antwort erfährt der Leser, 
dass sich die Frage nicht beantworten lasse, dass sie naiv, 
veraltet oder falsch gestellt sei und dass es »das« Freiheits-
problem ohnehin nicht gebe. Von der akademischen Philo-
sophie muss der enttäuschte Leser sich oft noch sagen las-
sen, er müsse sich eben abgewöhnen, die falschen Fragen 



8  Vorwort

zu stellen. Die Fachphilosophie erteilt solche Ratschläge al-
lerdings nicht aus bösem Willen. Sie mutet dem Leser le-
diglich zu, was sie selbst hinter sich hat. Viele Philosophen 
haben das Studium ihres Faches mit brennenden, biswei-
len existenziellen Fragen begonnen und haben dann die 
besagte Erfahrung gemacht: Je gründlicher man über ein 
Problem nachdenkt, desto komplizierter wird es. Das Frei-
heitsproblem ist ein klassisches Beispiel dafür. Man zieht 
erwartungsfroh aus, erhält keine einfachen Antworten und 
wird darüber kleinmütig.

Die Komplikationen bei der trügerisch einfachen Frage, 
ob der menschliche Wille frei oder determiniert sei, erge-
ben sich aus dem Umstand, dass die Frage offenlässt, was 
genau unter »Freiheit des Willens« und was unter »Deter-
minismus« verstanden wird. Nimmt man diese Klärungs-
aufgabe in Angriff, so stellt sich schnell heraus, dass weite-
re Begriffsklärungen erforderlich sind: Versucht man ge-
nauer anzugeben, was Willensfreiheit ist, so stößt man auf 
Begriffe wie »Entscheidung«, »So-oder-anders-Können«, 
»alternative Möglichkeiten«, »Selbststeuerung« oder »Han-
deln aus einem Grund«. Die Präzisierung der Determinis-
musthese erfordert die Bestimmung des Sinns von »Kausa-
lität«, »Naturgesetz«, »Notwendigkeit« und »Zufall«.

Die Schwierigkeiten erschöpfen sich aber nicht in der 
Klärungsbedürftigkeit von Begriffen. Hat man sich bei-
spielsweise für eine Erläuterung der These des Determinis-
mus entschieden und wendet sich der Frage zu, ob die The-
se wahr ist, so stößt man bald auf die Schwierigkeit, dass 
sie nicht ohne Weiteres überprüfbar ist. Wenn die Deter-
minismusthese weder beweis- noch widerlegbar sein soll-
te, kann man weiter fragen, ob es vielleicht vernünftig ist, 



� Vorwort  9

die Wahrheit des Determinismus zu unterstellen. Viele 
Philosophen resignieren allerdings an dieser Stelle und las-
sen das Problem auf sich beruhen. Damit geben sie auch die 
Ausgangsfrage auf, ob der menschliche Wille frei oder de-
terminiert sei, und ersetzen sie durch die neue Frage, ob 
Freiheit und Determinismus vereinbar sind oder nicht. Das 
Vereinbarkeitsproblem hat mittlerweile das traditionelle 
Freiheitsproblem aus der fachphilosophischen Diskussion 
weitgehend verdrängt. Und wenn die Vereinbarkeitsthese 
sich gut begründen lassen sollte, würde die Frage, ob wir in 
einer deterministischen Welt leben oder nicht, an Bedeu-
tung verlieren.

Dieses Buch versucht, einen Mittelweg zu beschreiten: 
Geht man direkt auf die Frage zu, ob der Wille frei oder de-
terminiert sei, so gelangt man nur zu oberflächlichen Ant-
worten. Verfolgt man die philosophische Freiheitsdebatte 
durch alle Verästelungen und Komplikationen, so verliert 
man leicht die Fragen aus dem Auge, die man ursprünglich 
klären wollte. Diesem Buch liegt die Auffassung zugrunde, 
dass eine Klärung der »großen« Fragen trotz aller Kompli-
kationen nicht aussichtslos ist. Ich werde das Terrain son-
dieren, einen Überblick über den Stand der Debatte geben, 
einschlägige Begriffe klären, die wichtigsten Argumente 
untersuchen – und am Ende auch prägnante Antworten auf 
die ursprünglichen Fragen vorschlagen.



10  Die Freiheitsdebatte: Begriffe,  Probleme, Positionen

Die Freiheitsdebatte: Begriffe,  
Probleme, Positionen

Es ist in der Philosophie der Gegenwart üblich geworden, 
das Problem von Willensfreiheit und Determinismus in 
zwei Teilprobleme aufzuspalten. Das traditionelle Problem 
lässt sich durch die Entweder-oder-Frage »Freiheit oder 
Determinismus?« ausdrücken. Diese Frage direkt beant-
worten heißt, entweder die Existenz der Willensfreiheit 
zu verteidigen und den Determinismus zu bestreiten oder 
umgekehrt. Dagegen betrifft das Vereinbarkeitsproblem die 
Frage, ob Freiheit und Determiniertheit einander aus-
schließen oder nicht. Dass sie es tun, ist eine stillschwei-
gende Voraussetzung des traditionellen Freiheitsproblems. 
Wenn diese Voraussetzung irrig sein sollte, löst sich das 
traditionelle Problem auf, denn dann kann der menschliche 
Wille zugleich frei und determiniert sein. Die Lehre der 
Vereinbarkeit nennt man Kompatibilismus. Die Gegenpo
sition, der Inkompatibilismus, tritt in zwei Varianten auf: 
Die harten Deterministen halten den Determinismus für 
wahr und bestreiten die Existenz der Willensfreiheit. Die 
Libertarianer oder Libertarier sehen es spiegelbildlich: Der 
Wille ist frei, der Determinismus ist falsch.

Diese drei Standardpositionen lassen sich in folgendes 
Schema eintragen:



� Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen   11

Im Lager des Kompatibilismus gibt es noch eine wichtige 
Differenzierung, die in diesem Schema nicht zum Aus-
druck kommt: Klassische Kompatibilisten halten den De-
terminismus für wahr oder meinen sogar, dass Freiheit die 
Wahrheit des Determinismus erfordert (David Hume, Mo-
ritz Schlick, R. E.  Hobart). Diese Position kann man auch 
als deterministischen Kompatibilismus bezeichnen. Andere 
Kompatibilisten dagegen bleiben bezüglich des Determi-
nismus indifferent, da sie die Frage nach dessen Wahrheit 
schlicht für irrelevant halten: Wohlverstandene Freiheit 
sei unabhängig davon, ob unsere Welt deterministisch ist 
oder nicht. Diese Position, prominent vertreten durch Pe-
ter Strawson, kann man agnostischen oder Zwei-Wege-
Kompatibilismus nennen.

Eine Reihe von Minderheitenpositionen werden im 
Schema nicht erfasst:

–	 Nach der in jüngerer Zeit vertretenen freiheitsskeptischen 
Auffassung existiert Willensfreiheit weder in einer de-
terministischen noch in einer indeterministischen Welt. 
Diese Auffassung geht noch über den harten Determi-
nismus hinaus: Für die Willensfreiheit wäre auch dann 
nichts gewonnen, wenn der Determinismus falsch wäre. 
Man nennt diese Position auch harten Inkompatibilismus.

Der Wille ist frei unfrei
determiniert Kompatibilismus (wei-

cher Determinismus)
Inkompatibilismus I 
(harter Determinismus)

nicht  
determiniert

Inkompatibilismus II 
(Libertarismus)



12  Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen 

–	 Der epistemische Indeterminismus argumentiert, dass 
Freiheit die Nichtvoraussagbarkeit der eigenen Entschei-
dungen aus der Perspektive der ersten Person erfordert, 
nicht hingegen deren objektive Indeterminiertheit.

–	 Der Semikompatibilismus ist eine Position, die durch das 
eminente Interesse an Fragen der moralischen Zurech-
nung und strafrechtlichen Verantwortung motiviert ist. 
Semikompatibilisten behaupten nur die Vereinbarkeit 
von Determinismus und moralischer Verantwortlich-
keit, nicht jedoch die von Determinismus und Willens-
freiheit.

Das Schema weist neben seiner Unvollständigkeit noch ei-
ne andere Schwäche auf: Es erweckt den Eindruck, die 
Kompatibilisten hielten genau dieselben Phänomene für 
vereinbar, die die Inkompatibilisten für unvereinbar hiel-
ten. Dieser Eindruck ist trügerisch, denn beide Lager legen 
typischerweise nicht denselben Freiheitsbegriff zugrunde. 
Inkompatibilisten operieren mit einem stärkeren Freiheits-
begriff als Kompatibilisten. Im Zentrum der inkompatibi-
listisch verstandenen Willensfreiheit steht das Vermögen, 
sich unter gegebenen Bedingungen so oder anders zu ent-
scheiden. Demgegenüber sprechen Kompatibilisten schon 
von Freiheit, wenn eine Entscheidung ohne äußeren 
Zwang zustande kommt. Die Art von Freiheit, die Kompa-
tibilisten für mit dem Determinismus vereinbar halten, ist 
nicht das libertarische So-oder-anders-Können unter gege-
benen Umständen. Die Vereinbarkeits- und die Unverein-
barkeitsbehauptung beider Lager gelten also nicht für die-
selben Phänomene.

Dieser Umstand spricht dafür, vom traditionellen Pro



� Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen   13

blem und dem Vereinbarkeitsproblem noch eine dritte Fra-
ge zu unterscheiden: Was zwischen Kompatibilisten und 
Inkompatibilisten vor allem umstritten ist, ist nicht die 
Vereinbarkeit als solche, sondern zunächst die Frage, wel-
che Art von Freiheit auf ihre Vereinbarkeit mit dem Deter-
minismus zu prüfen ist. Die »starke«, libertarische Freiheit 
passt auch nach Auffassung der meisten Kompatibilisten 
nicht in eine deterministische Welt. Dies ist aber nach ihrer 
Auffassung kein Verlust, da diese Art von Freiheit illusio-
när und nicht einmal erstrebenswert sei.

Noch seltener wird bemerkt, dass es auch im Verständ-
nis der Determinismusannahme gravierende Unterschiede 
gibt. So vertreten als »klassische Kompatibilisten« bezeich-
nete Philosophen wie John Locke, David Hume und John 
Stuart Mill einen psychologischen Determinismus, der 
schwächer ist als der moderne physikalische Determinis-
mus, welcher eine alternativlose Festlegung des Weltlaufs 
durch Naturgesetze behauptet. Es liegt auf der Hand, dass 
die Vereinbarkeitsthese umso plausibler ist, je schwächer 
die zugrunde gelegten Begriffe der Freiheit und des Deter-
miniertseins sind. Die übliche Gliederung der Debatte in 
kompatibilistische und inkompatibilistische Theorien ist 
also sachlich problematisch. Gleichwohl halte ich in dieser 
Einführung aus Gründen der Tradition und der Darstel-
lungsökonomie an ihr fest.

Die traditionelle Frage »Freiheit oder Determinismus?« 
ist in der Philosophie der Gegenwart sehr unpopulär. Die 
Freiheitsdebatte kreist, wie bereits erwähnt, schon seit ei-
nigen Jahrzehnten um das Vereinbarkeitsproblem, wel-
ches das traditionelle Problem aus der fachphilosophischen 
Diskussion weitgehend verdrängt hat. Sich auf die Frage zu 



14  Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen 

beschränken, ob der Determinismus mit der Freiheit ver-
einbar ist oder nicht, und offenzulassen, ob der Determi-
nismus material wahr ist, erscheint vielen Philosophen at-
traktiv. Agnostische Kompatibilisten argumentieren, dass 
wir mit einem Freiheitsbegriff, der mit dem Determinis-
mus vereinbar ist, auf der sicheren Seite seien. Selbst wenn 
der Determinismus sich als wahr herausstellen sollte – und 
darüber habe nicht die Philosophie zu entscheiden, son-
dern die Physik –, müssten wir unsere Auffassungen über 
die Freiheit nicht ändern. Willensfreiheit und insbesonde-
re moralische Verantwortlichkeit sollten, mit einem Wort 
von John Martin Fischer, nicht an einem seidenen Faden 
hängen, nämlich an der möglichen wissenschaftlichen Ent-
deckung, dass der Determinismus wahr ist.1

Diese Argumentation ist jedoch in mehrerlei Hinsicht 
verfehlt. Zum einen ist sehr zweifelhaft, ob die Frage nach 
der Wahrheit des Determinismus eine physikalische Fra-
ge ist. Es dürfte sich um eine metaphysische Frage han-
deln, die sich der experimentellen Überprüfung entzieht, 
auch wenn ihre Behandlung physikalisches Wissen erfor-
dert. Metaphysische Fragen lassen sich nicht empirisch ent-
scheiden, aber einige von ihnen könnten sich unter Zuhilfe-
nahme empirischen Wissens vernünftig entscheiden las-
sen – das ist ein subtiler Unterschied, der leicht übersehen 
wird.

Die zweite Fehlannahme der besagten kompatibilis
tischen Argumentation ist, dass wir unsere Freiheit vor 
Widerlegung geschützt haben, wenn wir sie nicht zu an-
spruchsvoll verstehen. Der Faden, an dem die Freiheit 
hängt, mag stärker sein als gemeinhin angenommen, aber 
wir können seine Stärke nicht nach Belieben festlegen. 



� Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen   15

Welche Art von Freiheit wir tatsächlich besitzen, hängt da-
von ab, wie wir und die Welt beschaffen sind, nicht davon, 
mit welcher Doktrin die Willensfreiheit vereinbar ist. Und 
überhaupt: Sollte eine Diskussion des Vereinbarkeitspro-
blems wirklich darauf abstellen, auf der sicheren Seite zu 
bleiben? Sollte die Philosophie nicht eher im Verbund mit 
den anderen Wissenschaften herauszubekommen versu-
chen, wie es um die Willensfreiheit wirklich bestellt ist?

Weiterhin ist der Platz auf der sicheren Seite außeror-
dentlich knapp. Als größtes Problem des Libertarismus 
wird in der Regel der Zufallseinwand angesehen, dem zu-
folge in einer indeterministischen Welt der Ausgang einer 
Entscheidung bloß vom Zufall abhängt, also nicht der Kon-
trolle des Akteurs unterliegt (s. S.  104–112). Nun befindet 
sich aber die am häufigsten vertretene kompatibilistische 
Position, der agnostische oder Zweifach-Kompatibilismus, 
angesichts des Zufallsproblems gerade nicht auf der siche-
ren Seite, sondern mit dem Libertarismus im selben Boot. 
Der Zweifach-Kompatibilist muss nicht nur die Verein
barkeit der Freiheit mit dem Determinismus erweisen, 
sondern er muss wie der Libertarier erklären, wie Ent
scheidungen aus Gründen geschehen und dem Akteur zu-
rechenbar sein können, wenn sie nicht deterministisch 
vom Ausgang seiner Überlegung abhängen.

Es gibt in der neueren philosophischen Freiheitsdebatte 
bemerkenswert wenig Diskussion über den genauen Sinn 
der Determinismusthese und noch weniger über die Frage 
ihrer Wahrheit. Viele Autoren, beispielsweise Peter Bieri, 
begnügen sich mit einem vagen Vorverständnis von »na-
turgesetzlicher Determination« und »kausaler Bedingt-
heit« und halten die »Details« für nicht weiter von Belang.2 



16  Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen 

Diese Nonchalance wird verständlich, wenn man in Rech-
nung stellt, dass die meisten Teilnehmer der Debatte ag
nostische Kompatibilisten sind. Eine Präzisierung der De-
terminismusthese scheint in der Tat entbehrlich, wenn 
man die Frage nach der Wahrheit des Determinismus als 
für die Willensfreiheit irrelevant ansieht. Der determinis-
tische Kompatibilist hingegen, für den die Freiheit den De-
terminismus erfordert, sollte sich durchaus für den genau-
en Sinn der Determinismusthese interessieren. Erst recht 
gilt dies für den Inkompatibilisten.

Agnostische Kompatibilisten verbinden oft ein vages 
Vorverständnis von Determinismus mit einer naturalis
tischen Grundorientierung: Es gehe überall in der Welt 
mit rechten Dingen zu, es gebe keine Wunder, Menschen 
hätten nicht die Fähigkeit, Naturgesetze abzuändern, der 
cartesianische Dualismus sei unhaltbar und das Nähere 
klärten die Naturwissenschaften. Dieser naturalistische 
Grundkonsens müsste doch genügen, um den Kompatibi-
lismus zu motivieren. Er genügt aber nicht. Ob wir die 
Freiheit kompatibilistisch oder inkompatibilistisch auffas-
sen sollten, hängt davon ab, womit genau sie vereinbar 
oder nicht vereinbar sein soll: Damit, dass alles in der Welt 
mit rechten Dingen zugeht? Damit, dass die Körperwelt 
kausal geschlossen ist? Dass Personen und ihre Handlun-
gen Teil der natürlichen Welt sind? Dass das Kausalprinzip 
ausnahmslos gilt? Dass es neuronale Determinanten des 
Verhaltens gibt? Dass der Weltlauf Naturgesetzen unter-
liegt, die wir nicht abändern können? Dass diese Naturge-
setze gemeinsam mit Anfangsbedingungen den Weltlauf 
alternativlos festlegen? Dies sind viele Möglichkeiten, die 
mehrheitlich nur eine lose Verbindung zum Determinis-



� Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen   17

mus haben. Und die Antwort auf die Vereinbarkeitsfrage 
muss nicht in jedem Fall gleich ausfallen.

Der neurowissenschaftlich inspirierte Teil der Freiheits-
debatte krankt ebenfalls daran, dass der genaue Sinn von 
Behauptungen wie »Verhalten ist neuronal determiniert« 
oder »Das Gehirn ist ein deterministisches System« selten 
näher geklärt wird. Auch dort begnügt man sich mit einem 
vagen Vorverständnis von Determiniertheit oder neurona-
ler Bedingtheit und hält es für ausgemacht, dass das zentra-
le Merkmal des starken Freiheitsbegriffs – das Anderskön-
nen unter gegebenen Bedingungen  – sich damit erledige. 
Ob dies tatsächlich der Fall ist, ist aber alles andere als klar. 
Möglicherweise ist diejenige Art von Determiniertheit, die 
mit der Freiheitsannahme im Konflikt liegt, eine sehr spe-
zielle, sodass der genaue Sinn der Determinismusthese 
sehr wohl eine Rolle spielt.

Um diesen Sinn zu klären, muss man sich mit den Be-
griffen des Naturgesetzes, der Kausalität und der Notwen-
digkeit beschäftigen. Die entsprechenden wissenschafts-
theoretischen Diskussionen finden jedoch in der Gegen-
wartsphilosophie meist außerhalb der Freiheitsdebatte 
statt. Dagegen enthält diese Einführung ein eigenes Kapitel 
zum Determinismus. Dafür spricht, um es zu wiederho-
len, dass immerhin drei der Standardpositionen – nämlich 
Libertarismus, harter Determinismus und deterministi-
scher Kompatibilismus – auf eine Klärung der Determinis-
musthese angewiesen sind. In erster Annäherung besagt 
die These des universalen Determinismus, dass der gesam-
te Weltlauf durch Anfangsbedingungen und Naturgesetze 
ein für alle Mal fixiert, also alternativlos festgelegt wird. 
Was genau das bedeutet, bedarf der Klärung.



18  Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen 

Ich werde in diesem Buch die These vertreten, dass es 
sich bei der libertarischen Freiheitsauffassung nicht eigent-
lich um einen philosophischen Ismus handelt, sondern um 
eine gewöhnliche Auffassung des gesunden Menschenver-
standes, die die meisten von uns teilen. Die meisten Nicht-
philosophen, die zum ersten Mal von der Auffassung hö-
ren, dass der Wille zugleich frei und streng determiniert 
sei, halten dies für absurd. Kompatibilismus ist eine typi-
sche Philosophentheorie und dasselbe gilt für den Deter-
minismus. Niemand, der nicht davon in Büchern gelesen 
hätte, würde den universalen Determinismus für wahr 
halten. Niemand käme auf den Gedanken, dass seit Men-
schengedenken und darüber hinaus feststeht, wie viele Se-
kunden er in der nächsten Nacht schlafen wird oder wel-
chen Wortlaut die Titelseite der Süddeutschen Zeitung vom 
13. Mai 2024 haben wird. Dass niemand im »wirklichen Le-
ben« an den Determinismus glaubt, ist natürlich kein be-
sonders starkes Argument. Unbefangene Alltagsmeinun-
gen sind häufig wahr, manchmal aber auch falsch. Der De-
terminismus könnte trotz seiner Unplausibilität wahr sein.

Die Intuition gegen den Kompatibilismus ist ebenso ein-
fach und naheliegend wie die gegen den Determinismus. 
Wenn der universale Determinismus wahr wäre, wäre der 
Weltlauf ein für alle Mal festgelegt. Es gäbe an jedem Punkt 
nur eine einzige Möglichkeit des weiteren Verlaufs. Wie 
sollte es in einer solchen Welt etwas für uns zu entscheiden 
geben? Das Vermögen, sich so oder anders zu entscheiden, 
wäre eine Selbsttäuschung, die entsprechenden Redewei-
sen bloße Façons de parler. Die Zukunft wäre kein offener 
Raum von Möglichkeiten, sondern durch vergangene Zu-
stände und Naturgesetze alternativlos determiniert.



� Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen   19

Die vorphilosophischen Intuitionen zugunsten des In-
determinismus und des Inkompatibilismus treten noch 
deutlicher hervor, wenn man berücksichtigt, wie wir ge-
wöhnlich über Handlungen sprechen. Wenn wir zu ande-
ren oder zu uns selbst sagen: »Das hättest du nicht tun sol-
len«, dann unterstellen wir, dass dies auch möglich gewe-
sen wäre. Aus dem Sollen folgt vielleicht nicht das Können, 
aber ohne das Können sind solche Vorhaltungen unsinnig. 
Wenn die Person in der gegebenen Situation nicht hätte 
anders handeln können, scheint jeder Vorwurf gegen-
standslos zu sein.

Verschiedene Philosophen, unter ihnen Aristoteles und 
Kant, waren der Auffassung, dass das Merkmal des So-
oder-anders-Könnens schon in den Handlungsbegriff ein-
gebaut ist. Man kann das technisch so ausdrücken, dass An-
derskönnen und Unterlassbarkeit analytische Komponen-
ten des Handlungsbegriffs sind. Aristoteles sagt in diesem 
Sinne: »Wo das Tun in unserer Gewalt ist, da ist es auch das 
Unterlassen.«3 Kant sekundiert, dass »die Handlung sowohl 
als ihr Gegentheil in dem Augenblicke des Geschehens in 
der Gewalt des Subjects sein«4 muss. Entsprechendes wird 
in der analytischen Handlungstheorie des 20. Jahrhunderts 
behauptet. Dass dort nicht mehr unablässig von Willens-
freiheit und Determinismus die Rede ist, erklärt sich der 
finnische Philosoph Georg Henrik von Wright so, dass un-
sere gewöhnliche Rede über Handlungen das Freiheits-
merkmal des Anderskönnens schon einschließe.5 Wenn 
Aristoteles, Kant und von Wright recht haben, dann impli-
zieren bereits unsere gewöhnlichen Handlungsbeschrei-
bungen eine starke Freiheitsannahme, nämlich das Vermö-
gen des So-oder-anders-Könnens. Es gehört dann zum Be-



20  Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen 

griff des Handelns, dass Akteure das Vermögen haben, sich 
in einer gegebenen Situation für oder gegen die Handlung 
zu entscheiden. Begriff liche Implikationen wären freilich 
kein regelrechter Freiheitsbeweis, aber sie verschöben im-
merhin die Beweislast zuungunsten des Freiheitsskepti-
kers. Er müsste dann erklären, wie es zu einer derart tiefsit-
zenden, in unsere gewöhnliche Zuschreibungspraxis ein-
gebauten Annahme kommen konnte, die gleichwohl eine 
systematische Täuschung sein soll.

Ob unsere gewöhnliche Rede über Handlungen und 
Entscheidungen das So-oder-anders-Können impliziert, 
ist aber gerade umstritten. Viele Kompatibilisten argumen-
tieren, dass das Anderskönnen unter identischen Umstän-
den das wundersame Vermögen erfordern würde, Na
turgesetze oder die Vergangenheit zu ändern. Diese Be-
hauptung wird zu prüfen sein; vorerst habe ich nur die 
begriff liche These referiert, dass So-oder-anders-Können 
keinen »starken« Freiheitsbegriff ausdrücke, sondern nichts 
anderes bedeute, als überhaupt handeln zu können. Die Al-
ternative dazu ist die Behauptung, dass wir in jedem Au-
genblick immer nur etwas naturgesetzlich Vorausbestimm-
tes tun können. Das ist in der Tat eine starke These.

Aufgabe der Philosophie in der Freiheitsdebatte kann es 
nicht sein, die libertarische Imprägnierung unserer ge-
wöhnlichen Rede über Handlungen und Entscheidungen 
wegzuinterpretieren. Ebenso wenig ist es aber die Aufgabe 
der Philosophie, einem begriff lichen oder psychologischen 
Befund die Weihen metaphysischer Notwendigkeit zu ver-
leihen. Vielmehr sollten wir uns folgende Frage vorlegen: 
Steht irgendetwas, was wir wissenschaftlich oder philoso-
phisch wissen, dieser Freiheitsunterstellung entgegen? Na-



� Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen   21

türlich steht ihr, wenn der Inkompatibilismus recht hat, die 
Doktrin des Determinismus entgegen. Die Frage ist aber, 
ob ihr auch Tatsachen entgegenstehen, empirische oder be-
griff liche.

Dass wir im Alltag zum Nichtdeterminismus und zum 
Inkompatibilismus neigen, steht im scharfen Kontrast zu 
der Tatsache, dass die libertarische Freiheitsauffassung in 
der Gegenwartsphilosophie die Auffassung einer Minder-
heit ist. Einigen neurowissenschaftlichen Freiheitsskepti-
kern gilt der Libertarismus gar als exotische Auffassung un-
belehrbarer Dualisten, die mit einem naturwissenschaft
lichen Weltbild unverträglich ist. Auch im deutschen 
Sprachraum stellen die Kompatibilisten die erdrückende 
Mehrheit (unter anderem Ansgar Beckermann, Peter Bieri, 
Jürgen Habermas, Achim Lohmar, Michael Pauen, Ernst 
Tugendhat, Henrik Walter, Marcus Willaschek). 

Diese Konstellation ist erklärungsbedürftig. In der Tat 
stehen den oben genannten libertarischen Intuitionen an-
dere gegenüber, die ebenfalls plausibel scheinen. Diese Ge-
genposition ist um die Überzeugung zentriert, dass die li-
bertarische Freiheitsauffassung mit einem naturwissen-
schaftlichen Weltbild unverträglich sei. Sie lässt sich durch 
folgende Thesen skizzieren:

–	 Alles in der Welt geht mit rechten Dingen zu. Niemand 
kann Naturgesetze abändern, es gibt keine Wunder, kei-
ne übernatürlichen Eingriffe, keine immateriellen See-
lensubstanzen, die in die Körperwelt hineinwirken.

–	 Die Körperwelt ist kausal geschlossen, jedes Ereignis hat 
physische Ursachen, auch wenn wir diese nicht immer 
kennen.



22  Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen 

–	 Neben der Kausalität zwischen Ereignissen gibt es keine 
zweite Art von Kausalität.

–	 Selbst wenn die Wissenschaft den Determinismus nicht 
beweisen kann, ist doch die ausnahmslose Geltung des 
Kausalprinzips eine unerlässliche Voraussetzung wissen-
schaftlicher Forschung.

–	 Insbesondere ist nicht zu verstehen, wie es ein An-
derskönnen unter identischen Umständen geben können 
soll. Dass jemand unter exakt denselben Umständen, also 
doch wohl aufgrund exakt derselben Überlegung, auch 
das Gegenteil dessen hätte tun können, was er tatsäch-
lich getan hat, widerspricht nicht nur dem Determinis-
mus, sondern würde Handlungen und Entscheidungen 
unerklärlich und irrational machen.

Diese Liste enthält gewichtige Einwände gegen den Li-
bertarismus. Die Einwände machen allerdings die zuvor 
angeführten Intuitionen nicht gegenstandslos, sondern 
stellen ihnen andere gegenüber. Damit liegt eine Konstella-
tion vor, die für philosophische Probleme typisch ist: Es 
gibt eine Reihe von plausiblen vortheoretischen Auffas-
sungen über eine Sache, die einander zu widersprechen 
scheinen. Eine philosophische Problemanalyse hat dann 
die Aufgabe, diese Vormeinungen zu sortieren, zu präzi-
sieren und von irreführenden oder missverständlichen An-
teilen zu befreien – in der Hoffnung, dass die Widersprü-
che sich als scheinbare erweisen und eine konsistente Ge-
samtdarstellung möglich ist. 



� Was ist Willensfreiheit?  23

Was ist Willensfreiheit?

Während die Freiheit in aller Munde ist, ist »Willensfrei-
heit« ein philosophischer Fachausdruck geblieben, für den 
es im Alltag keine rechte Verwendung gibt. Wo ohne wei-
teren Zusatz von Freiheit die Rede ist, sind fast immer poli-
tische Freiheiten gemeint. Das gilt für den Schlachtruf der 
Französischen Revolution, »Freiheit, Gleichheit, Brüder-
lichkeit«, für Rousseaus »Der Mensch ist frei geboren, und 
überall liegt er in Ketten« und für politische Slogans wie 
»Keine Freiheit den Feinden der Freiheit« oder »Die Freiheit 
stirbt zentimeterweise«.

In vielen Kontexten heißt »frei« so viel wie »ungehin-
dert«. Der Begriff des Ungehindertseins ist so allgemein, 
dass er auch die politische Freiheit, das freie Spiel der 
Marktkräfte und den freien Fall eines Steines umfasst. Da-
nach trennen sich die Wege der verschiedenen Freiheitsar-
ten. Um die verschiedenen Arten und vielleicht auch Be-
griffe der Freiheit zu sortieren, empfiehlt es sich zu fragen, 
wer oder was jeweils frei genannt wird, wovon jemand frei 
ist und wozu.

Wer oder was ist frei? Im Falle der Willensfreiheit wird 
der Wille eines Menschen »frei« genannt. Alternativ und 
vielleicht angemessener lässt sich der Mensch selbst als 
Wollender oder in seinem Wollen »frei« nennen. Wovon 
ist der Mensch frei und wozu? Diese Doppelfrage verweist 
auf die Unterscheidung zwischen negativer und positiver 
Freiheit. Als negative Freiheit wird die Freiheit von etwas 
bezeichnet. Straffreiheit, Steuerfreiheit, Sorgenfreiheit 
oder Schmerzfreiheit sind negative Freiheiten. Positive 
Freiheit ist die Freiheit zu etwas. Politische Freiheiten wie 



24  Was ist Willensfreiheit?

Reisefreiheit, Niederlassungsfreiheit, Versammlungsfrei-
heit und Redefreiheit sind Beispiele dafür. Auf den zweiten 
Blick ist der Unterschied weniger klar, als die Redeweise 
mit »von« und »zu« nahelegt. Ist die Pressefreiheit die Frei-
heit, zu drucken, was man will, oder die Freiheit von Zen-
sur? Offenbar drückt der Unterschied der Präpositionen 
eher eine Perspektivendifferenz aus als zwei wohlunter-
schiedene Arten von Freiheit. An einer Handlung lassen 
sich sowohl ihr Ziel und die ausgeübte Fähigkeit als auch 
die abwesende Hinderung hervorheben.

In der Philosophie wird die Willensfreiheit häufig von 
der Handlungsfreiheit unterschieden. Letztere wird als die 
Freiheit bestimmt, das zu tun oder zu lassen, was man 
will. Handlungsfreiheit besitzt man, wenn man nicht 
durch äußeren Zwang daran gehindert wird, seinen Wil-
len in die Tat umzusetzen. Die politischen oder bürgerli-
chen Freiheiten wie Pressefreiheit und Reisefreiheit sind 
Unterarten der Handlungsfreiheit. Willensfreiheit ist et-
was anderes. Während unsere Handlungsfreiheit durch 
die jeweiligen tatsächlichen Optionen begrenzt ist, scheint 
dies für die Willensfreiheit nicht zu gelten. Wer ein
gesperrt ist, kann viele Dinge nicht tun, die er gern tun 
würde, aber er verliert dadurch nicht das Vermögen, sich 
seinen Willen zu bilden. Ebenso wenig verliert er dieses 
Vermögen, wenn er sich über das Ausmaß seiner Hand-
lungsoptionen täuscht. Jemand könnte, so ein Beispiel 
von John Locke, in seinem Zimmer sitzen und sich da-
zu entschließen, den Raum durch die Tür zu verlassen. 
Dass die Tür ohne sein Wissen verschlossen wurde, be-
einträchtigt seine Bewegungsfreiheit, nicht aber seine 
Willensfreiheit.



� Was ist Willensfreiheit?  25

Aber was genau ist Willensfreiheit? Der Sinn der Frage, 
ob der Wille frei sei, versteht sich nicht von selbst. Wenn 
Handlungsfreiheit die Freiheit ist, zu tun, was man will, 
könnte Willensfreiheit analog die Freiheit sein, zu wollen, 
was man will. Willensfreiheit zu besitzen müsste dann die 
Fähigkeit einschließen, etwas anderes zu wollen, als man 
tatsächlich will. Es ist jedoch, wie Ernst Tugendhat einge-
wandt hat, »nicht ohne weiteres klar, was mit dieser Frage, 
ob man auch anders hätte wollen können, eigentlich ge-
meint ist«6. Ist gemeint, dass man sich aussuchen kann, was 
man will, dass man also aktuell auch etwas anderes wollen 
könnte, als man tatsächlich gerade will? Ein solcher Begriff 
der Willensfreiheit ist von vielen Philosophen kritisiert 
worden. Nach Arthur Schopenhauer kann der Mensch tun, 
was er will, nicht aber wollen, was er will.7 Gottfried Wil-
helm Leibniz führt an, der Wille könne sich nur auf das Han-
deln richten, nicht auf das Wollen, denn »sonst könnte man 
auch sagen, wir wollen den Willen haben, zu wollen, und 
das würde ins Endlose fortgehen«8. Thomas Hobbes, John 
Locke und Bertrand Russell haben ähnlich argumentiert.

Weniger merkwürdig als die Frage, ob man wollen kann, 
was man will, klingt die Frage, ob wir frei wählen oder frei 
entscheiden können. »Willensfreiheit« wird in der Philoso-
phie oft gleichbedeutend mit »Entscheidungsfreiheit« oder 
»Wahlfreiheit« (freedom of choice) gebraucht. Offenbar 
geht es bei der Freiheit des Willens nicht um das Zustande-
kommen einer ersten Neigung oder Regung, sondern um 
eine spätere Phase. Entscheidungen stehen am Ende eines 
Willensbildungsprozesses, nicht am Anfang. Sinnvoll ver-
standen erfordert Willensfreiheit nicht die Fähigkeit, sei-
ne gegenwärtigen tatsächlichen Wünsche, Neigungen oder 


