Keil | Willensfreiheit und Determinismus






Geert Keil

Willensfreiheit und
Determinismus

Reclam



2., iberarbeitete Auflage

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr.19524

2009, 2018 Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG,
Siemensstrafle 32, 71254 Ditzingen

Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman

Druck und Bindung: Canon Deutschland Business Services GmbH,
Siemensstrafle 32, 71254 Ditzingen

Printed in Germany 2018

RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart

ISBN 978-3-15-019524-6

Auch als E-Book erhiltlich

www.reclam.de



Inhalt

Vorwort 7

Die Freiheitsdebatte: Begriffe,
Probleme, Positionen 10

Was ist Willensfreiheit? 23

Was ist Determinismus? 40

Das Vereinbarkeitsproblem 67

Libertarische Freiheit: Wir konnen auch anders 8y

Keine Strafe ohne Schuld, keine Schuld
ohne freien Willen? 113

Willensfreiheit: Zehn Thesen 132

Interview: Der »fihigkeitsbasierte Libertarismuse.
Fragen an GeertKeil 147

Anmerkungen 163
Bibliografie 168
Schliisselbegriffe 181
Chronik 184

Zum Autor 192

Inhalt






Vorwort

Diese Einfithrung baut auf meiner zuerst 2007 im Verlag de
Gruyter erschienenen Monografie Willensfreiheit auf. Ich
danke dem De-Gruyter-Verlag fir die freundliche Erlaub-
nis, Material aus jenem Buch erneut verwenden zu diirfen.
Der hier vorliegende deutlich kompaktere Text richtet sich
in erster Linie an Studierende, stellt aber auch in Rechnung,
dass das Thema »Willensfreiheit und Determinismus« ein
weit {iber die akademische Philosophie hinausreichendes
Publikum anspricht.

Es gibt bekanntlich kein philosophisches Problem, so kom-
pliziert es auch sein mag, das nicht, wenn man es nur rich-
tig angeht, noch komplizierter wiirde. So verhilt es sich
auch mit dem Problem von Willensfreiheit und Determi-
nismus. Auf den ersten Blick besteht es aus einer einfachen
Entweder-oder-Frage: Ist der menschliche Wille frei oder
ist er determiniert? Hilt man sich an diese Frage, wire blof3
noch festzustellen, ob der Determinismus wahr ist, und
das Freiheitsproblem wire gelost.

Ein solch direktes Vorgehen hat durchaus etwas fiir sich.
Schliefdlich gibt es gentigend philosophische Freiheitsbii-
cher, die diejenigen Leser enttiuscht zurticklassen, denen
die Frage »Freiheit oder Determinismus?« wirklich auf den
Nigeln brennt. Anstelle einer Antwort erfihrt der Leser,
dass sich die Frage nicht beantworten lasse, dass sie naiv,
veraltet oder falsch gestellt sei und dass es ndas« Freiheits-
problem ohnehin nicht gebe. Von der akademischen Philo-
sophie muss der enttduschte Leser sich oft noch sagen las-
sen, er misse sich eben abgewohnen, die falschen Fragen

Vorwort 7



zu stellen. Die Fachphilosophie erteilt solche Ratschlige al-
lerdings nicht aus bosem Willen. Sie mutet dem Leser le-
diglich zu, was sie selbst hinter sich hat. Viele Philosophen
haben das Studium ihres Faches mit brennenden, biswei-
len existenziellen Fragen begonnen und haben dann die
besagte Erfahrung gemacht: Je griindlicher man tber ein
Problem nachdenkt, desto komplizierter wird es. Das Frei-
heitsproblem ist ein klassisches Beispiel dafiir. Man zieht
erwartungsfroh aus, erhalt keine einfachen Antworten und
wird dariiber kleinmiitig.

Die Komplikationen bei der triigerisch einfachen Frage,
ob der menschliche Wille frei oder determiniert sei, erge-
ben sich aus dem Umstand, dass die Frage offenlisst, was
genau unter »Freiheit des Willens« und was unter »Deter-
minismus« verstanden wird. Nimmt man diese Klirungs-
aufgabe in Angriff, so stellt sich schnell heraus, dass weite-
re Begriffsklarungen erforderlich sind: Versucht man ge-
nauer anzugeben, was Willensfreiheit ist, so st6{3t man auf
Begriffe wie »Entscheidung«, »So-oder-anders-Kénneng,
nalternative Moglichkeiten, »Selbststeuerung« oder »Han-
deln aus einem Grund«. Die Prizisierung der Determinis-
musthese erfordert die Bestimmung des Sinns von »Kausa-
litat«, »Naturgesetz«, »Notwendigkeit« und »Zufall«.

Die Schwierigkeiten erschopfen sich aber nicht in der
Klarungsbediirftigkeit von Begriffen. Hat man sich bei-
spielsweise fiir eine Erlduterung der These des Determinis-
mus entschieden und wendet sich der Frage zu, ob die The-
se wahr ist, so st6f3t man bald auf die Schwierigkeit, dass
sie nicht ohne Weiteres tiberpriifbar ist. Wenn die Deter-
minismusthese weder beweis- noch widerlegbar sein soll-
te, kann man weiter fragen, ob es vielleicht verniinftig ist,

8 Vorwort



die Wahrheit des Determinismus zu unterstellen. Viele
Philosophen resignieren allerdings an dieser Stelle und las-
sen das Problem auf sich beruhen. Damit geben sie auch die
Ausgangsfrage auf, ob der menschliche Wille frei oder de-
terminiert sei, und ersetzen sie durch die neue Frage, ob
Freiheit und Determinismus vereinbar sind oder nicht. Das
Vereinbarkeitsproblem hat mittlerweile das traditionelle
Freiheitsproblem aus der fachphilosophischen Diskussion
weitgehend verdriangt. Und wenn die Vereinbarkeitsthese
sich gut begriinden lassen sollte, wiirde die Frage, ob wir in
einer deterministischen Welt leben oder nicht, an Bedeu-
tung verlieren.

Dieses Buch versucht, einen Mittelweg zu beschreiten:
Geht man direkt auf die Frage zu, ob der Wille frei oder de-
terminiert sei, so gelangt man nur zu oberflichlichen Ant-
worten. Verfolgt man die philosophische Freiheitsdebatte
durch alle Veristelungen und Komplikationen, so verliert
man leicht die Fragen aus dem Auge, die man urspriinglich
klaren wollte. Diesem Buch liegt die Auffassung zugrunde,
dass eine Klarung der »grof3en« Fragen trotz aller Kompli-
kationen nicht aussichtslos ist. Ich werde das Terrain son-
dieren, einen Uberblick iiber den Stand der Debatte geben,
einschligige Begriffe kliren, die wichtigsten Argumente
untersuchen —und am Ende auch prignante Antworten auf
die urspriinglichen Fragen vorschlagen.

Vorwort 9



Die Freiheitsdebatte: Begriffe,
Probleme, Positionen

Es ist in der Philosophie der Gegenwart tiblich geworden,
das Problem von Willensfreiheit und Determinismus in
zwei Teilprobleme aufzuspalten. Das traditionelle Problem
lisst sich durch die Entweder-oder-Frage »Freiheit oder
Determinismus?« ausdriicken. Diese Frage direkt beant-
worten heifdt, entweder die Existenz der Willensfreiheit
zu verteidigen und den Determinismus zu bestreiten oder
umgekehrt. Dagegen betrifft das Vereinbarkeitsproblem die
Frage, ob Freiheit und Determiniertheit einander aus-
schliefSen oder nicht. Dass sie es tun, ist eine stillschwei-
gende Voraussetzung des traditionellen Freiheitsproblems.
Wenn diese Voraussetzung irrig sein sollte, 16st sich das
traditionelle Problem auf, denn dann kann der menschliche
Wille zugleich frei und determiniert sein. Die Lehre der
Vereinbarkeit nennt man Kompatibilismus. Die Gegenpo-
sition, der Inkompatibilismus, tritt in zwei Varianten auf:
Die harten Deterministen halten den Determinismus fir
wahr und bestreiten die Existenz der Willensfreiheit. Die
Libertarianer oder Libertarier sehen es spiegelbildlich: Der
Wille ist frei, der Determinismus ist falsch.

Diese drei Standardpositionen lassen sich in folgendes
Schema eintragen:

10 Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen



Der Willeist | frei unfrei

determiniert | Kompatibilismus (wei- | Inkompatibilismus I
cher Determinismus) | (harter Determinismus)

nicht Inkompatibilismus II
determiniert | (Libertarismus)

Im Lager des Kompatibilismus gibt es noch eine wichtige
Differenzierung, die in diesem Schema nicht zum Aus-
druck kommt: Klassische Kompatibilisten halten den De-
terminismus fiir wahr oder meinen sogar, dass Freiheit die
Wahrheit des Determinismus erfordert (David Hume, Mo-
ritz Schlick, R. E. Hobart). Diese Position kann man auch
als deterministischen Kompatibilismus bezeichnen. Andere
Kompatibilisten dagegen bleiben beziiglich des Determi-
nismus indifferent, da sie die Frage nach dessen Wahrheit
schlicht fiir irrelevant halten: Wohlverstandene Freiheit
sei unabhingig davon, ob unsere Welt deterministisch ist
oder nicht. Diese Position, prominent vertreten durch Pe-
ter Strawson, kann man agnostischen oder Zwei-Wege-
Kompatibilismus nennen.

Eine Reihe von Minderheitenpositionen werden im
Schema nicht erfasst:

— Nach der in jiingerer Zeit vertretenen freiheitsskeptischen
Auffassung existiert Willensfreiheit weder in einer de-
terministischen noch in einer indeterministischen Welt.
Diese Auffassung geht noch tber den harten Determi-
nismus hinaus: Fur die Willensfreiheit wire auch dann
nichts gewonnen, wenn der Determinismus falsch wire.
Man nennt diese Position auch harten Inkompatibilismus.

Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen 11



— Der epistemische Indeterminismus argumentiert, dass
Freiheit die Nichtvoraussagbarkeit der eigenen Entschei-
dungen aus der Perspektive der ersten Person erfordert,
nicht hingegen deren objektive Indeterminiertheit.

— Der Semikompatibilismus ist eine Position, die durch das
eminente Interesse an Fragen der moralischen Zurech-
nung und strafrechtlichen Verantwortung motiviert ist.
Semikompatibilisten behaupten nur die Vereinbarkeit
von Determinismus und moralischer Verantwortlich-
keit, nicht jedoch die von Determinismus und Willens-
freiheit.

Das Schema weist neben seiner Unvollstindigkeit noch ei-
ne andere Schwiche auf: Es erweckt den Eindruck, die
Kompatibilisten hielten genau dieselben Phinomene fiir
vereinbar, die die Inkompatibilisten fiir unvereinbar hiel-
ten. Dieser Eindruck ist triigerisch, denn beide Lager legen
typischerweise nicht denselben Freiheitsbegriff zugrunde.
Inkompatibilisten operieren mit einem starkeren Freiheits-
begriff als Kompatibilisten. Im Zentrum der inkompatibi-
listisch verstandenen Willensfreiheit steht das Vermogen,
sich unter gegebenen Bedingungen so oder anders zu ent-
scheiden. Demgegentiber sprechen Kompatibilisten schon
von Freiheit, wenn eine Entscheidung ohne iufleren
Zwang zustande kommt. Die Art von Freiheit, die Kompa-
tibilisten fiir mit dem Determinismus vereinbar halten, ist
nicht das libertarische So-oder-anders-Kénnen unter gege-
benen Umstinden. Die Vereinbarkeits- und die Unverein-
barkeitsbehauptung beider Lager gelten also nicht fiir die-
selben Phinomene.

Dieser Umstand spricht dafiir, vom traditionellen Pro-

12 Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen



blem und dem Vereinbarkeitsproblem noch eine dritte Fra-
ge zu unterscheiden: Was zwischen Kompatibilisten und
Inkompatibilisten vor allem umstritten ist, ist nicht die
Vereinbarkeit als solche, sondern zunichst die Frage, wel-
che Art von Freiheit auf ihre Vereinbarkeit mit dem Deter-
minismus zu priifen ist. Die »starkeg, libertarische Freiheit
passt auch nach Auffassung der meisten Kompatibilisten
nichtin eine deterministische Welt. Dies ist aber nach ihrer
Auffassung kein Verlust, da diese Art von Freiheit illusio-
nir und nicht einmal erstrebenswert sei.

Noch seltener wird bemerkt, dass es auch im Verstind-
nis der Determinismusannahme gravierende Unterschiede
gibt. So vertreten als »klassische Kompatibilisten« bezeich-
nete Philosophen wie John Locke, David Hume und John
Stuart Mill einen psychologischen Determinismus, der
schwicher ist als der moderne physikalische Determinis-
mus, welcher eine alternativlose Festlegung des Weltlaufs
durch Naturgesetze behauptet. Es liegt auf der Hand, dass
die Vereinbarkeitsthese umso plausibler ist, je schwicher
die zugrunde gelegten Begriffe der Freiheit und des Deter-
miniertseins sind. Die iibliche Gliederung der Debatte in
kompatibilistische und inkompatibilistische Theorien ist
also sachlich problematisch. Gleichwohl halte ich in dieser
Einfithrung aus Griinden der Tradition und der Darstel-
lungsokonomie an ihr fest.

Die traditionelle Frage »nFreiheit oder Determinismus?«
ist in der Philosophie der Gegenwart sehr unpopulir. Die
Freiheitsdebatte kreist, wie bereits erwahnt, schon seit ei-
nigen Jahrzehnten um das Vereinbarkeitsproblem, wel-
ches das traditionelle Problem aus der fachphilosophischen
Diskussion weitgehend verdringt hat. Sich auf die Frage zu

Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen 13



beschrianken, ob der Determinismus mit der Freiheit ver-
einbar ist oder nicht, und offenzulassen, ob der Determi-
nismus material wahr ist, erscheint vielen Philosophen at-
traktiv. Agnostische Kompatibilisten argumentieren, dass
wir mit einem Freiheitsbegriff, der mit dem Determinis-
mus vereinbar ist, auf der sicheren Seite seien. Selbst wenn
der Determinismus sich als wahr herausstellen sollte —und
dariiber habe nicht die Philosophie zu entscheiden, son-
dern die Physik —, missten wir unsere Auffassungen iiber
die Freiheit nicht dndern. Willensfreiheit und insbesonde-
re moralische Verantwortlichkeit sollten, mit einem Wort
von John Martin Fischer, nicht an einem seidenen Faden
hingen, nimlich an der méglichen wissenschaftlichen Ent-
deckung, dass der Determinismus wahr ist.!

Diese Argumentation ist jedoch in mehrerlei Hinsicht
verfehlt. Zum einen ist sehr zweifelhaft, ob die Frage nach
der Wahrheit des Determinismus eine physikalische Fra-
ge ist. Es dirfte sich um eine metaphysische Frage han-
deln, die sich der experimentellen Uberpriifung entzieht,
auch wenn ihre Behandlung physikalisches Wissen erfor-
dert. Metaphysische Fragen lassen sich nicht empirisch ent-
scheiden, aber einige von ihnen kdnnten sich unter Zuhilfe-
nahme empirischen Wissens verniinftig entscheiden las-
sen — das ist ein subtiler Unterschied, der leicht iibersehen
wird.

Die zweite Fehlannahme der besagten kompatibilis-
tischen Argumentation ist, dass wir unsere Freiheit vor
Widerlegung geschiitzt haben, wenn wir sie nicht zu an-
spruchsvoll verstehen. Der Faden, an dem die Freiheit
hingt, mag stirker sein als gemeinhin angenommen, aber
wir kénnen seine Stirke nicht nach Belieben festlegen.

14 Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen



Welche Art von Freiheit wir tatsichlich besitzen, hingt da-
von ab, wie wir und die Welt beschaffen sind, nicht davon,
mit welcher Doktrin die Willensfreiheit vereinbar ist. Und
tiberhaupt: Sollte eine Diskussion des Vereinbarkeitspro-
blems wirklich darauf abstellen, auf der sicheren Seite zu
bleiben? Sollte die Philosophie nicht eher im Verbund mit
den anderen Wissenschaften herauszubekommen versu-
chen, wie es um die Willensfreiheit wirklich bestellt ist?

Weiterhin ist der Platz auf der sicheren Seite auf3eror-
dentlich knapp. Als grofStes Problem des Libertarismus
wird in der Regel der Zufallseinwand angesehen, dem zu-
folge in einer indeterministischen Welt der Ausgang einer
Entscheidung blofd vom Zufall abhingt, also nicht der Kon-
trolle des Akteurs unterliegt (s.S. 104-112). Nun befindet
sich aber die am hiufigsten vertretene kompatibilistische
Position, der agnostische oder Zweifach-Kompatibilismus,
angesichts des Zufallsproblems gerade nicht auf der siche-
ren Seite, sondern mit dem Libertarismus im selben Boot.
Der Zweifach-Kompatibilist muss nicht nur die Verein-
barkeit der Freiheit mit dem Determinismus erweisen,
sondern er muss wie der Libertarier erkliren, wie Ent-
scheidungen aus Griinden geschehen und dem Akteur zu-
rechenbar sein kénnen, wenn sie nicht deterministisch
vom Ausgang seiner Uberlegung abhingen.

Es gibt in der neueren philosophischen Freiheitsdebatte
bemerkenswert wenig Diskussion tiber den genauen Sinn
der Determinismusthese und noch weniger tiber die Frage
ihrer Wahrheit. Viele Autoren, beispielsweise Peter Bieri,
begniigen sich mit einem vagen Vorverstindnis von »na-
turgesetzlicher Determination« und »kausaler Bedingt-
heit« und halten die »Details« fiir nicht weiter von Belang.?

Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen 15



Diese Nonchalance wird verstindlich, wenn man in Rech-
nung stellt, dass die meisten Teilnehmer der Debatte ag-
nostische Kompatibilisten sind. Eine Prizisierung der De-
terminismusthese scheint in der Tat entbehrlich, wenn
man die Frage nach der Wahrheit des Determinismus als
fur die Willensfreiheit irrelevant ansieht. Der determinis-
tische Kompatibilist hingegen, fiir den die Freiheit den De-
terminismus erfordert, sollte sich durchaus fiir den genau-
en Sinn der Determinismusthese interessieren. Erst recht
gilt dies fiir den Inkompatibilisten.

Agnostische Kompatibilisten verbinden oft ein vages
Vorverstindnis von Determinismus mit einer naturalis-
tischen Grundorientierung: Es gehe tiberall in der Welt
mit rechten Dingen zu, es gebe keine Wunder, Menschen
hitten nicht die Fihigkeit, Naturgesetze abzuindern, der
cartesianische Dualismus sei unhaltbar und das Nahere
klirten die Naturwissenschaften. Dieser naturalistische
Grundkonsens miisste doch gentigen, um den Kompatibi-
lismus zu motivieren. Er geniigt aber nicht. Ob wir die
Freiheit kompatibilistisch oder inkompatibilistisch auffas-
sen sollten, hingt davon ab, womit genau sie vereinbar
oder nicht vereinbar sein soll: Damit, dass alles in der Welt
mit rechten Dingen zugeht? Damit, dass die Kérperwelt
kausal geschlossen ist? Dass Personen und ihre Handlun-
gen Teil der natiirlichen Welt sind? Dass das Kausalprinzip
ausnahmslos gilt? Dass es neuronale Determinanten des
Verhaltens gibt? Dass der Weltlauf Naturgesetzen unter-
liegt, die wir nicht abindern kénnen? Dass diese Naturge-
setze gemeinsam mit Anfangsbedingungen den Weltlauf
alternativlos festlegen? Dies sind viele Moglichkeiten, die
mehrheitlich nur eine lose Verbindung zum Determinis-

16 Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen



mus haben. Und die Antwort auf die Vereinbarkeitsfrage
muss nicht in jedem Fall gleich ausfallen.

Der neurowissenschaftlich inspirierte Teil der Freiheits-
debatte krankt ebenfalls daran, dass der genaue Sinn von
Behauptungen wie »Verhalten ist neuronal determiniert«
oder »Das Gehirn ist ein deterministisches System« selten
niher geklart wird. Auch dort begniigt man sich mit einem
vagen Vorverstindnis von Determiniertheit oder neurona-
ler Bedingtheit und hilt es fiir ausgemacht, dass das zentra-
le Merkmal des starken Freiheitsbegriffs — das Anderskon-
nen unter gegebenen Bedingungen — sich damit erledige.
Ob dies tatsichlich der Fall ist, ist aber alles andere als klar.
Moglicherweise ist diejenige Art von Determiniertheit, die
mit der Freiheitsannahme im Konflikt liegt, eine sehr spe-
zielle, sodass der genaue Sinn der Determinismusthese
sehr wohl eine Rolle spielt.

Um diesen Sinn zu kliren, muss man sich mit den Be-
griffen des Naturgesetzes, der Kausalitit und der Notwen-
digkeit beschiftigen. Die entsprechenden wissenschafts-
theoretischen Diskussionen finden jedoch in der Gegen-
wartsphilosophie meist auflerhalb der Freiheitsdebatte
statt. Dagegen enthilt diese Einfithrung ein eigenes Kapitel
zum Determinismus. Dafir spricht, um es zu wiederho-
len, dass immerhin drei der Standardpositionen — nidmlich
Libertarismus, harter Determinismus und deterministi-
scher Kompatibilismus — auf eine Klirung der Determinis-
musthese angewiesen sind. In erster Anniherung besagt
die These des universalen Determinismus, dass der gesam-
te Weltlauf durch Anfangsbedingungen und Naturgesetze
ein fir alle Mal fixiert, also alternativlos festgelegt wird.
Was genau das bedeutet, bedarf der Kliarung.

Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen 17



Ich werde in diesem Buch die These vertreten, dass es
sich bei der libertarischen Freiheitsauffassung nicht eigent-
lich um einen philosophischen Ismus handelt, sondern um
eine gewohnliche Auffassung des gesunden Menschenver-
standes, die die meisten von uns teilen. Die meisten Nicht-
philosophen, die zum ersten Mal von der Auffassung ho-
ren, dass der Wille zugleich frei und streng determiniert
sei, halten dies fiir absurd. Kompatibilismus ist eine typi-
sche Philosophentheorie und dasselbe gilt fiir den Deter-
minismus. Niemand, der nicht davon in Biichern gelesen
hitte, wiirde den universalen Determinismus fiir wahr
halten. Niemand kime auf den Gedanken, dass seit Men-
schengedenken und dariiber hinaus feststeht, wie viele Se-
kunden er in der nichsten Nacht schlafen wird oder wel-
chen Wortlaut die Titelseite der Siiddeutschen Zeitung vom
13. Mai 2024 haben wird. Dass niemand im »wirklichen Le-
ben« an den Determinismus glaubt, ist natiirlich kein be-
sonders starkes Argument. Unbefangene Alltagsmeinun-
gen sind hiufig wahr, manchmal aber auch falsch. Der De-
terminismus kénnte trotz seiner Unplausibilitit wahr sein.

Die Intuition gegen den Kompatibilismus ist ebenso ein-
fach und naheliegend wie die gegen den Determinismus.
Wenn der universale Determinismus wahr wire, wire der
Weltlauf ein fiir alle Mal festgelegt. Es gibe an jedem Punkt
nur eine einzige Moglichkeit des weiteren Verlaufs. Wie
sollte es in einer solchen Welt etwas fiir uns zu entscheiden
geben? Das Vermagen, sich so oder anders zu entscheiden,
wire eine Selbsttduschung, die entsprechenden Redewei-
sen blof3e Facons de parler. Die Zukunft wire kein offener
Raum von Méglichkeiten, sondern durch vergangene Zu-
stainde und Naturgesetze alternativlos determiniert.

18 Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen



Die vorphilosophischen Intuitionen zugunsten des In-
determinismus und des Inkompatibilismus treten noch
deutlicher hervor, wenn man berticksichtigt, wie wir ge-
wohnlich iiber Handlungen sprechen. Wenn wir zu ande-
ren oder zu uns selbst sagen: »Das hittest du nicht tun sol-
len«, dann unterstellen wir, dass dies auch moglich gewe-
sen wire. Aus dem Sollen folgt vielleicht nicht das Kénnen,
aber ohne das Kénnen sind solche Vorhaltungen unsinnig.
Wenn die Person in der gegebenen Situation nicht hitte
anders handeln kénnen, scheint jeder Vorwurf gegen-
standslos zu sein.

Verschiedene Philosophen, unter ihnen Aristoteles und
Kant, waren der Auffassung, dass das Merkmal des So-
oder-anders-Koénnens schon in den Handlungsbegriff ein-
gebaut ist. Man kann das technisch so ausdriicken, dass An-
derskénnen und Unterlassbarkeit analytische Komponen-
ten des Handlungsbegriffs sind. Aristoteles sagt in diesem
Sinne: »Wo das Tun in unserer Gewalt ist, da ist es auch das
Unterlassen.« Kant sekundiert, dass »die Handlung sowohl
als ihr Gegentheil in dem Augenblicke des Geschehens in
der Gewalt des Subjects sein«* muss. Entsprechendes wird
in der analytischen Handlungstheorie des 20. Jahrhunderts
behauptet. Dass dort nicht mehr unablissig von Willens-
freiheit und Determinismus die Rede ist, erklart sich der
finnische Philosoph Georg Henrik von Wright so, dass un-
sere gewoOhnliche Rede tiber Handlungen das Freiheits-
merkmal des Anderskonnens schon einschliefSe.s Wenn
Aristoteles, Kant und von Wright recht haben, dann impli-
zieren bereits unsere gewodhnlichen Handlungsbeschrei-
bungen eine starke Freiheitsannahme, ndmlich das Vermo-
gen des So-oder-anders-Kénnens. Es gehort dann zum Be-

Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen 19



griff des Handelns, dass Akteure das Vermogen haben, sich
in einer gegebenen Situation fiir oder gegen die Handlung
zu entscheiden. Begriffliche Implikationen wiren freilich
kein regelrechter Freiheitsbeweis, aber sie verschoben im-
merhin die Beweislast zuungunsten des Freiheitsskepti-
kers. Er miisste dann erklaren, wie es zu einer derart tiefsit-
zenden, in unsere gewohnliche Zuschreibungspraxis ein-
gebauten Annahme kommen konnte, die gleichwohl eine
systematische Tduschung sein soll.

Ob unsere gewohnliche Rede tiber Handlungen und
Entscheidungen das So-oder-anders-Kénnen impliziert,
ist aber gerade umstritten. Viele Kompatibilisten argumen-
tieren, dass das Anderskonnen unter identischen Umstin-
den das wundersame Vermogen erfordern wiirde, Na-
turgesetze oder die Vergangenheit zu indern. Diese Be-
hauptung wird zu priifen sein; vorerst habe ich nur die
begriffliche These referiert, dass So-oder-anders-Kénnen
keinen »starken« Freiheitsbegriff ausdriicke, sondern nichts
anderes bedeute, als iiberhaupt handeln zu kénnen. Die Al-
ternative dazu ist die Behauptung, dass wir in jedem Au-
genblick immer nur etwas naturgesetzlich Vorausbestimm-
tes tun konnen. Das ist in der Tat eine starke These.

Aufgabe der Philosophie in der Freiheitsdebatte kann es
nicht sein, die libertarische Imprignierung unserer ge-
wohnlichen Rede tiber Handlungen und Entscheidungen
wegzuinterpretieren. Ebenso wenig ist es aber die Aufgabe
der Philosophie, einem begrifflichen oder psychologischen
Befund die Weihen metaphysischer Notwendigkeit zu ver-
leihen. Vielmehr sollten wir uns folgende Frage vorlegen:
Steht irgendetwas, was wir wissenschaftlich oder philoso-
phisch wissen, dieser Freiheitsunterstellung entgegen? Na-

20 Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen



ttrlich steht ihr, wenn der Inkompatibilismus recht hat, die
Doktrin des Determinismus entgegen. Die Frage ist aber,
ob ihr auch Tatsachen entgegenstehen, empirische oder be-
griffliche.

Dass wir im Alltag zum Nichtdeterminismus und zum
Inkompatibilismus neigen, steht im scharfen Kontrast zu
der Tatsache, dass die libertarische Freiheitsauffassung in
der Gegenwartsphilosophie die Auffassung einer Minder-
heit ist. Einigen neurowissenschaftlichen Freiheitsskepti-
kern gilt der Libertarismus gar als exotische Auffassung un-
belehrbarer Dualisten, die mit einem naturwissenschaft-
lichen Weltbild unvertriglich ist. Auch im deutschen
Sprachraum stellen die Kompatibilisten die erdriickende
Mehrheit (unter anderem Ansgar Beckermann, Peter Bieri,
Jirgen Habermas, Achim Lohmar, Michael Pauen, Ernst
Tugendhat, Henrik Walter, Marcus Willaschek).

Diese Konstellation ist erklirungsbediirftig. In der Tat
stehen den oben genannten libertarischen Intuitionen an-
dere gegeniiber, die ebenfalls plausibel scheinen. Diese Ge-
genposition ist um die Uberzeugung zentriert, dass die li-
bertarische Freiheitsauffassung mit einem naturwissen-
schaftlichen Weltbild unvertriglich sei. Sie lisst sich durch
folgende Thesen skizzieren:

— Alles in der Welt geht mit rechten Dingen zu. Niemand
kann Naturgesetze abindern, es gibt keine Wunder, kei-
ne Ubernattrlichen Eingriffe, keine immateriellen See-
lensubstanzen, die in die Kérperwelt hineinwirken.

— Die Korperwelt ist kausal geschlossen, jedes Ereignis hat
physische Ursachen, auch wenn wir diese nicht immer
kennen.

Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen 21



— Neben der Kausalitit zwischen Ereignissen gibt es keine
zweite Art von Kausalitit.

— Selbst wenn die Wissenschaft den Determinismus nicht
beweisen kann, ist doch die ausnahmslose Geltung des
Kausalprinzips eine unerlissliche Voraussetzung wissen-
schaftlicher Forschung.

— Insbesondere ist nicht zu verstehen, wie es ein An-
derskonnen unter identischen Umstinden geben kénnen
soll. Dassjemand unter exakt denselben Umstinden, also
doch wohl aufgrund exakt derselben Uberlegung, auch
das Gegenteil dessen hitte tun kénnen, was er tatsich-
lich getan hat, widerspricht nicht nur dem Determinis-
mus, sondern wiirde Handlungen und Entscheidungen
unerklirlich und irrational machen.

Diese Liste enthilt gewichtige Einwinde gegen den Li-
bertarismus. Die Einwinde machen allerdings die zuvor
angefithrten Intuitionen nicht gegenstandslos, sondern
stellen ihnen andere gegeniiber. Damit liegt eine Konstella-
tion vor, die fiir philosophische Probleme typisch ist: Es
gibt eine Reihe von plausiblen vortheoretischen Auffas-
sungen iber eine Sache, die einander zu widersprechen
scheinen. Eine philosophische Problemanalyse hat dann
die Aufgabe, diese Vormeinungen zu sortieren, zu prizi-
sieren und von irrefithrenden oder missverstindlichen An-
teilen zu befreien — in der Hoffnung, dass die Widersprii-
che sich als scheinbare erweisen und eine konsistente Ge-
samtdarstellung moglich ist.

22 Die Freiheitsdebatte: Begriffe, Probleme, Positionen



Was ist Willensfreiheit?

Wihrend die Freiheit in aller Munde ist, ist »Willensfrei-
heit« ein philosophischer Fachausdruck geblieben, fiir den
es im Alltag keine rechte Verwendung gibt. Wo ohne wei-
teren Zusatz von Freiheit die Rede ist, sind fast immer poli-
tische Freiheiten gemeint. Das gilt fiir den Schlachtruf der
Franzosischen Revolution, »Freiheit, Gleichheit, Briider-
lichkeit, fiir Rousseaus »Der Mensch ist frei geboren, und
iiberall liegt er in Ketten« und fiir politische Slogans wie
»Keine Freiheit den Feinden der Freiheit« oder »Die Freiheit
stirbt zentimeterweise«.

In vielen Kontexten heif3t »frei« so viel wie »ungehin-
dert«. Der Begriff des Ungehindertseins ist so allgemein,
dass er auch die politische Freiheit, das freie Spiel der
Marktkrifte und den freien Fall eines Steines umfasst. Da-
nach trennen sich die Wege der verschiedenen Freiheitsar-
ten. Um die verschiedenen Arten und vielleicht auch Be-
griffe der Freiheit zu sortieren, empfiehlt es sich zu fragen,
wer oder was jeweils frei genannt wird, wovon jemand frei
ist und wozu.

Wer oder was ist frei? Im Falle der Willensfreiheit wird
der Wille eines Menschen »frei« genannt. Alternativ und
vielleicht angemessener ldsst sich der Mensch selbst als
Wollender oder in seinem Wollen »frei« nennen. Wovon
ist der Mensch frei und wozu? Diese Doppelfrage verweist
auf die Unterscheidung zwischen negativer und positiver
Freiheit. Als negative Freiheit wird die Freiheit von etwas
bezeichnet. Straffreiheit, Steuerfreiheit, Sorgenfreiheit
oder Schmerzfreiheit sind negative Freiheiten. Positive
Freiheit ist die Freiheit zu etwas. Politische Freiheiten wie

Was ist Willensfreiheit? 23



Reisefreiheit, Niederlassungsfreiheit, Versammlungsfrei-
heit und Redefreiheit sind Beispiele dafiir. Auf den zweiten
Blick ist der Unterschied weniger klar, als die Redeweise
mit »von« und »zu« nahelegt. Ist die Pressefreiheit die Frei-
heit, zu drucken, was man will, oder die Freiheit von Zen-
sur? Offenbar driickt der Unterschied der Pripositionen
eher eine Perspektivendifferenz aus als zwei wohlunter-
schiedene Arten von Freiheit. An einer Handlung lassen
sich sowohl ihr Ziel und die ausgeiibte Fihigkeit als auch
die abwesende Hinderung hervorheben.

In der Philosophie wird die Willensfreiheit hiufig von
der Handlungsfreiheit unterschieden. Letztere wird als die
Freiheit bestimmt, das zu tun oder zu lassen, was man
will. Handlungsfreiheit besitzt man, wenn man nicht
durch duferen Zwang daran gehindert wird, seinen Wil-
len in die Tat umzusetzen. Die politischen oder biirgerli-
chen Freiheiten wie Pressefreiheit und Reisefreiheit sind
Unterarten der Handlungsfreiheit. Willensfreiheit ist et-
was anderes. Wihrend unsere Handlungsfreiheit durch
die jeweiligen tatsichlichen Optionen begrenztist, scheint
dies fur die Willensfreiheit nicht zu gelten. Wer ein-
gesperrt ist, kann viele Dinge nicht tun, die er gern tun
wiirde, aber er verliert dadurch nicht das Vermogen, sich
seinen Willen zu bilden. Ebenso wenig verliert er dieses
Vermogen, wenn er sich tiber das Ausmaf$ seiner Hand-
lungsoptionen tiuscht. Jemand kénnte, so ein Beispiel
von John Locke, in seinem Zimmer sitzen und sich da-
zu entschlieflen, den Raum durch die Tiir zu verlassen.
Dass die Tiir ohne sein Wissen verschlossen wurde, be-
eintrichtigt seine Bewegungsfreiheit, nicht aber seine
Willensfreiheit.

24 Wasist Willensfreiheit?



Aber was genau ist Willensfreiheit? Der Sinn der Frage,
ob der Wille frei sei, versteht sich nicht von selbst. Wenn
Handlungsfreiheit die Freiheit ist, zu tun, was man will,
konnte Willensfreiheit analog die Freiheit sein, zu wollen,
was man will. Willensfreiheit zu besitzen miisste dann die
Fahigkeit einschlief3en, etwas anderes zu wollen, als man
tatsichlich will. Es ist jedoch, wie Ernst Tugendhat einge-
wandt hat, »nicht ohne weiteres klar, was mit dieser Frage,
ob man auch anders hitte wollen konnen, eigentlich ge-
meint ist«®. Ist gemeint, dass man sich aussuchen kann, was
man will, dass man also aktuell auch etwas anderes wollen
konnte, als man tatsichlich gerade will? Ein solcher Begriff
der Willensfreiheit ist von vielen Philosophen kritisiert
worden. Nach Arthur Schopenhauer kann der Mensch tun,
was er will, nicht aber wollen, was er will.” Gottfried Wil-
helm Leibniz fiihrt an, der Wille kénne sich nur auf das Han-
deln richten, nicht auf das Wollen, denn »sonst konnte man
auch sagen, wir wollen den Willen haben, zu wollen, und
das wiirde ins Endlose fortgehen«®. Thomas Hobbes, John
Locke und Bertrand Russell haben dhnlich argumentiert.

Weniger merkwiirdig als die Frage, ob man wollen kann,
was man will, klingt die Frage, ob wir frei wdhlen oder frei
entscheiden konnen. »Willensfreiheit« wird in der Philoso-
phie oft gleichbedeutend mit »Entscheidungsfreiheit« oder
»Wahlfreiheit« (freedom of choice) gebraucht. Offenbar
geht es bei der Freiheit des Willens nicht um das Zustande-
kommen einer ersten Neigung oder Regung, sondern um
eine spitere Phase. Entscheidungen stehen am Ende eines
Willensbildungsprozesses, nicht am Anfang. Sinnvoll ver-
standen erfordert Willensfreiheit nicht die Fahigkeit, sei-
ne gegenwirtigen tatsichlichen Wiinsche, Neigungen oder

Was ist Willensfreiheit? 25



