
Alber 49093 / p. 3 /9.1.2020

Susanne Möbuß

Spuren –
Martin Heideggers
Denkweg der
späteren Jahre

Verlag Karl Alber Freiburg/München



Alber 49093 / p. 4 /9.1.2020

Susanne Möbuß

Traces – Martin Heidegger’s Path of Thinking
in His Later Years

Martin Heidegger’s thinking after 1938 is characterized above all by
three major themes: the change in the image of man, the introduction
of a new concept of thinking and the proof that Being is ›beyng in
relation‹. In doing so, he relies, so the thesis of this book, on the
thinking of Franz Rosenzweig, which is already recognizable in the
formulation of »Being and Time«, but which continues to have a par-
ticularly intensive effect in the writings of the 1940s and 1950s. Both
Franz Rosenzweig and Martin Heidegger, with their drafts of New
Thinking, pose the question of the significance that philosophy can
possibly have in existentially challenging situations. Both see the re-
structuring of thinking as indispensable in order to be able to think
their concepts of man that place him in a special way in the »crossings
of the existing«.

The Author:

SusanneMöbuß, born 1963, studied philosophy and history. Her doc-
torate and habilitation theses dealt with problems of medieval philo-
sophy. Möbuß has been a lecturer at the University of Hannover and
the University of Oldenburg since 1990. She has published widely on
existential philosophy. Her last publications with Alber are Existenz-
philosophie, 2 Vol. (2015) and Shadows of the Star. Martin Heideg-
ger’s Adaptation of Franz Rosenzweig’s Philosophy (2018).



Alber 49093 / p. 5 /9.1.2020

Susanne Möbuß

Spuren – Martin Heideggers Denkweg
der späteren Jahre

Martin Heideggers Denken nach 1938 ist vor allem durch drei große
Themen geprägt: den Wandel des Menschenbildes, die Einführung
eines neuen Begriffes vomDenken und den Nachweis, daß Sein ›Seyn
in Beziehung‹ ist. Dabei stützt er sich, so die These dieses Buches, auf
das Denken Franz Rosenzweigs, das bereits in der Formulierung von
»Sein und Zeit« erkennbar ist, in den Schriften der 40er und 50er
Jahre aber in besonders intensiver Weise nachwirkt. Sowohl Franz
Rosenzweig als auch Martin Heidegger stellen mit ihren Entwürfen
des Neuen Denkens die Frage nach der Bedeutung, die Philosophie
möglichweise in existentiell herausfordernden Situationen zukom-
men kann. Die Umstrukturierung des Denkens sehen beide als un-
verzichtbar an, um ihre Konzepte des Menschen denken zu können,
die ihn in besonderer Weise in die »Kreuzungsmitte des Seienden«
stellen.

Die Autorin:

Susanne Möbuß, Jahrgang 1963, ist seit 1990 an den Universitäten
Hannover und Oldenburg tätig. Veröffentlichungen vor allem zur
Existenzphilosophie. Zuletzt im Verlag Karl Alber: »Sternschatten.
Martin Heideggers Adaption der Philosophie Franz Rosenzweigs«
(2018).



Alber 49093 / p. 6 /9.1.2020

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2020
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49093-8



Alber 49093 / p. 7 /9.1.2020

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

I. »Wir sind ja und sind doch nicht« – Der Mensch . . . . . 13

II. »Das langsame Wort des Seyns zu denken ist schwer« –
Philosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38

II.1 »Denn die Erfahrung weiß ja nichts von Gegenständen« –
Das neue Denken . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58

III. »Aber das Seyn läßt nie im Seienden eine Spur« –
Seinsverlassenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 74

IV. »Doch sie wachen, die geheimen Wächter« –
Wächter und Hirten . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100

V. »Erst wenn die Vierung von Welt ins Spiel kommt« –
Das Geviert . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117

V.1 »Eine andere Einheit ist es« – Im Zentrum des Sterns . . 125

VI. »Die Kreuzungsmitte alles Seienden« – Verantwortung . 145

VII. »Wir gehören in das Einfache« – Land und Weg . . . . . 163

VII.1 »Einfältig wandeln mit deinem Gott« – Inständigkeit . . . 172

VIII. »Woran legt das Denken seine stille Hand?« – Denken . . 184

IX. »Wann lernt der Mensch das Wohnen auf dieser Erde?« –
Sprache . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212

IX.1 »Über dem Hause der Sprache« – Wort und Schweigen . 223

7



Alber 49093 / p. 8 /9.1.2020

X. »So reicht sich eines dem anderen hinüber« – Das Gegnen 232

XI. »Du kamst als Gruß mir entgegen« – Gespräch . . . . . 243

XI.1 »So siegelt Gott und so siegelt der Mensch auch« –
Offenbarung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 247

XII. »Ein fester Stern über dem Land des Herzens« –
Achtsamkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 253

XIII. »Wir wissen, daß wir ein Gang sind zum Seyn« –
Zwei Wege . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 274

XIV. »Im Lichten wohnen wir hörend« – Ihr Ziel . . . . . . . 293

Ausblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 306

Nachweis der Überschriften-Zitate . . . . . . . . . . . . . . 309

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 311

8

Inhalt



Alber 49093 / p. 9 /9.1.2020

Vorwort

Das Interesse an der Philosophie Martin Heideggers fokussiert, an-
ders als bei vielen anderen Denkern, sehr unterschiedliche Schwer-
punkte.

Systematische Untersuchungen stehen neben Darstellungen, die
sich seinem Verhalten während der Zeit des Nationalsozialismus zu-
wenden. Stimmen, die das Entfernen seiner Schriften aus den Biblio-
theken fordern, erklingen neben solchen, die nach Phasen der Kon-
zentration auf ideologische Auseinandersetzungen für eine Rückkehr
zur reinen Text-Auslegung plädieren.

Wo verorten sich die folgenden Betrachtungen innerhalb dieses
Feldes möglicher Interpretationen? Sie werben für eine philosophie-
geschichtlich orientierte Analyse von Heideggers späteren Werken
unter ausdrücklicher Einbeziehung seiner Verlautbarungen der 30er
und 40er Jahre. Doch geht es dabei nicht darum, ein Stück Philo-
sophiegeschichte ausschließlich in historischer Perspektive zu rekon-
struieren. Zielführend ist die Frage, ob Heideggers Denken in eine
fruchtbare Diskussion darüber einbezogen werden kann, wie Philo-
sophie sich im 21. Jahrhundert definiert und positioniert.

Vor diesem Hintergrund stehen zwei seiner Konzepte imMittel-
punkt: der Begriff des Menschen und der Versuch, ein »Neues Den-
ken« zu begründen.

Die Betrachtung dieser beiden Aspekte zeigt, daß Heidegger we-
sentliche Grundansichten des Diskurses, der sich im Kontext west-
licher Rationalität entwickelt hat, einer Umdeutung unterzieht, die
zu einer Umwertung des Begriffes vom Denken selbst führt. Seine
Arbeit der Modifizierung gilt dabei speziell den Begriffen der Zeit-
lichkeit, der Kausalität und des Subjekts.

Es spricht einiges dafür, daß Heidegger die Deutung dieser Motive in
Auseinandersetzung mit der Philosophie des jüdischen Denkers
Franz Rosenzweig vollzieht. Damit fällt die Aufmerksamkeit auf die
Ansichten eines unkonventionellen Denkers, der sowohl zur Zeit

9



Alber 49093 / p. 10 /9.1.2020

Heideggers, als auch heute, eher am Rande akademischen Philoso-
phierens steht.

So schwingt in den folgenden Seiten auch die Überlegung mit,
ob es Zufall ist, daß sich Heidegger für sein Vorhaben einer neuen
Bestimmung der Philosophie auf eine Sicht der Welt bezieht, die
teilweise andere Akzente setzt, als er sie in den Werken etablierter
Theoretiker vorfand. Explizit stützt er sich stets auf das griechische
Denken, dessen Terminologie er in allen Phasen seines Schaffens be-
leuchtet. Doch schließt diese Zentrierung nicht den Bezug auf An-
sichten aus, die in ihrer subversiven Unmittelbarkeit gerade das
Nicht-Gesagte des traditionell geprägten Bewußtseins artikulieren.

Unter dieser Ausrichtung gewinnt Heideggers Denkweg der späteren
Jahre, das heißt von Ende der 30er bis Ende der 60er Jahre, besondere
Aktualität. Denn er kann Beispiel für eine produktive Auseinander-
setzung mit Bezügen des Philosophierens sein, die bislang im Rah-
men der etablierten Denktradition weniger berücksichtigt wurden.
Seine Hinwendung zu östlichen Weisheitslehren, deren Erforschung
seit geraumer Zeit stattfindet, ist ein anderes Beispiel einer nicht
selbstverständlichen Bereitschaft, Kritik des Vernunftbegriffes, wie
er der eigenen intellektuellen Geschichte entspricht, mit der Offen-
heit für andere Deutungsansätze zu verbinden.

Wird vor diesem Hintergrund nach Heideggers Auseinandersetzung
mit Quellen gefragt, die ihn faszinierten und inspirierten, wird sein
Denken in einer noch kaum beachteten Perspektive wahrnehmbar.
Denn es antwortet auf die Frage, wie weit der Funktionsrahmen west-
licher Rationalität tatsächlich erweitert werden kann, um auf Erfor-
dernisse der Zeit reagieren zu können. Eine solche Selbstüberprüfung
des Denkens ist nach wie vor unverzichtbarer Bestandteil von Phi-
losophie. Ihre Diskurs-übergreifende Ausrichtung erscheint heute
wichtiger denn je.

Zentrale Gedanken aus den Schriften von Martin Heidegger und
Franz Rosenzweig werden unter Berücksichtigung ihrer themati-
schen Eigenheiten in Relation gesetzt. Eine solche motivische Eng-
führung bietet sich an, da es nach deren Kompatibilität zu fragen gilt.
Beide Theoretiker traten mit ihren je spezifischen Mitteln für die
Formulierung eines »Neuen Denkens« ein, das Rosenzweig in der

10

Vorwort



Alber 49093 / p. 11 /9.1.2020

kurzen Zeit seines Schaffens nur skizzieren, Heidegger hingegen
weiträumig entfalten konnte.

Da bei dem Versuch, die Genese dieses Denkens zu rekonstruie-
ren, kaum auf vorbereitende Arbeiten zurückgegriffen werden kann1,
erschien es sinnvoll, die genannten Werke der Forschungsliteratur
begleitend zu rezipieren, sie jedoch nicht explizit in die Textgestal-
tung einzubeziehen.

11

Vorwort

1 Wenige Arbeiten gehen bislang in unterschiedlichem Umfang auf die Frage einer
Resonanz des Denkens von Franz Rosenzweig in Heideggers früheren Werken ein:
Freund, Die Existenzphilosophie Franz Rosenzweigs. Ein Beitrag zur Analyse seines
Werkes »Der Stern der Erlösung«, Löwith, M. Heidegger und F. Rosenzweig. Ein
Nachtrag zu »Sein und Zeit«, Gordon, Rosenzweig and Heidegger. Between Judaism
and German Philosophy und Higgins, Speaking and thinking about God in Rosen-
zweig and Heidegger. Dessen mögliche Fortwirkung im Spätwerk Martin Heideggers
ist bisher nicht näher untersucht worden.



Alber 49093 / p. 12 /9.1.2020



Alber 49093 / p. 13 /9.1.2020

I. »Wir sind ja und sind doch nicht« –
Der Mensch

Im Jahr 1946 wendet sich der französische Intellektuelle Jean Beauf-
ret mit der Frage an Martin Heidegger, wie seiner Einschätzung nach
dem Begriff des Humanismus wieder Sinn zu verleihen sei1. Dessen
momentane Deutung wird damit offensichtlich als problematisch be-
trachtet, nicht jedoch seine generelle Relevanz in schwieriger Zeit2.
Denn gerade in diesen ersten Monaten nach dem Ende des Krieges
scheint ein besonderes Interesse am Gedanken des Humanismus zu
bestehen, wie auch die außergewöhnliche Beachtung bezeugt, die
dem Vortrag Der Existentialismus ist ein Humanismus entgegen-
gebracht wurde, den Jean-Paul Sartre Ende Oktober 1945 in Paris
hielt. Daß er mit einigem argumentativen Geschick letztlich zu dem
Ergebnis gelangt, der Existentialismus könne als Humanismus be-
trachtet werden, war nicht ohne weiteres zu erwarten. Denn während
existentialistische Überzeugung eine Definition, die das Wesen des
Menschen über seine Existenz hinaus beleuchten will, ausschließt,
basiert humanistisches Denken gerade auf dieser Vorstellung3. Das

13

1 Brief über den ›Humanismus‹ (in: Wegmarken), S. 344: »Sie fragen: Comment re-
donnet un sens au mot ›Humanisme‹?« Sämtliche Hervorhebungen in den Zitaten
entsprechen den jeweiligen Textausgaben. Einfache Anführungszeichen im Text mar-
kieren inhaltliche Hervorhebungen, die keine Zitate sind.
2 In seinem Artikel in Die Zeit mit dem Titel Der Wandel des abendländischen Den-
kens. Heidegger und sein Brief an Jean Beaufret skizziert Vietta 1948 diese Atmo-
sphäre der Dringlichkeit: »Dieses Gespräch auf dem weltabgeschiedenen Gebirgsgip-
fel aber dreht sich um Fragen, die gegenwärtig alle europäischen Denker bewegen:
Sind Ethik und Humanismus noch Realitäten oder nur bloße Schatten abendlän-
discher Überlieferung?«
3 Der Begriff von Humanismus, der hier zugrunde gelegt wird, folgt imWesentlichen
den Ansichten, die Giovanni Pico della Mirandola 1486 in seiner Oratio de hominis
dignitate vertritt. Die dort artikulierten Thesen der Willensfreiheit und Entwick-
lungsfähigkeit des Menschen basieren auf der Überzeugung, daß die Verwirklichung
der menschlichen Würde stets als eine Annäherung an das Göttliche zu verstehen ist.
Heidegger notiert zum Begriff »Humanismus«: »Bildung / Bilden – der Menschen –
nach einem ›Bild‹ – gestalten?? ›Machen‹ – Was?« Zum Ereignis-Denken I, V, S. 736.



Alber 49093 / p. 14 /9.1.2020

Wesen bestimmt den Menschen zu dessen fortschreitender Vervoll-
kommnung.

Mit Blick auf die lange Geschichte des Humanismus-Begriffes
erscheint dieses als eine Konstante, die ihn als Ausdruck eines uni-
versell gültigen Bildes vom Menschen ausweist.

Ein solcher Entwicklungsoptimismus kann jedoch nur unter der
Voraussetzung angenommen werden, daß die existentielle Situation,
in der ein Mensch seine Wahl des anzustrebenden Zieles trifft, einen
relativ geringen Einfluß auf diese ausübt. Denn er muß grundsätzlich
in jedem Augenblick in der Lage sein, sich für das Gute, das gut in
Ansehung eines absolut gesetzten Wertes ist, zu entscheiden und da-
mit eventuell behindernde Faktoren zu überwinden. So bemerkens-
wert selbst die frühen Bestrebungen, die Freiheit der menschlichen
Persönlichkeitsgestaltung zu denken, auch sind, findet diese ihr Re-
gulativ doch in der Vorstellung eines Idealbildes des Menschen, das
festlegt, was als seine Menschhaftigkeit zu betrachten ist.

Mußte nicht unter Berücksichtigung einer solchen Sicht von
Humanismus Sartres Feststellung, er sei mit dem Existentialismus
vereinbar, überraschen? Hatte er nicht vor allem 1943 in Das Sein
und das Nichts das Gegenteil behauptet, wenn er die Essenz als ab-
hängig von der Existenz und ihren konkreten Bedingungen dar-
gestellt hatte? Wie verträgt sich der Glaube an eine grundsätzliche
Perfektionierungspotenz des Menschen mit Sartres Bild vom existen-
tiellen Entwerfen, in dem das Individuum mit jeder Entscheidung
und Handlung zwangsläufig seine Persönlichkeit ausbildet, ohne sich
damit einem Idealzustand annähern zu wollen? Ist diese permanente
Konturierung des eigenen intellektuellen und charakterlichen Profils
wirklich mit der humanistischen Vorstellung der Bildung des Men-
schen zum Besseren vereinbar?

Und warum läßt er sich überhaupt auf die Herausforderung ein,
sein Denken nun in dieser Form zu erklären? Der Hinweis darauf, daß
er in seinem Vortrag detailliert auf Kritik eingehen wollte, die ihm
von verschiedener Seite entgegenbracht wurde, ist eine mögliche,
wenngleich kaum ausreichende Antwort. Vorstellbar ist es auch, daß
er den Existentialismus seinen Landesleuten als Denken der Stunde
empfehlen wollte, wohl wissend, wie emotional aufgeladen die Situa-
tion im Frankreich jener Tage war4. Nach Jahren, in denen Dichoto-

14

»Wir sind ja und sind doch nicht« – Der Mensch

4 Elkaïm-Sartre schreibt in ihrem Vorwort der französischen Ausgabe mit Blick auf
die Diskussion, die dem Vortrag vorausgegangen war: »[…] Sartre n’en devenait pas



Alber 49093 / p. 15 /9.1.2020

mien von Freund und Feind, Gegner und Verbündetem, Mitläufer
und Widerständler, Verräter und Vertrautem die Wahrnehmung des
Menschen beherrschten, schien ein immenses Bedürfnis nach dem
wirklich umfassenden Bild des Menschen zu bestehen, das es erlau-
ben würde, über alle nationalen und politischen Gräben hinweg das
Menschhafte zu denken. Denn wie sonst sollten die Differenzierun-
gen, die nicht nur Völker voneinander, sondern sogar die intimsten
Beziehungen von Familien und Freunden untereinander spalteten,
allmählich vermittelt und der Übergang zu einem Miteinander des
Vertrauens eingeleitet werden? Bedurfte die Hoffnung auf eine ge-
meinsame Zukunft nicht gerade der Gewißheit, daß der Mensch,
wenn er nicht situativ daran gehindert wird, sich auf eine Form seiner
selbst hin entwerfen würde, die zugleich das Wesen aller beschreibt?

Sartre wußte um das Bedürfnis vieler Franzosen nach einer Ori-
entierung, wie mit dem Anderen, der sich in der Vergangenheit in so
vielfältiger Weise zu distanzieren schien, in Zukunft umzugehen sei.
Und er wußte um das Risiko, daß sein Begriff vom Existentialismus
gerade diese Bewährung als Philosophie, die in einer Krisenzeit zu
wirken vermag, nicht bestehen würde. Interessant ist es vor diesem
Hintergrund, daß er zwei Arten von Humanismus unterscheidet.
Den Versuch, ihn als Theorie zu deuten, »die den Menschen als
Zweck und höchsten Wert ansieht«5, verwirft er, da das Konzept des
Wertes, das hier angesetzt wird, sich nicht verifizieren läßt.

»Es gibt aber einen anderen Sinn von Humanismus, der im
Grunde folgendes meint: der Mensch ist ständig außerhalb seiner
selbst; indem er sich entwirft und verliert außerhalb seiner selbst,
bringt er den Menschen zur Existenz, und andererseits kann er exi-
stieren, indem er transzendente Ziele verfolgt; […].«6

Diese Erläuterung betont zwar die Entwicklungsfähigkeit des
Menschen, geht aber nicht auf deren zielgerichtete Realisierung ein.

Sartre verweist selbst auf jene Ablehnung des Humanismus, die
er 1938 einem Protagonisten seines Romans Der Ekel in den Mund
legt7. Der Verwunderung darüber, daß er nun seine Theorie der
menschlichen Freiheit, die ein permanentes Entwerfen voraussetzt,

15

»Wir sind ja und sind doch nicht« – Der Mensch

moins, dans l’esprit de bien des gens, l’antihumaniste par excellence: il démoralisait les
Français au moment où la France, en ruines, avait le plus besoin d’espoir.« S. 11.
5 Der Existentialismus ist ein Humanismus, S. 175.
6 Der Existentialismus ist ein Humanismus, S. 175.
7 Der Ekel, S. 135: »[…] ich werde nicht die Dummheit begehen, mich als ‹Anti-
Humanisten› zu bezeichnen. Ich bin kein Humanist, das ist alles.«



Alber 49093 / p. 16 /9.1.2020

als Humanismus deklariert, greift Sartre vor, indem er diesen nur in
reduzierter Form zuläßt. Auf den Gestaltungscharakter des Men-
schen weist er hin, doch dessen Interpretation als fortgesetzte Opti-
mierung blendet er aus. Natürlich gab es für Sartre keinerlei Ver-
anlassung, diesen Aspekt einer historisch bedingten Sicht des
Humanismus zu berücksichtigen, zumal es für ihn dadurch schwieri-
ger geworden wäre, ihn mit seinem eigenen Denken zu vergleichen.
Durch seine Deutung dessen, was als Humanismus zu bezeichnen ist,
ermöglicht er dessen Vereinbarkeit mit dem Gedanken des Existen-
tialismus, was letztlich dafür spricht, wie sehr Sartre an deren Nach-
weis gelegen war.

Wie brüchig jedoch das Entwicklungspotential des Einzelnen er-
scheinen muß, wenn es nicht im Gedanken an ein Vorbild des
Menschhaften aufgefangen wird, kann Sartres Darstellung kaum ver-
bergen. Denn einerseits stützt er diese auf die Feststellung, daß ein
Individuum mit jedem Wert, den es für sich wählt, die Menschheit
wählt8, andererseits räumt er ein: »Aber ich kann mich nicht auf
Menschen verlassen, die ich nicht kenne, und mich dabei auf die
menschliche Güte oder das Interesse des Menschen für das Wohl der
Gesellschaft stützen, da der Mensch frei ist und es keinerlei mensch-
liche Natur gibt, auf die ich bauen könnte.«9

Basiert humanistisches Denken nicht genau auf dieser Annah-
me, die das Vertrauen in ein Gemeinsames der Menschen dadurch
rechtfertigt, daß sie den scheinbar unbegrenzten Entscheidungsrah-
men menschlicher Freiheit an die Prämisse bindet, letzten Endes stets
eine Wahl des Guten zu treffen? Sartres Behauptung, nichts könne
gut für einen Einzelnen sein, ohne daß es zugleich das Gute für alle
wäre10, reibt sich an zwei Hindernissen. Zum einen an der erwähnten
Unsicherheit, die aus der Unkenntnis des Anderen, die durch keine
Formel des Menschhaften dauerhaft überbrückt werden kann, resul-
tiert, und zum anderen daran, daß dasWählen selbst zwar eine zielge-
richtete Aktion ist, der allerdings kein bestimmender Wert inhäriert.

16

»Wir sind ja und sind doch nicht« – Der Mensch

8 Der Existentialismus ist ein Humanismus, S. 151. Dazu auch S. 150: »Und wenn wir
sagen, der Mensch ist für sich selbst verantwortlich, wollen wir nicht sagen, er sei
verantwortlich für seine strikte Individualität, sondern für alle Menschen.«
9 Der Existentialismus ist ein Humanismus, S. 160.
10 Der Existentialismus ist ein Humanismus, S. 151: »Wählen, dies oder das zu sein,
heißt gleichzeitig, den Wert dessen, was wir wählen, zu bejahen, denn wir können
niemals das Schlechte wählen; was wir wählen, ist immer das Gute, und nichts kann
gut für uns sein, ohne es für alle zu sein.«



Alber 49093 / p. 17 /9.1.2020

Warum sollte eine Wahl, die auch andere Menschen betrifft, auto-
matisch eine Entscheidung zum Guten sein, wenn mit den Anderen
aufgrund ihrer wesentlichen Freiheit nicht voraussetzungslos zu
rechnen ist?

Die Konzeption des Existentialismus, die Sartre vertritt, emp-
fängt ihre bestechende Radikalität gerade aus dieser Unsicherheit
fremdem und eigenem Verhalten gegenüber, die in jede Entscheidung
einbezogen und in jeder Handlung überwunden werden muß. Dies
räumt aber auch die Möglichkeit des Scheiterns, des Irrtums oder
des Versagens ein, revidierbar, doch unvermeidbar.

Was Sartre als Humanismus der zweiten Art bezeichnet, be-
schreibt dieses Charakteristikum menschlichen Verhaltens. Doch
handelt es sich dabei wirklich um eine humanistische Auffassung?
Existentieller Entwurf bedeutet nicht zwangsläufig Entwicklung,
sondern lediglich Überschreitung des gegenwärtigen Seins. Deren
Ausrichtung bleibt unkalkulierbar und im Grunde moralisch neutral,
da sie nicht an sich bewertbar ist. Wenn diese Neutralität in einem
Konzept des Werthaften aufgehoben werden soll, das sich in Maß-
stäben von Gut und Nicht-Gut beurteilen läßt, dann zeigt Sartres
Erläuterung, das Gute sei allein deswegen gut, weil es der Einzelne
im Wissen um die Anderen wählt, wie dicht er humanistisches und
existentielles Denken hier aufeinander zuführt. Ersteres würde den
Menschen das Gute wählen lassen, weil es dem Wesen des Menschen
entspricht; letzteres, weil es gut für jeden Einzelnen sein wird.

Sartres Argumentation trägt freilich nur dann, wenn man bereit
ist, seiner Sicht des Humanismus zu folgen. Diese, so kann festgehal-
ten werden, ist wohl eine mögliche, aber keine selbstverständliche
Deutung jenes Versuches, eine theoretische Bestimmung der
menschlichen Natur mit dem Anspruch universeller Gültigkeit zu
formulieren.

Richtungweisend für die weiteren Überlegungen ist nun weni-
ger die spezifische Ausformung, die Sartre seiner Darstellung vom
Humanismus gegeben hat, als vielmehr die mutmaßliche Vorausset-
zung, aus der sie resultiert. Denn er versprach sich scheinbar eine
größere Akzeptanz existentialistischen Denkens, wenn er es als kom-
patibel mit dem humanistischen Begriff des Menschen erweisen
könnte. Das die Menschen Einende galt es aufzuzeigen, selbst wenn
dafür die grundlegende Annahme des Existentialismus, die mensch-
liches Handeln als unberechenbar im Gebrauch der Freiheit ansieht,
ein Stückweit relativiert werden mußte.

17

»Wir sind ja und sind doch nicht« – Der Mensch



Alber 49093 / p. 18 /9.1.2020

Es verwundert vor diesemHintergrund kaum, daß auch Jean Beaufret
daran interessiert ist, eine Form von Humanismus für die Gegenwart
nutzbar zu machen. Erstaunlich ist jedoch der Adressat, an den er
seine Bitte um Beurteilung einer solchen Möglichkeit richtet. Mit
einigen Auszügen aus Schriften von Martin Heidegger hatte er Be-
kanntschaft gemacht; ein persönlicher Kontakt kam in Freiburg zu-
stande, wo Beaufret Heidegger im September 1946 das erste Mal be-
suchte11. Doch was wußte Beaufret wirklich von Heidegger und
seiner politischen Positionierung, die im selben Jahr zum Entzug der
Lehrbefugnis führte? In einem Moment, den Heidegger in seinen
Anmerkungen kommentiert12, erreicht ihn eine Anfrage von nicht
unbeträchtlichem Gewicht aus der Feder eines französischen Bewun-
derers. Wer sich in dieser Zeit zum Thema Humanismus äußert, trifft
nicht nur Aussagen von philosophischer Bedeutung. Er trägt damit, je
nachdem, in welchem Umfang seine Einlassungen zur Kenntnis ge-
nommen werden, dazu bei, Vertrauen in das menschliche Handeln zu
legen – und dies im Angesicht der Spuren von Krieg und Vernich-
tung. Sicherlich steht auch die Glaubwürdigkeit von Philosophie auf
dem Spiel, als Wissenschaft ebenso wie als existentielle Theorie.
Denn jetzt gilt es Vergangenes zu reflektieren und vor allem hieraus
Erkenntnisse für die Ausrichtung zukünftigen Wirkens in Differenz
und Gemeinsamkeit zu gewinnen. Die Fassungslosigkeit über das to-
tale Versagen der Vernunft im nationalsozialistischen Deutschland
noch spürend, gilt es abzuwägen, ob ein derart beschädigtes Instru-
ment noch zu verläßlicher Orientierung taugt – für deutsche Intel-
lektuelle, aber nicht nur für diese.

Jean Beaufret fragt Martin Heidegger also, ob dem Begriff des
Humanismus wieder Sinn verliehen werden könne, und bereits die
Formulierung zeigt, daß es hier nicht um den Abschied von einem
Gedanken, sondern dessen Aktualisierung geht.

In seiner Antwort läßt Heidegger keinen Zweifel daran aufkom-
men, daß er eine Erneuerung humanistischen Denkens, dessen erste

18

»Wir sind ja und sind doch nicht« – Der Mensch

11 Seit 1945 stand Heidegger in brieflichem Kontakt zu Jean Beaufret.
12 »Der Hinauswurf aus der Universität […] Es stellt sich mit der Zeit als ein Vor-
gehen heraus, das an das Übelste grenzt, was Deutsche gegen Deutsche aushecken und
das im Bereich, wo angeblich Wahrheit und Sittlichkeit und Ehre und Ansehen der
Wissenschaft und der Kultur in besonderer Weise gewahrt sein sollen.« Anmerkun-
gen I–V, I, S. 79 f. Eine biographische und werkgeschichtliche Einordnung nimmt
Denker in: Martin Heideggers Brief über den Humanismus vor.



Alber 49093 / p. 19 /9.1.2020

Erscheinung er als »römisch« bezeichnet13, für ausgeschlossen hält.
Der Grund hierfür liegt nicht etwa darin, daß er den Anspruch, das
Wesen des Menschen bestimmen zu können, generell für falsch, son-
dern für unzureichend begründet hält. So reicht die gängige Kenn-
zeichnung als animal rationale hierfür nicht aus, auch wenn die Grie-
chen deren Gehalt seiner Ansicht nach in seither nicht mehr
erreichter Tiefe erahnten.

Nun wäre es irreführend, Heideggers Suche nach der Grund-
legung des menschlichen Wesens als Konzentration auf eine mög-
liche Fundierung in der Vergangenheit zu verstehen. Im Vorgriff auf
später zu Zeigendes kann bereits an dieser Stelle darauf hingewiesen
werden, daß dem Besonderen des Menschen niemals allein durch den
Blick auf seine »Wesensherkunft« nahezukommen ist, sondern daß
gleichermaßen dessen »Wesenszukunft« bedacht werden muß. So ist
der Mensch als animal rationale zwar vernunftbegabt, doch ist dieses
lediglich eine Eigenschaft, die ihn von anderen Lebewesen unter-
scheiden soll. Den Weg zur Denkbarkeit des Menschhaften – seiner
»humanitas« – weist eine solche Sicht nicht14. Denn dem Begründen-
den muß, davon ist Heidegger überzeugt, stets ein noch Ausstehen-
des hinzugedacht werden, wobei es bei diesen beiden temporären und

19

»Wir sind ja und sind doch nicht« – Der Mensch

13 Brief über den ›Humanismus‹, S. 322. Wie gering Heidegger zeitgenössische Aus-
prägungen vermeintlich humanistischen Denkens schätzt, zeigt seine Bemerkung
Ende der 30er Jahre:
»Im Grunde ist auch dieser Nietzschesche-Burckhardtsche-Georgische-Rilkesche Hu-
manismus, gewürzt mit völkisch-rassischen Beigaben, nur der Ausweg des heutigen
Gebildeten, der ihnen erlaubt, was Nietzsche und Burkhardt – ganz verschieden zur
Entscheidung stellten, nämlich die Entscheidung über den Menschen als das neuzeit-
liche historische Tier zu umgehen und diese Umgehung zu verschleiern.« Überlegun-
gen VII–XI, IX, S. 200. Und 1949 schreibt er: »Den meisten bleibt für immer verbor-
gen, daß im Denken, wenn es ein Denken ist […], sich das eigentliche Handeln
ereignet; daß in diesem Handeln eine hohe Menschenwesenliebe sich ereignet, die
des Aufputzes der verkündeten Humanität nicht bedarf, deren Propaganda alles ver-
dirbt.« Anmerkungen VI–IX, VIII, S. 266. 1948 stellt Heidegger das bauende Denken
sogar in eine gewisse Distanz zum Humanismus: »So wesentlich gehört die Sage des
Unterschieds […] in dieWelt-Stille, daß sie um alles übrige sich nicht kümmern kann,
weder um den Humanismus, noch um die Herrschaft des Glaubens, […].« Anmer-
kungen VI–IX, VI, S. 21.
14 »Außerdem aber und vor allem anderen bleibt endlich einmal zu fragen, ob über-
haupt das Wesen des Menschen, anfänglich und alles voraus entscheidend, in der
Dimension der Animalitas [!] liegt. […] Die Metaphysik denkt den Menschen von
der animalitas her und denkt nicht zu seiner humanitas hin.« Brief über den ›Huma-
nismus‹, S. 323.



Alber 49093 / p. 20 /9.1.2020

essentiellen Spannkräften eher deren Funktion als ihre Beschaffen-
heit zu reflektieren gilt.

Der Begriff des Wesens bezeichnet also keine vorgreifende Prä-
gung, die den Menschen seine Natur erkennen läßt, sondern eher
eine vorlaufende Unerfülltheit, die seine Bestimmung offenlegt.
Heideggers vielleicht allzu konstruiert wirkende Formulierung, »das
Wesen west«15, drückt diesen Sachverhalt aus, indem sie auf den Ge-
schehnischarakter der »Wesenserfahrung« deutet. Die Reflexion
ihrer Ermöglichung bildet den gedanklichen Kern seiner Schriften
seit Mitte der 40er Jahre. Der Brief über den ›Humanismus‹ stellt
nicht das erste, aber ein sehr markantes Zeugnis dieses Ringens um
Artikulation einer tieferen Wesenzugehörigkeit des Menschen dar.
Im sprachlichen Entfaltungsrahmen der Ausdrücke von Hörigkeit
und Hören wird Heidegger bis in seine letzten Werke versuchen, das
Wesen des Menschen als Verweisungsgeste auf ein Anderes zu deu-
ten, dessen Beschreibbarkeit jedoch weit hinter seine Denkbarkeit zu-
rückfallen wird. Die folgenden Betrachtungen werden explizit dieser
Bewegung eines Denkens gelten, das sich in einem Ursprung eigener
Gültigkeit zu verorten sucht.

Nun könnte festgestellt werden, daß Heidegger mit dem Termi-
nus ›Wesen‹ eine Verwirklichungsstruktur menschlichen Seins be-
nennen will, die sich von Sartres Auffassung nicht signifikant abhebt.
Denn auch dieser hatte darauf hingewiesen, daß Essenz permanente
Überschreitung des gegenwärtigen Seinszustandes in einen existen-
tiellen Modus des ›noch-nicht‹ impliziert. In der Akzentuierung des
Entwurfscharakters menschlichen Seins mögen beide Positionen tat-
sächlich kaum differieren. Doch ergänzt Heidegger eine Dimension
dieses Gedankens, die Sartre fremd bleibt. Für ihn bezeichnet der Be-
griff vom Wesen nicht nur eine Beschaffenheit des Menschen, son-
dern ein seinsgeschichtlich Ausstehendes, womit er über das dem
Menschen Gemäße hinausdenken will.

Doch wohin? In provisorischer Gültigkeit mag hier die Antwort
genügen: Auf das dem Menschen Mögliche. Etwas steht aus, in des-
sen Erfahrung der Mensch vorzudringen vermag. Dieses ahnungsvoll
Präsente unterliegt keinesfalls den Einflüssen der Beliebigkeit, da es
als bestimmend das menschliche Wesen ausmacht, ohne bereits von

20

»Wir sind ja und sind doch nicht« – Der Mensch

15 Zum Beispiel in der Formulierung: »Die Metaphysik verschließt sich dem ein-
fachen Wesensbestand, daß der Mensch nur in seinem Wesen west, indem er vom
Sein angesprochen wird.« Brief über den ›Humanismus‹, S. 323.



Alber 49093 / p. 21 /9.1.2020

dessen augenfälliger Verwirklichung etwa im Sinne eines sich ent-
werfenden Individuums eingelöst zu werden, wie es Sartre erwähnt.
In seiner Deutung handelt es sich bei der Unvorhersehbarkeit essen-
tieller Entwürfe um ein Zeichen menschlicher Freiheit, die sich kei-
nesfalls einer Vorstellung von einem zu Verwirklichenden im Sinne
Heideggers beugen wird.

So verzichtet Sartre in seiner Konzeption des Humanismus –
zumindest aus Heideggerscher Perspektive betrachtet – mit ihrer Be-
tonung dessen, was allen Individuen gemeinsam ist, letztlich auf die
Reflexion dessen, was dem Menschen möglich ist. Andererseits gibt
Heidegger mit seiner stets im Raum des Denkbaren, doch kaum Sag-
baren verharrenden Vorstellung eines über das Wesen des Menschen
hinausgreifenden Kontextes, in dem sich die wahre Menschhaftigkeit
zu erkennen gibt, den entscheidenden Vorzug von Sartres Humanis-
mus-Begriff auf. Denn ihm ging es darum, die Unkalkulierbarkeit
individuellen Handels und Verhaltens in eine Bestimmung des
menschlichen Wesens zu integrieren, um jeden Anschein einer ziel-
gerichteten Entwicklung dieses Agierens zu vermeiden. Dieser Ge-
danke war für Sartre entscheidend, wollte er Freiheit in ihrer ganzen
ungeschützten Radikalität präsentieren.

Auch wenn Heidegger schreibt, daß er einen Humanismus »selt-
samer Art«16 vertritt, weil er zugunsten des Menschhaften über den
Menschen hinausdenkt, scheint er doch ein Element klassischer De-
finitionen zu streifen. Denn die Überzeugung, daß der Mensch ein
bildungsfähiges Wesen hat, ist Grundlage des Glaubens an seine Ver-
wirklichungspotenz, die über das Maß des gegenwärtig Faßbaren hin-
ausweist. Heidegger hypostasiert damit das Entwicklungsvermögen
zum Entwurfsdiktat des Menschen, dem dieser sich zu fügen hat,
wenn er das ihm Mögliche nicht verfehlen will.

Bereits im Brief über den ›Humanismus‹ deutet sich ein Pro-
blemhorizont an, der die Lektüre von Heideggers Texten zunehmend
prägen wird und auf den er selbst – freilich nicht als Hindernis ge-
dacht – hinweist, wenn er schreibt: »›Humanismus‹ bedeutet jetzt,
falls wir uns entschließen, das Wort festzuhalten: das Wesen des
Menschen ist für die Wahrheit des Seins wesentlich, so zwar, daß es
demzufolge gerade nicht auf den Menschen, lediglich als solchen, an-
kommt. Wir denken so einen ›Humanismus‹ seltsamer Art.«17

21

»Wir sind ja und sind doch nicht« – Der Mensch

16 Brief über den ›Humanismus‹, S. 345.
17 Brief über den ›Humanismus‹, S. 345. In Platons Lehre von der Wahrheit (in:



Alber 49093 / p. 22 /9.1.2020

Genau dieses Gespür für etwas, das den Menschen über sich
selbst hinausweist und das Denken erst in der Konzentration auf die-
ses ›mehr‹ zur Ruhe kommen läßt, spricht Heidegger den Griechen
zu, und nicht nur ihnen. Auch in der Dichtung Friedrich Hölderlins
sieht er einen Ausdruck des Versuches, »das Geschick des Wesens des
Menschen anfänglicher« zu denken18.

Bereits in der Deutung des griechischen Menschenbildes bei den
Römern meint er den Beginn einer fatalen Bewegung der Verfla-
chung ausmachen zu können, die noch heute das Denken daran hin-
dert, zu sich zu finden. Inbegriff dieses fortschreitenden Prozesses der
Vernachlässigung des Denkbaren ist für Heidegger die Metaphysik,
die er auch in diesem Text als Synonym für Seinsvergessenheit setzt.
Denn sie versäumt es seiner Interpretation nach, in einer ursprüng-
lichen Schlichtheit nach dem Wesen des Seins zu fragen, das nur in
der Frage nach dem Wesen des Menschen, in dem es sich entwirft, zu
suchen ist. Statt dessen konzentriert sich Metaphysik auf die Erschei-
nungen des Seins in ihrer Seiendheit und greift damit zwar wohl auf
Seiendes, jedoch nicht auf dessenMöglichkeits-Kontext zurück. Auch
diese Ansicht charakterisiert Heideggers Denken in der zweiten Hälf-
te seines Lebens und wird im Folgenden in wiederholten Ansätzen zu
rekonstruieren sein.

Daß das Versäumnis der Metaphysik jedoch nicht nur ein Phä-
nomen von wissenschaftlicher Relevanz, sondern von seinsgeschicht-
lichem Ausmaß ist, betont Heidegger immer wieder. Denn in ihrer
scheinbaren Kompetenz für die Bestimmung des menschlichen We-
sens verhindert Metaphysik jedes »anfänglichere« Fragen, das seiner
Auffassung nach allein einen unverstellten Blick auf das zuläßt, was
Sein sein kann. »Demgemäß bleibt jeder Humanismus metaphy-
sisch.«19

Wie infektiös dieser Einfluß der Metaphysik ist, der tatsäch-
liches Begreifen verhindert, wird auch daran deutlich, daß jeder Ver-
such, sich ihm zu entziehen, scheitern muß, solange er sich ihrer Ter-

22

»Wir sind ja und sind doch nicht« – Der Mensch

Wegmarken) heißt es: »Der Beginn der Metaphysik im Denken Platons ist zugleich
der Beginn des ›Humanismus‹. […] Hiernach meint ›Humanismus‹ den mit dem Be-
ginn, mit der Entfaltung und dem Ende der Metaphysik zusammengeschlossenen
Vorgang, daß der Mensch nach je verschiedenen Hinsichten, jedesmal aber wissent-
lich in eine Mitte des Seienden rückt, ohne deshalb schon das höchste Seiende zu
sein.« S. 236.
18 Brief über den ›Humanismus‹, S. 320.
19 Brief über den ›Humanismus‹, S. 321.



Alber 49093 / p. 23 /9.1.2020

minologie bedient. Mit Blick auf Sartres Begrifflichkeit schreibt Hei-
degger: »[Er] spricht […] den Grundsatz des Existentialismus so aus:
die Existenz geht der Essenz voran. Er nimmt dabei existentia und
essentia im Sinne der Metaphysik, die seit Platon sagt: die essentia
geht der existentia voraus. Sartre kehrt diesen Satz um. Aber die
Umkehrung eines metaphysischen Satzes bleibt ein metaphysischer
Satz.«20

Es ist also kein irrtümliches Vorgehen, das Heidegger in Sartres
Theorie sieht. Doch mangelt es ihr seiner Ansicht nach an jener Ra-
dikalität, die ursprünglicher, anfänglicher, wie es auch heißt, nach
dem Wesen des Menschen fragt. Daß Sartre an dieser Art von Ur-
sprünglichkeit gerade nicht interessiert ist, ja sie sogar als ein Ver-
harren in traditionellen Mustern des Denkens betrachten würde, be-
rücksichtigt Heidegger in seiner Einschätzung nicht.

Bereits in Sein und Zeit hatte Heidegger den Begriff der Existenz
einer eingehenden Betrachtung unterzogen, die ihn zu folgendem Er-
gebnis führte: Existenz bezeichnet nicht das bloße Faktum des Seins,
sondern dieMöglichkeit, in bestimmterWeise zu sein. Denn der Aus-
druck »Sein« benennt immer nur die Fundierung des Sein-Könnens
und nicht schon dessen Entfaltung. Im Begriff der »Ek-sistenz« zeigt
sich schon hier der zeitliche Charakter des menschlichen Seins, das
über ein eher statisch zu denkendes Wirklich-sein hinausweist.

Entsprechend warnt Heidegger nun davor, die Termini existentia
und Ek-sistenz zu verwechseln. »Ek-sistenz bedeutet inhaltlich Hin-
aus-stehen in die Wahrheit des Seins. Existentia […] meint dagegen
actualitas, Wirklichkeit im Unterschied zur bloßen Möglichkeit der
Idee.«21

Zweimal fiel in den bisherigen Bemerkungen der Begriff »Wahr-
heit«. Doch es ist noch nicht an der Zeit, ihn zu reflektieren. Im Vor-
griff auf dessen Thematisierung kann lediglich angemerkt werden,
daß Heidegger ihn einer grundsätzlichen Neubewertung unterziehen
wird.

Die Unterscheidung von Existenz und Essenz, wie sie Jean-Paul
Sartre aufgreift, entstammt also nach Heideggers Beurteilung einer
Sicht der Wirklichkeit, die nicht dazu geeignet ist, ein ›mehr‹ an Ver-

23

»Wir sind ja und sind doch nicht« – Der Mensch

20 Brief über den ›Humanismus‹, S. 328.
21 Brief über den ›Humanismus‹, S. 326.



Alber 49093 / p. 24 /9.1.2020

wirklichung auch nur ansatzweise zu denken. Dasjenige, das ist, hat
bereits in vollem Umfang sein Sein-können ausgeschöpft. An diesem
Befund ändert auch Sartres Postulat einer Vorgängigkeit der Existenz
vor der Essenz nichts. Denn Individuen, die nach existentialistischer
Theorie ihr Wesen auf dem Ermöglichungsgrund des Seins entwer-
fen, bewegen sich damit doch noch immer im Rahmen einer stati-
schen Konzeption von Verwirklichung, auch wenn dieses zunächst
wie ein Widerspruch klingt. Jede Entscheidung, durch die ein Mensch
sein eigenes Bild verändert, variiert letztlich nur dasWesensprofil des
einmal für existent Gesetzten. Das von Heidegger favorisierte »Hin-
aus-stehen« in einen anderen Verstehenskontext, den er als die
Wahrheit des Seins bezeichnet, findet hier nicht statt.

Ungeklärt ist jedoch bislang, welche Verweisungsfunktion Hei-
degger seiner Bildlichkeit vom Hinausstehen zuordnet. Offensicht-
lich ist es, daß sich in der Wahl dieses Ausdrucks eine markante Ver-
schiebung sprachlicher Aussagemöglichkeiten ankündigt, die das
gesamte Spätwerk Heideggers tragen wird.

Er setzt nicht mehr auf die sprachlichen Formen des traditionel-
len philosophischen Diskurses, als dessen Repräsentanten er immer
wieder die Metaphysik, aber auch die Logik bezeichnet. Diese Mittel
erscheinen ihm nicht geeignet, um zu zeigen, wie Wesen »west«. Er
ist davon überzeugt, daß der philosophische Umgang mit dem Sein,
dessen Regeln sich seit der Antike immer stärker zu Reglementierun-
gen des Denkens schlechthin verfestigt haben, nur ein starres Kon-
strukt vom Sein erzeugen kann. Seiner anfänglichen Geschehnis-Na-
tur beraubt, ist es zu einer Fixierung von Faktizität verkümmert. Der
Ausdruck ›Sein‹ deckt sich mit dem Testat ›etwas ist‹ und verliert sich
im selben Moment in der Bodenlosigkeit einer Abstraktion.

Wenn Heidegger nun, knapp zwanzig Jahre nach Sein und Zeit,
die Kritik an diesem scheinbar unvermeidlichen Automatismus,
durch den die Bedeutung des Seinsdenkens für den Menschen kaum
noch auszumachen ist, aufgreift, geht er deutlich über seine damalige
Feststellung einer ontologischen Unzulässigkeit hinaus. Denn nun
rückt die Betrachtung des menschlichen Wesens in den Vordergrund
– nicht allein durch Jean Beaufrets Frage nach dem Humanismus in-
itiiert.

Mit der Verwirklichung des Wesens im traditionellen Sinne bestätigt
der Mensch sein Sein, das ihn jedoch nur in den Seinsrang eines letzt-
lich beliebigen Seienden versetzt.

24

»Wir sind ja und sind doch nicht« – Der Mensch


