Susanne Mobuf3

Spuren —

Martin Heideggers
Denkweg der
spateren Jahre

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



Susanne Mobuf

Traces — Martin Heidegger’s Path of Thinking
in His Later Years

Martin Heidegger’s thinking after 1938 is characterized above all by
three major themes: the change in the image of man, the introduction
of a new concept of thinking and the proof that Being is >beyng in
relation«. In doing so, he relies, so the thesis of this book, on the
thinking of Franz Rosenzweig, which is already recognizable in the
formulation of »Being and Time«, but which continues to have a par-
ticularly intensive effect in the writings of the 1940s and 1950s. Both
Franz Rosenzweig and Martin Heidegger, with their drafts of New
Thinking, pose the question of the significance that philosophy can
possibly have in existentially challenging situations. Both see the re-
structuring of thinking as indispensable in order to be able to think
their concepts of man that place him in a special way in the »crossings
of the existing«.

The Author:

Susanne Mobuf3, born 1963, studied philosophy and history. Her doc-
torate and habilitation theses dealt with problems of medieval philo-
sophy. Mobuf has been a lecturer at the University of Hannover and
the University of Oldenburg since 1990. She has published widely on
existential philosophy. Her last publications with Alber are Existenz-
philosophie, 2 Vol. (2015) and Shadows of the Star. Martin Heideg-
ger’s Adaptation of Franz Rosenzweig’s Philosophy (2018).



Susanne Mobuf3

Spuren — Martin Heideggers Denkweg
der spateren Jahre

Martin Heideggers Denken nach 1938 ist vor allem durch drei grofse
Themen geprigt: den Wandel des Menschenbildes, die Einfithrung
eines neuen Begriffes vom Denken und den Nachweis, daf3 Sein »Seyn
in Beziehungc ist. Dabei stiitzt er sich, so die These dieses Buches, auf
das Denken Franz Rosenzweigs, das bereits in der Formulierung von
»Sein und Zeit« erkennbar ist, in den Schriften der 40er und 50er
Jahre aber in besonders intensiver Weise nachwirkt. Sowohl Franz
Rosenzweig als auch Martin Heidegger stellen mit ihren Entwiirfen
des Neuen Denkens die Frage nach der Bedeutung, die Philosophie
moglichweise in existentiell herausfordernden Situationen zukom-
men kann. Die Umstrukturierung des Denkens sehen beide als un-
verzichtbar an, um ihre Konzepte des Menschen denken zu konnen,
die ihn in besonderer Weise in die »Kreuzungsmitte des Seienden«
stellen.

Die Autorin:

Susanne Mobufs, Jahrgang 1963, ist seit 1990 an den Universititen
Hannover und Oldenburg titig. Verdffentlichungen vor allem zur
Existenzphilosophie. Zuletzt im Verlag Karl Alber: »Sternschatten.
Martin Heideggers Adaption der Philosophie Franz Rosenzweigs«
(2018).



’ MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen
gw%:ccrg FSC® C083411
Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2020
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49093-8



Inhalt

Vorwort . . . ...

1.1

VA

\'R

VIL.
Vil

VIIL.

XA

»Wir sind ja und sind doch nicht« — Der Mensch . . . . .
»Das langsame Wort des Seyns zu denken ist schwer« —
Philosophie . . . . . . .. ... L oL
»Denn die Erfahrung weiB ja nichts von Gegenstianden« —

DasneueDenken . . . . . . . . ... ... .. .. ..

»Aber das Seyn laBt nie im Seienden eine Spur« —
Seinsverlassenheit . . . . . . ... ..o Lo

»Doch sie wachen, die geheimen Wichter« —
Waichterund Hirten . . . . . . . . ... L.

»Erst wenn die Vierung von Welt ins Spiel kommt« —
Das Geviert . . . . . ... ... ... ...

»Eine andere Einheit ist es« — Im Zentrum des Sterns
»Die Kreuzungsmitte alles Seienden« — Verantwortung

»Wir gehoren in das Einfache« —Landund Weg . . . . .

»Einfiltig wandeln mit deinem Gott« — Instindigkeit
»Woran legt das Denken seine stille Hand?« — Denken . .

»Wann lernt der Mensch das Wohnen auf dieser Erde?« —
Sprache . . . . . ..o

»Uber dem Hause der Sprache« — Wort und Schweigen

145

163
172

184

212
223



Inhalt

X.  »So reicht sich eines dem anderen hinliber« — Das Gegnen 232
Xl.  »Du kamst als GruB mir entgegen« — Gesprach . . . . . 243
X111 »So siegelt Gott und so siegelt der Mensch auch« —

Offenbarung . . . . . . . ... Lo 247
XIl.  »Ein fester Stern iiber dem Land des Herzens« —

Achtsamkeit . . . . . ... Lo oo 253
Xlll.  »Wir wissen, daB wir ein Gang sind zum Seyn« —

ZweiWege . . . . .. ..o 274
XIV.  »Im Lichten wohnen wir hérend« — lhr Ziel . . . . . . . 293
Ausblick . . . . . ..o oo 306
Nachweis der Uberschriften-Zitate . . . . . . . ... .. .. 309
Literaturverzeichnis . . . . . . . . . ... .. .. 311



Vorwort

Das Interesse an der Philosophie Martin Heideggers fokussiert, an-
ders als bei vielen anderen Denkern, sehr unterschiedliche Schwer-
punkte.

Systematische Untersuchungen stehen neben Darstellungen, die
sich seinem Verhalten wihrend der Zeit des Nationalsozialismus zu-
wenden. Stimmen, die das Entfernen seiner Schriften aus den Biblio-
theken fordern, erklingen neben solchen, die nach Phasen der Kon-
zentration auf ideologische Auseinandersetzungen fiir eine Riickkehr
zur reinen Text-Auslegung pladieren.

Wo verorten sich die folgenden Betrachtungen innerhalb dieses
Feldes moglicher Interpretationen? Sie werben fiir eine philosophie-
geschichtlich orientierte Analyse von Heideggers spiteren Werken
unter ausdriicklicher Einbeziehung seiner Verlautbarungen der 30er
und 40er Jahre. Doch geht es dabei nicht darum, ein Stiick Philo-
sophiegeschichte ausschlieSlich in historischer Perspektive zu rekon-
struieren. Zielfithrend ist die Frage, ob Heideggers Denken in eine
fruchtbare Diskussion dariiber einbezogen werden kann, wie Philo-
sophie sich im 21. Jahrhundert definiert und positioniert.

Vor diesem Hintergrund stehen zwei seiner Konzepte im Mittel-
punkt: der Begriff des Menschen und der Versuch, ein »Neues Den-
ken« zu begriinden.

Die Betrachtung dieser beiden Aspekte zeigt, dafs Heidegger we-
sentliche Grundansichten des Diskurses, der sich im Kontext west-
licher Rationalitdt entwickelt hat, einer Umdeutung unterzieht, die
zu einer Umwertung des Begriffes vom Denken selbst fiithrt. Seine
Arbeit der Modifizierung gilt dabei speziell den Begriffen der Zeit-
lichkeit, der Kausalitdt und des Subjekts.

Es spricht einiges dafiir, daf$ Heidegger die Deutung dieser Motive in
Auseinandersetzung mit der Philosophie des jiidischen Denkers
Franz Rosenzweig vollzieht. Damit féllt die Aufmerksamkeit auf die
Ansichten eines unkonventionellen Denkers, der sowohl zur Zeit

9



Vorwort

Heideggers, als auch heute, eher am Rande akademischen Philoso-
phierens steht.

So schwingt in den folgenden Seiten auch die Uberlegung mit,
ob es Zufall ist, daf sich Heidegger fiir sein Vorhaben einer neuen
Bestimmung der Philosophie auf eine Sicht der Welt bezieht, die
teilweise andere Akzente setzt, als er sie in den Werken etablierter
Theoretiker vorfand. Explizit stiitzt er sich stets auf das griechische
Denken, dessen Terminologie er in allen Phasen seines Schaffens be-
leuchtet. Doch schlief8t diese Zentrierung nicht den Bezug auf An-
sichten aus, die in ihrer subversiven Unmittelbarkeit gerade das
Nicht-Gesagte des traditionell geprigten BewufStseins artikulieren.

Unter dieser Ausrichtung gewinnt Heideggers Denkweg der spiteren
Jahre, das heif3t von Ende der 30er bis Ende der 60er Jahre, besondere
Aktualitdt. Denn er kann Beispiel fiir eine produktive Auseinander-
setzung mit Beziigen des Philosophierens sein, die bislang im Rah-
men der etablierten Denktradition weniger beriicksichtigt wurden.
Seine Hinwendung zu dstlichen Weisheitslehren, deren Erforschung
seit geraumer Zeit stattfindet, ist ein anderes Beispiel einer nicht
selbstverstindlichen Bereitschaft, Kritik des Vernunftbegriffes, wie
er der eigenen intellektuellen Geschichte entspricht, mit der Offen-
heit fiir andere Deutungsansitze zu verbinden.

Wird vor diesem Hintergrund nach Heideggers Auseinandersetzung
mit Quellen gefragt, die ihn faszinierten und inspirierten, wird sein
Denken in einer noch kaum beachteten Perspektive wahrnehmbar.
Denn es antwortet auf die Frage, wie weit der Funktionsrahmen west-
licher Rationalitit tatsichlich erweitert werden kann, um auf Erfor-
dernisse der Zeit reagieren zu konnen. Eine solche Selbstiiberpriifung
des Denkens ist nach wie vor unverzichtbarer Bestandteil von Phi-
losophie. Thre Diskurs-iibergreifende Ausrichtung erscheint heute
wichtiger denn je.

Zentrale Gedanken aus den Schriften von Martin Heidegger und
Franz Rosenzweig werden unter Beriicksichtigung ihrer themati-
schen Eigenheiten in Relation gesetzt. Eine solche motivische Eng-
fithrung bietet sich an, da es nach deren Kompatibilitit zu fragen gilt.
Beide Theoretiker traten mit ihren je spezifischen Mitteln fiir die
Formulierung eines »Neuen Denkens« ein, das Rosenzweig in der

10



Vorwort

kurzen Zeit seines Schaffens nur skizzieren, Heidegger hingegen
weitrdumig entfalten konnte.

Da bei dem Versuch, die Genese dieses Denkens zu rekonstruie-
ren, kaum auf vorbereitende Arbeiten zuriickgegriffen werden kann',
erschien es sinnvoll, die genannten Werke der Forschungsliteratur
begleitend zu rezipieren, sie jedoch nicht explizit in die Textgestal-
tung einzubeziehen.

! Wenige Arbeiten gehen bislang in unterschiedlichem Umfang auf die Frage einer
Resonanz des Denkens von Franz Rosenzweig in Heideggers fritheren Werken ein:
Freund, Die Existenzphilosophie Franz Rosenzweigs. Ein Beitrag zur Analyse seines
Werkes »Der Stern der Erlosung«, Lowith, M. Heidegger und F. Rosenzweig. Ein
Nachtrag zu »Sein und Zeit«, Gordon, Rosenzweig and Heidegger. Between Judaism
and German Philosophy und Higgins, Speaking and thinking about God in Rosen-
zweig and Heidegger. Dessen mogliche Fortwirkung im Spatwerk Martin Heideggers
ist bisher nicht niher untersucht worden.

11






l. »Wir sind ja und sind doch nicht« —
Der Mensch

Im Jahr 1946 wendet sich der franzosische Intellektuelle Jean Beauf-
ret mit der Frage an Martin Heidegger, wie seiner Einschdtzung nach
dem Begriff des Humanismus wieder Sinn zu verleihen sei'. Dessen
momentane Deutung wird damit offensichtlich als problematisch be-
trachtet, nicht jedoch seine generelle Relevanz in schwieriger Zeit?.
Denn gerade in diesen ersten Monaten nach dem Ende des Krieges
scheint ein besonderes Interesse am Gedanken des Humanismus zu
bestehen, wie auch die aufSergewohnliche Beachtung bezeugt, die
dem Vortrag Der Existentialismus ist ein Humanismus entgegen-
gebracht wurde, den Jean-Paul Sartre Ende Oktober 1945 in Paris
hielt. Dafs er mit einigem argumentativen Geschick letztlich zu dem
Ergebnis gelangt, der Existentialismus konne als Humanismus be-
trachtet werden, war nicht ohne weiteres zu erwarten. Denn wihrend
existentialistische Uberzeugung eine Definition, die das Wesen des
Menschen iiber seine Existenz hinaus beleuchten will, ausschlief3t,
basiert humanistisches Denken gerade auf dieser Vorstellung®. Das

U Brief iiber den >Humanismus« (in: Wegmarken), S. 344: »Sie fragen: Comment re-
donnet un sens au mot >Humanisme<?« Samtliche Hervorhebungen in den Zitaten
entsprechen den jeweiligen Textausgaben. Einfache Anfiihrungszeichen im Text mar-
kieren inhaltliche Hervorhebungen, die keine Zitate sind.

2 In seinem Artikel in Die Zeit mit dem Titel Der Wandel des abendlindischen Den-
kens. Heidegger und sein Brief an Jean Beaufret skizziert Vietta 1948 diese Atmo-
sphire der Dringlichkeit: »Dieses Gesprich auf dem weltabgeschiedenen Gebirgsgip-
fel aber dreht sich um Fragen, die gegenwirtig alle europiischen Denker bewegen:
Sind Ethik und Humanismus noch Realititen oder nur blofle Schatten abendlin-
discher Uberlieferung?«

3 Der Begriff von Humanismus, der hier zugrunde gelegt wird, folgt im Wesentlichen
den Ansichten, die Giovanni Pico della Mirandola 1486 in seiner Oratio de hominis
dignitate vertritt. Die dort artikulierten Thesen der Willensfreiheit und Entwick-
lungsfihigkeit des Menschen basieren auf der Uberzeugung, daf8 die Verwirklichung
der menschlichen Wiirde stets als eine Anniherung an das Géttliche zu verstehen ist.
Heidegger notiert zum Begriff »Humanismus«: »Bildung / Bilden — der Menschen —
nach einem >Bild< — gestalten?? sMachen« — Was?« Zum Ereignis-Denken I, V, S. 736.

13



»Wir sind ja und sind doch nicht« — Der Mensch

Wesen bestimmt den Menschen zu dessen fortschreitender Vervoll-
kommnung.

Mit Blick auf die lange Geschichte des Humanismus-Begriffes
erscheint dieses als eine Konstante, die ihn als Ausdruck eines uni-
versell giiltigen Bildes vom Menschen ausweist.

Ein solcher Entwicklungsoptimismus kann jedoch nur unter der
Voraussetzung angenommen werden, daf3 die existentielle Situation,
in der ein Mensch seine Wahl des anzustrebenden Zieles trifft, einen
relativ geringen Einfluf3 auf diese austibt. Denn er muf$ grundsitzlich
in jedem Augenblick in der Lage sein, sich fiir das Gute, das gut in
Ansehung eines absolut gesetzten Wertes ist, zu entscheiden und da-
mit eventuell behindernde Faktoren zu iiberwinden. So bemerkens-
wert selbst die frithen Bestrebungen, die Freiheit der menschlichen
Personlichkeitsgestaltung zu denken, auch sind, findet diese ihr Re-
gulativ doch in der Vorstellung eines Idealbildes des Menschen, das
festlegt, was als seine Menschhaftigkeit zu betrachten ist.

MufSte nicht unter Beriicksichtigung einer solchen Sicht von
Humanismus Sartres Feststellung, er sei mit dem Existentialismus
vereinbar, iiberraschen? Hatte er nicht vor allem 1943 in Das Sein
und das Nichts das Gegenteil behauptet, wenn er die Essenz als ab-
hingig von der Existenz und ihren konkreten Bedingungen dar-
gestellt hatte? Wie vertrigt sich der Glaube an eine grundsitzliche
Perfektionierungspotenz des Menschen mit Sartres Bild vom existen-
tiellen Entwerfen, in dem das Individuum mit jeder Entscheidung
und Handlung zwangslaufig seine Personlichkeit ausbildet, ohne sich
damit einem Idealzustand annidhern zu wollen? Ist diese permanente
Konturierung des eigenen intellektuellen und charakterlichen Profils
wirklich mit der humanistischen Vorstellung der Bildung des Men-
schen zum Besseren vereinbar?

Und warum laf3t er sich tiberhaupt auf die Herausforderung ein,
sein Denken nun in dieser Form zu erkliren? Der Hinweis darauf, daf3
er in seinem Vortrag detailliert auf Kritik eingehen wollte, die ihm
von verschiedener Seite entgegenbracht wurde, ist eine mogliche,
wenngleich kaum ausreichende Antwort. Vorstellbar ist es auch, daf3
er den Existentialismus seinen Landesleuten als Denken der Stunde
empfehlen wollte, wohl wissend, wie emotional aufgeladen die Situa-
tion im Frankreich jener Tage war*. Nach Jahren, in denen Dichoto-

+ Elkaim-Sartre schreibt in ihrem Vorwort der franzosischen Ausgabe mit Blick auf
die Diskussion, die dem Vortrag vorausgegangen war: »[...] Sartre n’en devenait pas

14



»Wir sind ja und sind doch nicht« — Der Mensch

mien von Freund und Feind, Gegner und Verbiindetem, Mitlaufer
und Widerstindler, Verriter und Vertrautem die Wahrnehmung des
Menschen beherrschten, schien ein immenses Bediirfnis nach dem
wirklich umfassenden Bild des Menschen zu bestehen, das es erlau-
ben wiirde, iiber alle nationalen und politischen Griben hinweg das
Menschhafte zu denken. Denn wie sonst sollten die Differenzierun-
gen, die nicht nur Vilker voneinander, sondern sogar die intimsten
Beziehungen von Familien und Freunden untereinander spalteten,
allmahlich vermittelt und der Ubergang zu einem Miteinander des
Vertrauens eingeleitet werden? Bedurfte die Hoffnung auf eine ge-
meinsame Zukunft nicht gerade der Gewisheit, daf3 der Mensch,
wenn er nicht situativ daran gehindert wird, sich auf eine Form seiner
selbst hin entwerfen wiirde, die zugleich das Wesen aller beschreibt?

Sartre wuf3te um das Bediirfnis vieler Franzosen nach einer Ori-
entierung, wie mit dem Anderen, der sich in der Vergangenheit in so
vielfaltiger Weise zu distanzieren schien, in Zukunft umzugehen sei.
Und er wufSte um das Risiko, daf sein Begriff vom Existentialismus
gerade diese Bewihrung als Philosophie, die in einer Krisenzeit zu
wirken vermag, nicht bestehen wiirde. Interessant ist es vor diesem
Hintergrund, daf8 er zwei Arten von Humanismus unterscheidet.
Den Versuch, ihn als Theorie zu deuten, »die den Menschen als
Zweck und hochsten Wert ansieht«®, verwirft er, da das Konzept des
Wertes, das hier angesetzt wird, sich nicht verifizieren lafit.

»Es gibt aber einen anderen Sinn von Humanismus, der im
Grunde folgendes meint: der Mensch ist stindig aufSerhalb seiner
selbst; indem er sich entwirft und verliert auflerhalb seiner selbst,
bringt er den Menschen zur Existenz, und andererseits kann er exi-
stieren, indem er transzendente Ziele verfolgt; [...].«®

Diese Erlduterung betont zwar die Entwicklungsfihigkeit des
Menschen, geht aber nicht auf deren zielgerichtete Realisierung ein.

Sartre verweist selbst auf jene Ablehnung des Humanismus, die
er 1938 einem Protagonisten seines Romans Der Ekel in den Mund
legt”. Der Verwunderung dariiber, daf8 er nun seine Theorie der
menschlichen Freiheit, die ein permanentes Entwerfen voraussetzt,

moins, dans |’esprit de bien des gens, 'antihumaniste par excellence: il démoralisait les
Frangais au moment oti la France, en ruines, avait le plus besoin d’espoir.« S. 11.

5 Der Existentialismus ist ein Humanismus, S. 175.

¢ Der Existentialismus ist ein Humanismus, S. 175.

7 Der Ekel, S.135: »[...] ich werde nicht die Dummheit begehen, mich als <Anti-
Humanisten> zu bezeichnen. Ich bin kein Humanist, das ist alles.«

15



»Wir sind ja und sind doch nicht« — Der Mensch

als Humanismus deklariert, greift Sartre vor, indem er diesen nur in
reduzierter Form zuldflt. Auf den Gestaltungscharakter des Men-
schen weist er hin, doch dessen Interpretation als fortgesetzte Opti-
mierung blendet er aus. Natiirlich gab es fiir Sartre keinerlei Ver-
anlassung, diesen Aspekt einer historisch bedingten Sicht des
Humanismus zu beriicksichtigen, zumal es fiir ihn dadurch schwieri-
ger geworden wire, ihn mit seinem eigenen Denken zu vergleichen.
Durch seine Deutung dessen, was als Humanismus zu bezeichnen ist,
ermoglicht er dessen Vereinbarkeit mit dem Gedanken des Existen-
tialismus, was letztlich dafiir spricht, wie sehr Sartre an deren Nach-
weis gelegen war.

Wie briichig jedoch das Entwicklungspotential des Einzelnen er-
scheinen muf}, wenn es nicht im Gedanken an ein Vorbild des
Menschhaften aufgefangen wird, kann Sartres Darstellung kaum ver-
bergen. Denn einerseits stiitzt er diese auf die Feststellung, daf ein
Individuum mit jedem Wert, den es fiir sich wihlt, die Menschheit
wihlt®, andererseits rdumt er ein: »Aber ich kann mich nicht auf
Menschen verlassen, die ich nicht kenne, und mich dabei auf die
menschliche Giite oder das Interesse des Menschen fiir das Wohl der
Gesellschaft stiitzen, da der Mensch frei ist und es keinerlei mensch-
liche Natur gibt, auf die ich bauen konnte.«’

Basiert humanistisches Denken nicht genau auf dieser Annah-
me, die das Vertrauen in ein Gemeinsames der Menschen dadurch
rechtfertigt, daf3 sie den scheinbar unbegrenzten Entscheidungsrah-
men menschlicher Freiheit an die Pramisse bindet, letzten Endes stets
eine Wahl des Guten zu treffen? Sartres Behauptung, nichts konne
gut fiir einen Einzelnen sein, ohne daf es zugleich das Gute fiir alle
wirel9, reibt sich an zwei Hindernissen. Zum einen an der erwihnten
Unsicherheit, die aus der Unkenntnis des Anderen, die durch keine
Formel des Menschhaften dauerhaft {iberbriickt werden kann, resul-
tiert, und zum anderen daran, daf8 das Wihlen selbst zwar eine zielge-
richtete Aktion ist, der allerdings kein bestimmender Wert inhériert.

8 Der Existentialismus ist ein Humanismus, S. 151. Dazu auch S. 150: »Und wenn wir
sagen, der Mensch ist fiir sich selbst verantwortlich, wollen wir nicht sagen, er sei
verantwortlich fiir seine strikte Individualitit, sondern fiir alle Menschen.«

9 Der Existentialismus ist ein Humanismus, S. 160.

10 Der Existentialismus ist ein Humanismus, S. 151: »Wihlen, dies oder das zu sein,
heif3t gleichzeitig, den Wert dessen, was wir wihlen, zu bejahen, denn wir kénnen
niemals das Schlechte wihlen; was wir wihlen, ist immer das Gute, und nichts kann
gut fiir uns sein, ohne es fiir alle zu sein.«

16



»Wir sind ja und sind doch nicht« — Der Mensch

Warum sollte eine Wahl, die auch andere Menschen betrifft, auto-
matisch eine Entscheidung zum Guten sein, wenn mit den Anderen
aufgrund ihrer wesentlichen Freiheit nicht voraussetzungslos zu
rechnen ist?

Die Konzeption des Existentialismus, die Sartre vertritt, emp-
fingt ihre bestechende Radikalitit gerade aus dieser Unsicherheit
fremdem und eigenem Verhalten gegeniiber, die in jede Entscheidung
einbezogen und in jeder Handlung iiberwunden werden mufi. Dies
rdumt aber auch die Mdoglichkeit des Scheiterns, des Irrtums oder
des Versagens ein, revidierbar, doch unvermeidbar.

Was Sartre als Humanismus der zweiten Art bezeichnet, be-
schreibt dieses Charakteristikum menschlichen Verhaltens. Doch
handelt es sich dabei wirklich um eine humanistische Auffassung?
Existentieller Entwurf bedeutet nicht zwangsldufig Entwicklung,
sondern lediglich Uberschreitung des gegenwirtigen Seins. Deren
Ausrichtung bleibt unkalkulierbar und im Grunde moralisch neutral,
da sie nicht an sich bewertbar ist. Wenn diese Neutralitit in einem
Konzept des Werthaften aufgehoben werden soll, das sich in Maf3-
stiben von Gut und Nicht-Gut beurteilen lifst, dann zeigt Sartres
Erlduterung, das Gute sei allein deswegen gut, weil es der Einzelne
im Wissen um die Anderen wihlt, wie dicht er humanistisches und
existentielles Denken hier aufeinander zufiihrt. Ersteres wiirde den
Menschen das Gute wihlen lassen, weil es dem Wesen des Menschen
entspricht; letzteres, weil es gut fiir jeden Einzelnen sein wird.

Sartres Argumentation trigt freilich nur dann, wenn man bereit
ist, seiner Sicht des Humanismus zu folgen. Diese, so kann festgehal-
ten werden, ist wohl eine mogliche, aber keine selbstverstindliche
Deutung jenes Versuches, eine theoretische Bestimmung der
menschlichen Natur mit dem Anspruch universeller Giiltigkeit zu
formulieren.

Richtungweisend fiir die weiteren Uberlegungen ist nun weni-
ger die spezifische Ausformung, die Sartre seiner Darstellung vom
Humanismus gegeben hat, als vielmehr die mutmaflliche Vorausset-
zung, aus der sie resultiert. Denn er versprach sich scheinbar eine
groflere Akzeptanz existentialistischen Denkens, wenn er es als kom-
patibel mit dem humanistischen Begriff des Menschen erweisen
konnte. Das die Menschen Einende galt es aufzuzeigen, selbst wenn
dafiir die grundlegende Annahme des Existentialismus, die mensch-
liches Handeln als unberechenbar im Gebrauch der Freiheit ansieht,
ein Stiickweit relativiert werden mufSte.

17



»Wir sind ja und sind doch nicht« — Der Mensch

Es verwundert vor diesem Hintergrund kaum, daf$ auch Jean Beaufret
daran interessiert ist, eine Form von Humanismus fiir die Gegenwart
nutzbar zu machen. Erstaunlich ist jedoch der Adressat, an den er
seine Bitte um Beurteilung einer solchen Mdglichkeit richtet. Mit
einigen Ausziigen aus Schriften von Martin Heidegger hatte er Be-
kanntschaft gemacht; ein persénlicher Kontakt kam in Freiburg zu-
stande, wo Beaufret Heidegger im September 1946 das erste Mal be-
suchte. Doch was wufdte Beaufret wirklich von Heidegger und
seiner politischen Positionierung, die im selben Jahr zum Entzug der
Lehrbefugnis fiihrte? In einem Moment, den Heidegger in seinen
Anmerkungen kommentiert'?, erreicht ihn eine Anfrage von nicht
unbetrachtlichem Gewicht aus der Feder eines franzdsischen Bewun-
derers. Wer sich in dieser Zeit zum Thema Humanismus duflert, trifft
nicht nur Aussagen von philosophischer Bedeutung. Er trigt damit, je
nachdem, in welchem Umfang seine Einlassungen zur Kenntnis ge-
nommen werden, dazu bei, Vertrauen in das menschliche Handeln zu
legen — und dies im Angesicht der Spuren von Krieg und Vernich-
tung. Sicherlich steht auch die Glaubwiirdigkeit von Philosophie auf
dem Spiel, als Wissenschaft ebenso wie als existentielle Theorie.
Denn jetzt gilt es Vergangenes zu reflektieren und vor allem hieraus
Erkenntnisse fiir die Ausrichtung zukiinftigen Wirkens in Differenz
und Gemeinsamkeit zu gewinnen. Die Fassungslosigkeit iber das to-
tale Versagen der Vernunft im nationalsozialistischen Deutschland
noch spiirend, gilt es abzuwigen, ob ein derart beschidigtes Instru-
ment noch zu verldflicher Orientierung taugt — fiir deutsche Intel-
lektuelle, aber nicht nur fiir diese.

Jean Beaufret fragt Martin Heidegger also, ob dem Begriff des
Humanismus wieder Sinn verliechen werden konne, und bereits die
Formulierung zeigt, daf3 es hier nicht um den Abschied von einem
Gedanken, sondern dessen Aktualisierung geht.

In seiner Antwort ldfst Heidegger keinen Zweifel daran aufkom-
men, daf3 er eine Erneuerung humanistischen Denkens, dessen erste

1 Seit 1945 stand Heidegger in brieflichem Kontakt zu Jean Beaufret.

2 »Der Hinauswurf aus der Universitit [...] Es stellt sich mit der Zeit als ein Vor-
gehen heraus, das an das Ubelste grenzt, was Deutsche gegen Deutsche aushecken und
das im Bereich, wo angeblich Wahrheit und Sittlichkeit und Ehre und Ansehen der
Wissenschaft und der Kultur in besonderer Weise gewahrt sein sollen.« Anmerkun-
gen I-V, 1, S. 791f. Eine biographische und werkgeschichtliche Einordnung nimmt
Denker in: Martin Heideggers Brief iiber den Humanismus vor.

18



»Wir sind ja und sind doch nicht« — Der Mensch

Erscheinung er als »romisch« bezeichnet?, fiir ausgeschlossen hiilt.
Der Grund hierfiir liegt nicht etwa darin, daf$ er den Anspruch, das
Wesen des Menschen bestimmen zu kdnnen, generell fiir falsch, son-
dern fiir unzureichend begriindet halt. So reicht die gingige Kenn-
zeichnung als animal rationale hierfiir nicht aus, auch wenn die Grie-
chen deren Gehalt seiner Ansicht nach in seither nicht mehr
erreichter Tiefe erahnten.

Nun wire es irrefithrend, Heideggers Suche nach der Grund-
legung des menschlichen Wesens als Konzentration auf eine mog-
liche Fundierung in der Vergangenheit zu verstehen. Im Vorgriff auf
spiter zu Zeigendes kann bereits an dieser Stelle darauf hingewiesen
werden, daf3 dem Besonderen des Menschen niemals allein durch den
Blick auf seine »Wesensherkunft« nahezukommen ist, sondern daf3
gleichermaflen dessen »Wesenszukunft« bedacht werden muf. So ist
der Mensch als animal rationale zwar vernunftbegabt, doch ist dieses
lediglich eine Eigenschaft, die ihn von anderen Lebewesen unter-
scheiden soll. Den Weg zur Denkbarkeit des Menschhaften — seiner
»humanitas« — weist eine solche Sicht nicht'*. Denn dem Begriinden-
den mufs, davon ist Heidegger iiberzeugt, stets ein noch Ausstehen-
des hinzugedacht werden, wobei es bei diesen beiden temporiren und

13 Brief iiber den sHumanismuss, S. 322. Wie gering Heidegger zeitgenossische Aus-
priagungen vermeintlich humanistischen Denkens schitzt, zeigt seine Bemerkung
Ende der 30er Jahre:

»Im Grunde ist auch dieser Nietzschesche-Burckhardtsche-Georgische-Rilkesche Hu-
manismus, gewiirzt mit volkisch-rassischen Beigaben, nur der Ausweg des heutigen
Gebildeten, der ihnen erlaubt, was Nietzsche und Burkhardt — ganz verschieden zur
Entscheidung stellten, namlich die Entscheidung iiber den Menschen als das neuzeit-
liche historische Tier zu umgehen und diese Umgehung zu verschleiern.« Uberlegun-
gen VII=XI, IX, S. 200. Und 1949 schreibt er: »Den meisten bleibt fiir immer verbor-
gen, dafl im Denken, wenn es ein Denken ist[...], sich das eigentliche Handeln
ereignet; daf in diesem Handeln eine hohe Menschenwesenliebe sich ereignet, die
des Aufputzes der verkiindeten Humanitit nicht bedarf, deren Propaganda alles ver-
dirbt.« Anmerkungen VI-IX, VIII, S. 266. 1948 stellt Heidegger das bauende Denken
sogar in eine gewisse Distanz zum Humanismus: »So wesentlich gehort die Sage des
Unterschieds [...] in die Welt-Stille, daf$ sie um alles iibrige sich nicht kiimmern kann,
weder um den Humanismus, noch um die Herrschaft des Glaubens, [...].« Anmer-
kungen VI-IX, VI, S. 21.

4 »AufSerdem aber und vor allem anderen bleibt endlich einmal zu fragen, ob iiber-
haupt das Wesen des Menschen, anfinglich und alles voraus entscheidend, in der
Dimension der Animalitas [!] liegt. [...] Die Metaphysik denkt den Menschen von
der animalitas her und denkt nicht zu seiner humanitas hin.« Brief iiber den »Huma-
nismuss, S. 323.

19



»Wir sind ja und sind doch nicht« — Der Mensch

essentiellen Spannkriften eher deren Funktion als ihre Beschaffen-
heit zu reflektieren gilt.

Der Begriff des Wesens bezeichnet also keine vorgreifende Pra-
gung, die den Menschen seine Natur erkennen laft, sondern eher
eine vorlaufende Unerfiilltheit, die seine Bestimmung offenlegt.
Heideggers vielleicht allzu konstruiert wirkende Formulierung, »das
Wesen west«?®, driickt diesen Sachverhalt aus, indem sie auf den Ge-
schehnischarakter der »Wesenserfahrung« deutet. Die Reflexion
ihrer Ermoglichung bildet den gedanklichen Kern seiner Schriften
seit Mitte der 40er Jahre. Der Brief iiber den >Humanismus< stellt
nicht das erste, aber ein sehr markantes Zeugnis dieses Ringens um
Artikulation einer tieferen Wesenzugehorigkeit des Menschen dar.
Im sprachlichen Entfaltungsrahmen der Ausdriicke von Horigkeit
und Horen wird Heidegger bis in seine letzten Werke versuchen, das
Wesen des Menschen als Verweisungsgeste auf ein Anderes zu deu-
ten, dessen Beschreibbarkeit jedoch weit hinter seine Denkbarkeit zu-
riickfallen wird. Die folgenden Betrachtungen werden explizit dieser
Bewegung eines Denkens gelten, das sich in einem Ursprung eigener
Giiltigkeit zu verorten sucht.

Nun konnte festgestellt werden, dafl Heidegger mit dem Termi-
nus >Wesen< eine Verwirklichungsstruktur menschlichen Seins be-
nennen will, die sich von Sartres Auffassung nicht signifikant abhebt.
Denn auch dieser hatte darauf hingewiesen, dafl Essenz permanente
Uberschreitung des gegenwirtigen Seinszustandes in einen existen-
tiellen Modus des >noch-nicht« impliziert. In der Akzentuierung des
Entwurfscharakters menschlichen Seins mégen beide Positionen tat-
sichlich kaum differieren. Doch erginzt Heidegger eine Dimension
dieses Gedankens, die Sartre fremd bleibt. Fiir ihn bezeichnet der Be-
griff vom Wesen nicht nur eine Beschaffenheit des Menschen, son-
dern ein seinsgeschichtlich Ausstehendes, womit er iiber das dem
Menschen Geméfle hinausdenken will.

Doch wohin? In provisorischer Giiltigkeit mag hier die Antwort
geniigen: Auf das dem Menschen Mogliche. Etwas steht aus, in des-
sen Erfahrung der Mensch vorzudringen vermag. Dieses ahnungsvoll
Priasente unterliegt keinesfalls den Einfliissen der Beliebigkeit, da es
als bestimmend das menschliche Wesen ausmacht, ohne bereits von

15 Zum Beispiel in der Formulierung: »Die Metaphysik verschliefSt sich dem ein-
fachen Wesensbestand, da3 der Mensch nur in seinem Wesen west, indem er vom
Sein angesprochen wird.« Brief iiber den >Humanismuss, S. 323.

20



»Wir sind ja und sind doch nicht« — Der Mensch

dessen augenfilliger Verwirklichung etwa im Sinne eines sich ent-
werfenden Individuums eingeldst zu werden, wie es Sartre erwihnt.
In seiner Deutung handelt es sich bei der Unvorhersehbarkeit essen-
tieller Entwiirfe um ein Zeichen menschlicher Freiheit, die sich kei-
nesfalls einer Vorstellung von einem zu Verwirklichenden im Sinne
Heideggers beugen wird.

So verzichtet Sartre in seiner Konzeption des Humanismus —
zumindest aus Heideggerscher Perspektive betrachtet — mit ihrer Be-
tonung dessen, was allen Individuen gemeinsam ist, letztlich auf die
Reflexion dessen, was dem Menschen moglich ist. Andererseits gibt
Heidegger mit seiner stets im Raum des Denkbaren, doch kaum Sag-
baren verharrenden Vorstellung eines iiber das Wesen des Menschen
hinausgreifenden Kontextes, in dem sich die wahre Menschhaftigkeit
zu erkennen gibt, den entscheidenden Vorzug von Sartres Humanis-
mus-Begriff auf. Denn ihm ging es darum, die Unkalkulierbarkeit
individuellen Handels und Verhaltens in eine Bestimmung des
menschlichen Wesens zu integrieren, um jeden Anschein einer ziel-
gerichteten Entwicklung dieses Agierens zu vermeiden. Dieser Ge-
danke war fiir Sartre entscheidend, wollte er Freiheit in ihrer ganzen
ungeschiitzten Radikalitit prisentieren.

Auch wenn Heidegger schreibt, dafi er einen Humanismus »selt-
samer Art«'6 vertritt, weil er zugunsten des Menschhaften tiber den
Menschen hinausdenkt, scheint er doch ein Element klassischer De-
finitionen zu streifen. Denn die Uberzeugung, daf der Mensch ein
bildungsfahiges Wesen hat, ist Grundlage des Glaubens an seine Ver-
wirklichungspotenz, die iiber das Maf3 des gegenwiirtig Faf$baren hin-
ausweist. Heidegger hypostasiert damit das Entwicklungsvermogen
zum Entwurfsdiktat des Menschen, dem dieser sich zu fiigen hat,
wenn er das ihm Mégliche nicht verfehlen will.

Bereits im Brief tiber den >Humanismus« deutet sich ein Pro-
blemhorizont an, der die Lektiire von Heideggers Texten zunehmend
priagen wird und auf den er selbst — freilich nicht als Hindernis ge-
dacht — hinweist, wenn er schreibt: »>Humanismus< bedeutet jetzt,
falls wir uns entschlieflen, das Wort festzuhalten: das Wesen des
Menschen ist fiir die Wahrheit des Seins wesentlich, so zwar, dafi es
demzufolge gerade nicht auf den Menschen, lediglich als solchen, an-
kommt. Wir denken so einen sHumanismus« seltsamer Art.«"

16 Brief iiber den »Humanismuss, S. 345.
7 Brief iiber den >Humanismus¢, S. 345. In Platons Lehre von der Wahrheit (in:

21



»Wir sind ja und sind doch nicht« — Der Mensch

Genau dieses Gespiir fiir etwas, das den Menschen iiber sich
selbst hinausweist und das Denken erst in der Konzentration auf die-
ses >mehr« zur Ruhe kommen l&ft, spricht Heidegger den Griechen
zu, und nicht nur ihnen. Auch in der Dichtung Friedrich Hélderlins
sieht er einen Ausdruck des Versuches, »das Geschick des Wesens des
Menschen anfinglicher« zu denken’s.

Bereits in der Deutung des griechischen Menschenbildes bei den
Roémern meint er den Beginn einer fatalen Bewegung der Verfla-
chung ausmachen zu konnen, die noch heute das Denken daran hin-
dert, zu sich zu finden. Inbegriff dieses fortschreitenden Prozesses der
Vernachlissigung des Denkbaren ist fiir Heidegger die Metaphysik,
die er auch in diesem Text als Synonym fiir Seinsvergessenheit setzt.
Denn sie versiumt es seiner Interpretation nach, in einer urspriing-
lichen Schlichtheit nach dem Wesen des Seins zu fragen, das nur in
der Frage nach dem Wesen des Menschen, in dem es sich entwirft, zu
suchen ist. Statt dessen konzentriert sich Metaphysik auf die Erschei-
nungen des Seins in ihrer Seiendheit und greift damit zwar wohl auf
Seiendes, jedoch nicht auf dessen Moglichkeits-Kontext zuriick. Auch
diese Ansicht charakterisiert Heideggers Denken in der zweiten Half-
te seines Lebens und wird im Folgenden in wiederholten Ansitzen zu
rekonstruieren sein.

Daf3 das Versaumnis der Metaphysik jedoch nicht nur ein Pha-
nomen von wissenschaftlicher Relevanz, sondern von seinsgeschicht-
lichem Ausmaf3 ist, betont Heidegger immer wieder. Denn in ihrer
scheinbaren Kompetenz fiir die Bestimmung des menschlichen We-
sens verhindert Metaphysik jedes »anfinglichere« Fragen, das seiner
Auffassung nach allein einen unverstellten Blick auf das zuldfSt, was
Sein sein kann. »Demgemifs bleibt jeder Humanismus metaphy-
sisch.«!

Wie infektios dieser Einfluf8 der Metaphysik ist, der tatsich-
liches Begreifen verhindert, wird auch daran deutlich, dafd jeder Ver-
such, sich ihm zu entziehen, scheitern muf, solange er sich ihrer Ter-

Wegmarken) heifit es: »Der Beginn der Metaphysik im Denken Platons ist zugleich
der Beginn des s>Humanismus. [...] Hiernach meint JHumanismus«< den mit dem Be-
ginn, mit der Entfaltung und dem Ende der Metaphysik zusammengeschlossenen
Vorgang, dafl der Mensch nach je verschiedenen Hinsichten, jedesmal aber wissent-
lich in eine Mitte des Seienden riickt, ohne deshalb schon das hochste Seiende zu
sein.« S. 236.

18 Brief iiber den sHumanismus, S. 320.

9 Brief iiber den >Humanismus«, S. 321.

22



»Wir sind ja und sind doch nicht« — Der Mensch

minologie bedient. Mit Blick auf Sartres Begrifflichkeit schreibt Hei-
degger: »[Er] spricht [...] den Grundsatz des Existentialismus so aus:
die Existenz geht der Essenz voran. Er nimmt dabei existentia und
essentia im Sinne der Metaphysik, die seit Platon sagt: die essentia
geht der existentia voraus. Sartre kehrt diesen Satz um. Aber die
Umbkehrung eines metaphysischen Satzes bleibt ein metaphysischer
Satz.«?0

Es ist also kein irrtiimliches Vorgehen, das Heidegger in Sartres
Theorie sieht. Doch mangelt es ihr seiner Ansicht nach an jener Ra-
dikalitdt, die urspriinglicher, anfinglicher, wie es auch heiflt, nach
dem Wesen des Menschen fragt. Daf$ Sartre an dieser Art von Ur-
spriinglichkeit gerade nicht interessiert ist, ja sie sogar als ein Ver-
harren in traditionellen Mustern des Denkens betrachten wiirde, be-
riicksichtigt Heidegger in seiner Einschitzung nicht.

Bereits in Sein und Zeit hatte Heidegger den Begriff der Existenz
einer eingehenden Betrachtung unterzogen, die ihn zu folgendem Er-
gebnis fiihrte: Existenz bezeichnet nicht das blofSe Faktum des Seins,
sondern die Moglichkeit, in bestimmter Weise zu sein. Denn der Aus-
druck »Sein« benennt immer nur die Fundierung des Sein-Kénnens
und nicht schon dessen Entfaltung. Im Begriff der »Ek-sistenz« zeigt
sich schon hier der zeitliche Charakter des menschlichen Seins, das
tiber ein eher statisch zu denkendes Wirklich-sein hinausweist.

Entsprechend warnt Heidegger nun davor, die Termini existentia
und Ek-sistenz zu verwechseln. »Ek-sistenz bedeutet inhaltlich Hin-
aus-stehen in die Wahrheit des Seins. Existentia [...] meint dagegen
actualitas, Wirklichkeit im Unterschied zur bloflen Mdglichkeit der
Idee.«?!

Zweimal fiel in den bisherigen Bemerkungen der Begriff »Wahr-
heit«. Doch es ist noch nicht an der Zeit, ihn zu reflektieren. Im Vor-
griff auf dessen Thematisierung kann lediglich angemerkt werden,
daf3 Heidegger ihn einer grundsitzlichen Neubewertung unterziehen
wird.

Die Unterscheidung von Existenz und Essenz, wie sie Jean-Paul
Sartre aufgreift, entstammt also nach Heideggers Beurteilung einer
Sicht der Wirklichkeit, die nicht dazu geeignet ist, ein >smehr<an Ver-

2 Brief iiber den »Humanismuss, S. 328.
2 Brief iiber den >Humanismuse, S. 326.

23



»Wir sind ja und sind doch nicht« — Der Mensch

wirklichung auch nur ansatzweise zu denken. Dasjenige, das ist, hat
bereits in vollem Umfang sein Sein-kénnen ausgeschopft. An diesem
Befund dndert auch Sartres Postulat einer Vorgingigkeit der Existenz
vor der Essenz nichts. Denn Individuen, die nach existentialistischer
Theorie ihr Wesen auf dem Erméglichungsgrund des Seins entwer-
fen, bewegen sich damit doch noch immer im Rahmen einer stati-
schen Konzeption von Verwirklichung, auch wenn dieses zunichst
wie ein Widerspruch klingt. Jede Entscheidung, durch die ein Mensch
sein eigenes Bild verdndert, variiert letztlich nur das Wesensprofil des
einmal fiir existent Gesetzten. Das von Heidegger favorisierte »Hin-
aus-stehen« in einen anderen Verstehenskontext, den er als die
Wabhrheit des Seins bezeichnet, findet hier nicht statt.

Ungeklart ist jedoch bislang, welche Verweisungsfunktion Hei-
degger seiner Bildlichkeit vom Hinausstehen zuordnet. Offensicht-
lich ist es, daf3 sich in der Wahl dieses Ausdrucks eine markante Ver-
schiebung sprachlicher Aussagemiglichkeiten ankiindigt, die das
gesamte Spatwerk Heideggers tragen wird.

Er setzt nicht mehr auf die sprachlichen Formen des traditionel-
len philosophischen Diskurses, als dessen Reprisentanten er immer
wieder die Metaphysik, aber auch die Logik bezeichnet. Diese Mittel
erscheinen ihm nicht geeignet, um zu zeigen, wie Wesen »west«. Er
ist davon tiberzeugt, daf3 der philosophische Umgang mit dem Sein,
dessen Regeln sich seit der Antike immer stiarker zu Reglementierun-
gen des Denkens schlechthin verfestigt haben, nur ein starres Kon-
strukt vom Sein erzeugen kann. Seiner anfanglichen Geschehnis-Na-
tur beraubt, ist es zu einer Fixierung von Faktizitit verkiimmert. Der
Ausdruck >Sein« deckt sich mit dem Testat >etwas ist« und verliert sich
im selben Moment in der Bodenlosigkeit einer Abstraktion.

Wenn Heidegger nun, knapp zwanzig Jahre nach Sein und Zeit,
die Kritik an diesem scheinbar unvermeidlichen Automatismus,
durch den die Bedeutung des Seinsdenkens fiir den Menschen kaum
noch auszumachen ist, aufgreift, geht er deutlich tiber seine damalige
Feststellung einer ontologischen Unzuldssigkeit hinaus. Denn nun
riickt die Betrachtung des menschlichen Wesens in den Vordergrund
— nicht allein durch Jean Beaufrets Frage nach dem Humanismus in-
itiiert.

Mit der Verwirklichung des Wesens im traditionellen Sinne bestitigt
der Mensch sein Sein, das ihn jedoch nur in den Seinsrang eines letzt-

lich beliebigen Seienden versetzt.

24



