
Gianmaria Zamagni

Das „Ende des konstantinischen Zeitalters“ und die Modelle
aus der Geschichte für eine „neue Christenheit“





Gianmaria Zamagni

Das „Ende des konstantinischen
Zeitalters“ und die Modelle
aus der Geschichte für eine

„neue Christenheit“

Eine religionsgeschichtliche Untersuchung



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Alle Rechte vorbehalten
© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2018

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart

Satz: Barbara Herrmann, Freiburg im Breisgau
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN Print: 978-3-451-37544-6

ISBN E-Book (PDF): 978-3-451-81544-7



Inhalt

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

1. „Ende des konstantinischen Zeitalters“: Genealogische Retrospektive
eines kritischen Begriffs

1.1. Das „Ende des konstantinischen Zeitalters“ bei
Marie-Dominique Chenu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

1.1.1. Kirche und Welt. Das Ende des konstantinischen
Zeitalters bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil . . . . . 21

1.1.2. Paris, 1961. La fin de l’ère constantinienne . . . . . . . . . 24
1.1.3. Chenus Kontext und seine Referenzautoren . . . . . . . . . 31
1.1.4. Die Herausbildung eines Begriffs . . . . . . . . . . . . . . . . 43
1.1.5. Ein historisch-theologisches Modell . . . . . . . . . . . . . . 47

1.2. „Zwischen Konstantin und Hitler“. Das Europa Friedrich
Heers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

1.2.1. Wien, 1952. Das Experiment Europa . . . . . . . . . . . . . 52
1.2.2. Aufgang Europas (1949) und Die Tragödie des Heiligen

Reiches (1952) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57
1.2.3. Eine Europäische Geistesgeschichte (1953) . . . . . . . . . 69
1.2.4. Friedrich Heer: ein katholischer Kulturhistoriker . . . . . 76

1.3. Der „Geist von Paris“: Étienne Gilson, Emmanuel
Mounier und Jacques Maritain . . . . . . . . . . . . . . . . . 79

1.3.1. Der Hirtenbrief von Kardinal Suhard (1947) . . . . . . . . 79
1.3.2. 1946: Das Christentum und die Kirche nach Étienne

Gilson . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 83
1.3.3. Emmanuel Mounier: Agonie des Christentums? . . . . . . 89
1.3.4. Jacques Maritain, Humanisme intégral . . . . . . . . . . . . 100

1.4. Der dritte Exodus Ernesto Buonaiutis . . . . . . . . . . . . . 109
1.4.1. Die Geschichte des Christentums (1942/XX–1943) . . . 109
1.4.2. Das Schlusskapitel der Geschichte des Christentums . . . 120
1.4.3. Das millenaristische Paradigma Joachims von Fiore . . . 125
1.4.4. Buonaiutis letzter Konstantin (Frühjahr/Sommer 1943) 130
1.4.5. Der dritte Exodus: Pellegrino di Roma (1945) . . . . . . . 133

5



1.5. „Die Unmöglichkeit einer ‚politischen Theologie‘“:
Erik Peterson . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138

1.5.1. Christus als Imperator (1936) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 138
1.5.2. Der Monotheismus als politisches Problem (1935)

und die Göttliche Monarchie (1931) . . . . . . . . . . . . . . 142
1.5.3. Von Heis Theos bis Die Kirche (1920–1929) . . . . . . . . 154
1.5.4. Carl Schmitt „auf den Kopf gestellt“ . . . . . . . . . . . . . 160

2. Modelle aus der Geschichte für eine „neue Christenheit“

2.1. Das „versunkene“ Mittelalter Miguel de Unamunos . . . 165
2.1.1. Paris, 1925. L’agonie du christianisme . . . . . . . . . . . . 165
2.1.2. Salamanca, 1912. Das tragische Lebensgefühl . . . . . . . 174
2.1.3. Salamanca, 1931. San Manuel Bueno, mártir . . . . . . . . 182

2.2. „Das Werk Konstantins ist misslungen“
Nikolaj A. Berdjaev: Das neue Mittelalter . . . . . . . . . . 187

2.2.1. Berlin, 1924. Das neue Mittelalter . . . . . . . . . . . . . . . 187
2.2.2. Das Ende der Renaissance . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 189
2.2.3. Die Russische Revolution und Demokratie, Sozialismus

und Theokratie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 194
2.2.4. Das neue Mittelalter . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 200

2.3. Hat es je ein „heiliges Reich“ gegeben?
Die deutsche Diskussion über das sacrum imperium . . . 210

2.3.1. Vorwort. Noch einmal Paris, 1936 . . . . . . . . . . . . . . . 210
2.3.2. Beuron, 1933. Hermann Keller, „Zu uns komme dein

Reich“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212
2.3.3. Köln, 1933–1934. Die Beiträge von Robert Grosche

Der deutsche Katholik und „der deutsche Christ“,
Die Grundlagen einer christlichen Politik sowie Reich,
Staat und Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217

2.3.4. Rom 1934. Ignatius Theodor Eschmann OP, Der Begriff
der „Civitas“ bei Thomas von Aquin . . . . . . . . . . . . . 226

2.3.5. Bonn, 1929. Alois Dempfs Sacrum Imperium – ein durch
und durch antitotalitäres Buch . . . . . . . . . . . . . . . . . . 230

2.3.6. Die Rezeptionsgeschichte (1929–1933) und die Frage des
Titels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 235

6 Inhalt



2.4. Reprise. Der „Geist“ von Paris: Mounier, Maritain und
die Vorschläge für eine neue Christenheit . . . . . . . . . . 243

2.4.1. Paris, 1932. Refaire la Renaissance . . . . . . . . . . . . . . 243
2.4.2. Reprise: Santander 1934. Humanisme intégral (Teil 2) . 252
2.4.3. Appendix 1935: Structure de l’action . . . . . . . . . . . . . 261
2.4.4. Epilog: Vatikanstadt, 7. Dezember 1965 (und danach) . . 263

Fazit: Die eschatologische Erwartung und das Christentum in der Geschichte 267

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 279

7Inhalt





Einleitung

Eine Studie des Verfassers über den Hintergrund von Marie-Dominique
Chenus Aufsatz über das „Ende des konstantinischen Zeitalters“1 wurde
von Giuseppe Alberigo, einem der führenden Kirchenhistoriker in Ita-
lien, bereits im Jahre 2005 an der Fondazione per le Scienze Religiose in
Bologna inspiriert und gefördert. Die Idee Alberigos war, zur 1700. Wie-
derkehr des sog. „Mailänder Edikts“ Konstantins im Jahre 2013 die Er-
eignisgeschichte und die Geschichte von dessen Ideal zu diskutieren und
historisch einzuordnen. Leider hat der Kirchenhistoriker den Abschluss
dieses Projekts nicht mehr erleben können, da er bereits vor inzwischen
mehr als zehn Jahren, am 15. Juni 2007, durch den Tod aus seiner Arbeit,
der seine leidenschaftliche Hingabe galt, herausgerissen wurde. Dieses
Forschungsprojekt hat sich dann später (vor allem) in der Veröffent-
lichung meines Buches Fine dell’era costantiniana und der viel breiteren
und ambitiöseren Enciclopedia costantiniana konkretisiert.2

Meine Studie wurde später durch einen zweiten Teil über das Ideal
einer „neuen Christenheit“ erweitert und vom Fachbereich Katholische
Theologie der Goethe-Universität Frankfurt am Main als Habilitations-
schrift angenommen. Das vorliegende Buch wird daher durch zwei klar
voneinander unterschiedene Teile bestimmt. Im ersten Teil wird die Ge-
schichte der 1961 von Chenu benutzten Formel „Ende des konstanti-
nischen Zeitalters“ analysiert und retrospektiv-genealogisch rekonstru-
iert. Im zweiten Teil werden die grundlegenden Texte analysiert, denen
die Idee einer „neuen Christenheit“ verpflichtet war, die Jacques Mari-
tain zuerst 1936 ausgeführt hat.

Das erste Kapitel, das den ersten Teil und damit gewissermaßen auch
das gesamte Buch eröffnet, bietet eine Analyse des Aufsatzes La fin de
l’ère constantinienne von Marie-Dominique Chenu OP. Zuerst werden
die Grundthesen dieses Textes herausgearbeitet, und anschließend wer-

1 M.-D. Chenu, La fin de l’ère constantinienne, in: J.-P. Dubois-Dumée / J. De Brou-
cker et al., Un concile pour notre temps, Paris: Cerf 1961, 59–87 (dann auch in: ders.,
La Parole de Dieu, 2 Bde, Paris: Cerf 1964, Bd. 2: L’Évangile dans le temps, 17–36).
2 G. Zamagni, Fine dell’era costantiniana. Retrospettiva genealogica di un concetto
critico, Bologna: il Mulino 2012; A. Melloni (Hrsg.), Costantino I. Enciclopedia cos-
tantiniana sulla figura e l’immagine dell’imperatore del cosiddetto Editto di Milano,
313–2013, 3 Bde, Roma: Enciclopedia Italiana 2013.

9



den seine Inspirationsquellen aufgespürt und isoliert. Im Oktober 1961,
das heißt quasi am Vorabend des Zweiten Vatikanischen Konzils, be-
nutzte der französische Ordensmann diese Worte, um gleichzeitig eine
ideelle Struktur zu beschreiben und sie in der zeitgenössischen (vor)kon-
ziliaren Diskussion zu kontextualisieren. Diese ideelle Struktur wird als
eine Symbiose der beiden traditionellen Mächte, als eine Allianz von
Thron und Altar beschrieben, die sich in vier (materielle und geistige)
Komponenten zerlegen lässt. Dieses Bündnis von Kirche und politischer
Macht war für Chenu – obwohl es jahrhundertelang Bestand gehabt
hatte – in eine Krise geraten. Der Verfall dieser ideellen und konkreten
Regierungstruktur wird anhand von drei Faktoren bzw. drei Symptomen
diagnostiziert. Die genealogische Herkunft der Ideen von Chenus Auf-
satz war dann explizit in den Beiträgen von Autoren wie Mario Gozzini,
Lorenz Jaeger und besonders Friedrich Heer zu finden.

Das Werk Friedrich Heers ist daher die erste Etappe dieser Retrospek-
tive: Der Wiener Historiker und Publizist hatte in seinen Werken aus der
Nachkriegszeit (besonders aus den Jahren 1949–1953) das Problem ei-
nes „karolingischen Experiments“ ins Visier genommen. Seit seinen ers-
ten großen Werken hatten seine Ausbildung zum Mediävisten sowie
seine akademische Tätigkeit Heer dazu geführt, von Karl dem Großen
als einer Hauptfigur der politischen Theologie zu sprechen. Das Gebot
der Stunde bestand im Jahre 1949 darin, die Geistesgeschichte Europas
im Hinblick auf ihr neuestes totalitäres „Ergebnis“ zu verstehen; dement-
sprechend wurde Karl der Große als Erzvater des europäischen Total-
staates identifiziert. Erst 1953, in Heers nächstem großem Werk (vermut-
lich dem ersten, welches er nach dem Zweiten Weltkrieg konzipiert hat),
nimmt Konstantin die Stelle Karls ein als diejenige Figur, die den Anfang
und die Mitte (und damit quasi auch das Schicksal) der europäischen po-
litische Theologie verkörpert. Zwei damals neue Bücher werden als für
diese neue Ausrichtung entscheidend angesehen: die Geschichte des
Christentums des italienischen Modernisten Ernesto Buonaiuti und die
Theologischen Traktate von Erik Peterson.

Gleichzeitig wird an dieser Stelle eine andere (fast vollständig franzö-
sische) Spur wiederaufgenommen, die von M.-D. Chenu zurück zum
Werk des Pariser Kardinals Emmanuel Suhard führt. Suhards Hirtenbrief
aus dem Jahre 1947 mit dem Titel Aufstieg oder Niedergang der Kirche?3

3 Die genauen bibliografischen Angaben zu den einzelnen hier erwähnten Titeln finden
sich jeweils in den Abschnitten, in denen sie ausführlicher diskutiert werden.

Einleitung10



erlaubt und erfordert es, einen Blick auf den Kreis um die Zeitschrift
Esprit zu werfen. Der Erzbischof bezieht sich auf das Werk des Philoso-
phiehistorikers Étienne Gilson, insbesondere auf dessen Beitrag zu einem
monografischen Heft der von Emmanuel Mounier gegründeten Zeit-
schrift aus den Jahre 1946. Diese Sonderausgabe stellt die Frage, ob der
Bruch zwischen der modernen und der christlichen Welt zu überwinden
sei. Fragestellungen wie diese waren für Esprit nicht neu: Erst wenige
Monate vorher war die Diagnose einer „Agonie des Christentums“ zur
Debatte gestellt worden, die Miguel de Unamuno vorgetragen hatte. An
der den Hintergrund dazu bildenden französischen Diskussion der Nach-
kriegszeit nahm auch der Arbeiterpriester Maurice Montuclard mit sei-
ner Zeitschrift Jeunesse de l’Église teil. Die Wurzel dieser Diskussionen
sind allerdings schon in der Kriegszeit (nämlich in der Studie von H. Go-
din und Y. Daniel über Frankreich als Missionsland von 1943) und noch
mehr in den letzten Jahren vor dem Krieg, nämlich in Jacques Maritains
zentralem Buch Integraler Humanismus, zu finden.

Das Werk Geschichte des Christentums wurde von dem italienischen
Modernisten Ernesto Buonaiuti in den Jahren 1942/43 – wenige Jahre
vor seinem Tod – gewissermaßen als Zusammenfassung seines Forscher-
lebens geschrieben. Die Figur Konstantins steht im Zentrum des ersten
Bandes dieses Werkes, durch sie teilt sich die Geschichte des frühen
Christentums in zwei Epochen. Nach Buonaiutis Ansicht liegt hier der
Moment, in dem die prophetischen Charismen der frühen Kirche einer
geordneten Hierarchie wichen und zugleich ein Reich unter dem Zeichen
des Kreuzes durch seine Symbolik die Eschatologie des Christentums ver-
deckte. Die innere Logik von Buonaiutis Protest dagegen wird jedoch erst
in seiner Wertschätzung Joachims von Fiore gefunden. Nach seinem opus
magnum widmete der Modernist zwei spätere Aufsätze dem Problem
Konstantins und der darauffolgenden Häresien. Der Einblick in diesen
Protest erlaubt ein besseres Verständnis von Buonaiutis Leben während
des Zweiten Weltkrieges, und gleichzeitig zeigt es gewissermaßen den
Grund, in dem seine Opposition gegen das faschistische Regime Italiens
ebenso wurzelte wie die Texte M.-D. Chenus.

Das fünfte und letzte Kapitel des ersten Teils ist dem Hamburger Re-
ligionswissenschaftler und Kirchenhistoriker Erik Peterson gewidmet.
Zwei seiner Abhandlungen sind für die hier entwickelte Genealogie von
besonderer Bedeutung: Christus als Imperator (1936) sowie, als die be-
rühmteste, Der Monotheismus als politisches Problem (1935). Hier be-
kommt man die letzten Quellen der Formel vom „Ende des konstanti-

Einleitung 11



nischen Zeitalters“ in den Blick. Die Methode und der Stil Petersons wer-
den dann rückwärts bis zu seiner Promotions- und Habilitationsarbeit
von 1920 verfolgt. Die Auseinandersetzung mit Carl Schmitt über die
Möglichkeiten bzw. die Grenzen einer politischen Theologie, „die die
christliche Verkündigung zur Rechtfertigung einer politischen Situation
missbraucht“, wird als Ansatzpunkt unserer Genealogie analysiert und
diskutiert. Auch in diesem Falle ist es eine radikale Opposition der christ-
lichen Offenbarung gegen die totalitäre Macht, die von den 30er Jahren
zu dem Aufsatz von M.-D. Chenu führt.

Im ersten Teil dieses Buches, der einem kritischen Begriff gewidmet ist,
tritt an mehreren Stellen beinahe parallel dazu der (konstruktive) Begriff
einer neuen Christenheit hervor: In mehreren Etappen der kritischen Dis-
kussion des konstantinischen Ideals zeigt sich auch die konstruktive Wir-
kung von Modellen, die aus der Geschichte genommen sind („mystisches“
und „neues“ Mittelalter, Ende bzw. Erneuerung der Renaissance und des
Humanismus usw.) und die im Jahre 1936 in der „neuen Christenheit“
Jacques Maritains zusammenfließen. Im zweiten Teil der vorliegenden Ar-
beit werden deshalb verschiedene Beiträge analysiert, bei denen es sich so-
zusagen um eine Art konstruktiven Kontrapunkt zum ersten Teil handelt.

Dieser zweite Teil wird eröffnet mit einem Kapitel über den Philoso-
phen Miguel de Unamuno, dem in der Diskussion unmittelbar nach dem
Zweiten Weltkrieg (von dem monografischen Heft der Zeitschrift Esprit
1946 bis zu dem Hirtenbrief von Kardinal Suhard und darüber hinaus)
eine bedeutende Rolle zukommt. Seine Beiträge dürfen daher in dieser
Studie weder vergessen noch unterbewertet werden. Das Buch Agonie
des Christentums, das 1925 auf Französisch erschienen ist, wird hier in
seiner kritischen Valenz analysiert. Die Wurzeln dieser Themen findet
man in ausführlicherer Form schon im opus magnum Unamunos von
1912 mit dem Titel Das tragische Lebensgefühl. Im Werk Unamunos
wird dann aber auch der Versuch sichtbar werden, seiner Philosophie
ein konstruktives Element hinzuzufügen. Dieses Element kann (in seinem
paradoxen Charakter) am besten in dem späten kleinen Roman San Ma-
nuel Bueno, Märtyrer gefunden werden. Unamuno schlägt gewisserma-
ßen ein neues, metaphorisches Mittelalter – im iberischen Sinne einer
neuen mystischen Reconquista – vor, als ein Sich-Wappnen der Seele ge-
gen die Hoffnungslosigkeit des Rationalismus. Die Denkstruktur eines so
bestimmten Mittelalters gilt dann auch als Modell.

Der bedeutendste, ausdrücklichste und auch berühmteste Vorschlag
eines „neuen Mittelalters“ kommt aber aus der Feder des russischen Phi-

Einleitung12



losophen Nikolaj A. Berdjaev. Ein Sammelband mit seinen Aufsätzen aus
den letzten Jahren – unter ihnen auch Das neue Mittelalter – erscheint
unter demselben Titel im Jahre 1924. Von den vier Essays haben die ers-
ten drei das Ziel, eine religionsphilosophische Kritik der Gegenwart zu
entwickeln, und mit dem vierten und wichtigsten will Berdjaev einen
Ausweg aus der gegenwärtigen Weltkrise weisen. Diese Texte werden ge-
lesen und diskutiert, um den Sinn und die Konsistenz des Modells eines
neuen Mittelalters zu verstehen und ermessen zu können. Dass die Re-
naissance an ein Ende gekommen sei, ist für Berdjaev nicht so sehr eine
historiografische als eine auf ethische Werte bezogene Feststellung. Folg-
lich ist das neue Mittelalter als Epoche neuer Werte selbstverständlich im
Geiste der Zeit des Autors zu deuten, aber auch in seinen eigenen Ele-
menten zu verstehen. Vor allem darf das neue Mittelalter des russischen
Philosophen – mit der Person in der „Schlüsselrolle“ – auch nicht mit ei-
ner Theokratie verwechselt werden. – Diese Beiträge sind von zentraler
Bedeutung, um die folgende Studie von Jacques Maritain zu verstehen.

Das Buch Integraler Humanismus zeigt, dass sein Autor auch mit der
zeitgenössischen deutschen Diskussion über die politische Theologie
bzw. eine „Reichstheologie“ vertraut ist. Besonders vier katholische Au-
toren sind hier zu betrachten: Hermann Keller, Mönch der Abtei Beuron,
hatte 1933 den Artikel Zu uns komme dein Reich veröffentlicht. Der
Kölner Pfarrer Robert Grosche hatte in denselben Jahren 1933 und
1934 mindestens drei Aufsätze dem gleichen Thema gewidmet, vor allem
in seiner Zeitschrift Catholica. Der Dominikaner Karl Theodor
Eschmann tritt mit zwei Beiträgen über Thomas von Aquin und die Be-
deutung des Begriffs „civitas“ in dessen Summa Theologiae in die Dis-
kussion ein. Am wichtigsten ist jedoch der Beitrag, den Alois Dempfs
Buch Sacrum imperium darstellt. Seine Ideen über das mittelalterliche
„heilige Reich“ werden als die in diesem Kontext bedeutendsten ausführ-
licher diskutiert. Ferner wird ein Blick auf die Rezeptionsgeschichte hel-
fen, die deutsche und internationale Diskussion über dieses Buch sichtbar
zu machen.

Das letzte Kapitel stellt eine „Reprise“ weiterer Aspekte der Themen
des Esprit-Kapitels im ersten Teil und gleichzeitig den Abschluss des Bu-
ches dar. Ein Maritain näher stehender und wahrscheinlich auch für die
Ausarbeitung der Idee einer „neuen Christenheit“ wichtiger Aufsatz ist
derjenige von Emmanuel Mounier aus dem Jahre 1932, der die Notwen-
digkeit einer „neuen Renaissance“ darlegen will. Obwohl Mounier seine
Dankesschuld gegenüber Berdjaev nicht verbirgt, ist das hier wirksame

Einleitung 13



historische und ideelle Modell nicht dasjenige eines neuen Mittelalters,
sondern das einer erneuerten Renaissance, und dies bringt auch eine zen-
tralere Rolle für die menschliche Person und den Geist mit sich. Diese
und die vorher besprochenen Ideen und Gedanken von bedeutenden Re-
ligionsphilosophen und -historikern kommen im zweiten Teil von Mari-
tains Integralem Humanismus zusammen, nämlich dort, wo die Idee
einer „neuen Christenheit“ skizziert wird. Das Ziel dieses Kapitels (als
eines Schlusskapitels) ist es, zu verstehen, was dieser Vorschlag im Detail
bedeutet. Maritain beabsichtigt, hier den Entwurf eines „konkreten his-
torischen Ideals“ zu entwickeln, nach dem die Gegenwart sich ausrichten
kann. Die konkreten Wirkungen eines solchen neuen Ideals werden am
Ende beschrieben: In einem knappen Epilog wird nur ein Beispiel für die
möglichen begriffsgeschichtlichen Folgen aufgezeigt.

Die wissenschaftliche Methode der beiden Teile ist – in Abhängigkeit
von den analysierten Texten – partiell unterschiedlich: Diese Unter-
suchung bietet im ersten Teil eine Abhandlung über den komplexen Be-
griff des konstantinischen Zeitalters (der eigentlich eher als eine Konstel-
lation von Begriffen angesehen werden kann). Mithilfe dieser Begriffe
sollte im Laufe des 20. Jahrhunderts das Ende eines Paradigmas diagnos-
tiziert – und bis zu einem gewissen Grade auch herbeiführt – werden.
Dieses Paradigma charakterisierte über einen langen Zeitraum die Bezie-
hungen zwischen der katholischen Kirche und der europäischen Politik.
Das konstantinische Zeitalter war geprägt durch die symbiotische Ver-
bindung zwischen der argumentativ-symbolischen Macht der Theologie
und der institutionell-pragmatischen Macht von Kaisern und Herr-
schern, die sich, über 17 Jahrhunderte hinweg, zum Zwecke des Macht-
erhalts auf eben diese theologischen Argumentationen stützten und als
Gegenleistung dafür die erworbene Macht auch zum Wohl der Kirche
ausübten.

Was den kurzen Text Chenus La fin de l’ère constantinienne betrifft,
war es möglich, nahezu alle ausdrücklich zitierten Quellen zu rekonstru-
ieren und zu analysieren und dann im Rückgang zu verfolgen, um zu der
jeweils vorherigen Schicht zu gelangen. Diese rückwärts voranschreitende
Analyse, bei der Schicht für Schicht (auch über geografische und sprach-
liche Grenzen hinweg) aus expliziten Verweisen, Entlehnungen und Ab-
hängigkeiten Abstammungsverhältnisse ermittelt und isoliert wurden,
hat eine getreue genetische Rekonstruktion der Diskussion am Vorabend
des Zweiten Vatikanischen Konzils ermöglicht. Der Vorteil einer so gear-
teten Analyse ist auch ihr Charakter als eine Art open source: nämlich

Einleitung14



durch die Einblicke in das Voranschreiten der Untersuchung und die Ent-
stehung der Fragestellung, die sie bietet, sowie durch ihre transparente
und gegenüber Überprüfung und Kritik offene Gestaltung. Die genealogi-
sche Methode, die angewandt wurde, bedingt auch die chronologische
Begrenzung des Forschungsvorhabens: Der zu Beginn der 1960er Jahre
zur Diskussion gestellte Begriff „Ende des konstantinischen Zeitalters“
wurde bis zu seiner unmittelbaren Herkunft zurückverfolgt, das heißt bis
zu seiner frühesten dokumentierbaren Verwendung. Als Zeitpunkt erfasst
wurde der Beginn der Zwischenkriegszeit, also der Zeitpunkt, zu dem die
Geschichtswissenschaft und die Theologie auf die rein politisch aus-
gerichtete Instrumentalisierung der Inhalte der Offenbarung reagieren.

Der zweite Teil dieses Buches ist der parallelen Konstellation von ge-
schichtlichen Modellen gewidmet, die eine besondere Rolle in der Aus-
arbeitung des Konzepts einer „neuen Christenheit“ bei Jacques Maritain
gehabt haben. Die Arbeit dieser Autoren, deren Einfluss in dem Buch In-
tegraler Humanismus oder in der Diskussion innerhalb des Esprit-Krei-
ses ausdrücklich dokumentiert ist, wird – anders als im ersten Teil – in
chronologischer Reihenfolge verfolgt. Hier ist die Richtung der histori-
schen Rekonstruktion also nicht rückwärtsgerichtet (retrospektiv), son-
dern vorwärtsgerichtet (prospektiv). Mit unterschiedlichen Methoden
und von verschiedenen Disziplinen sowie Gesichtspunkten aus legen
Unamuno, Berdjaev, Dempf, Mounier und Maritain ihre Modelle vor,
um so einen Ausweg aus bzw. eine Alternative zu der Krise der Zeit zu
zeigen. Diese (prospektive) Ausrichtung scheint also auch genau zu der
konstruktiven Absicht dieser Philosophen, Historiker und Publizisten zu
passen. Das Buch besteht in diesem Sinne aus einem kritischen und retro-
spektiven ersten Teil und einem konstruktiven und prospektiven zweiten
Teil. Man könnte sagen, dass der Verlauf des Gedankenganges der Lek-
türe eines Buches ähnelt: In der ersten Hälfte werden die Seiten sozu-
sagen geöffnet, und der Leser geht in die Tiefe, in der zweiten Hälfte wer-
den die Seiten geschlossen, und der Leser bahnt sich seinen Weg zum
Ende des Buches.

Das „konstantinische Zeitalter“ und die „neue Christenheit“ – oder
einige Teilaspekte oder sprachliche „Mutationen“ von ihnen – wurden
in den vergangenen Jahrzehnten im Rahmen zahlreicher methodologi-
scher Ansätze analysiert, von der römischen Geschichte bis zur antiken
christlichen Literatur, von der Byzantinistik bis zur Kirchengeschichte,
von der Religionsphilosophie bis zur politischen Theologie. Und ebenso
erscheint auch eine geografisch-linguistische Beschränkung dieser Begrif-

Einleitung 15



fe, die in den letzten hundert Jahren in etwa zehn Ländern mit ebenso
vielen Sprachen geläufig geworden sind, durchaus unmöglich (oder gänz-
lich willkürlich). Die Methode, die hier benutzt wird – zwischen der Ge-
schichte der Theologie und der Religionsgeschichte –, ist gewiss trans-
national (allerdings auf eine europäische Dimension begrenzt), aber vor
allem von der Begriffsgeschichte des Religiösen geprägt.

Es handelt sich demnach nicht um ein Buch über Konstantin, die rö-
mische Kaiserzeit und die direkteren Auswirkungen politisch-religiöser
Akte des christlichen Kaisers und auch nicht um ein Buch über eine
„neue“ europäische Gestaltung der Christenheit in der Zeit nach dem
Zweiten Weltkrieg. Das Ziel dieses Textes ist es vielmehr, zu schildern,
wie einerseits bestimmte ideelle Modelle für die Beziehungen zwischen
der katholischen Kirche und den souveränen Herrschern – vor allem das
konstantinische Modell, welches von nachfolgenden Instanzen (Cäsaro-
papismus, Karl dem Großen usw.) konsolidiert wird (und daraufhin seine
eigene Vorgeschichte erfindet) – in einer jüngeren Epoche in eine Krise
geraten sind, deren Bewusstwerdung schließlich in das Zweite Vatika-
nische Konzil mündet, und wie andererseits ein konkurrierendes, alterna-
tives Modell entstanden ist, nämlich das einer „neuen Christenheit“, die
sich selbst in einer säkularen Welt konzipiert, ohne eine privilegierte Po-
sition zu beanspruchen. Das historische Element, über das es auch heute
noch umfassende Diskussionen und Unklarheiten gibt, sollte in diesem
Buch nicht als logische Voraussetzung verschiedener Interpretationen
aufgefasst werden. Ob es den „Sachverhalt“, der diesen Formeln – also
der von einem konstantinischen Zeitalter (bzw. von dessen Ende) und
der von einer neuen Christenheit – entspricht, überhaupt gab bzw. wie
er sich genau darstellte, kann nicht a priori entschieden werden.4

Was vielmehr vor allem zählt, ist die Tatsache, dass diese Begriffe
(wieder) zum Leben erweckt oder in einem präzise bestimmten histori-
schen und institutionellen Rahmen angewandt und diskutiert werden
und dass sie letztendlich die Debatte und die Strukturen, die durch sie
hervorgerufen wurden, verändern und neue Debatten und Strukturen
prägen können. Das Bewusstsein einer unausweichlichen hermeneuti-
schen Reziprozität ist demnach absolut erforderlich – an erster Stelle zwi-
schen den beiden Ebenen des historisch-institutionellen Faktums des rö-

4 Lorenzo Vallas De falso credita et ementita Constantini donatione von 1517 weist
heute noch darauf hin, dass ein Teil der Diskussion erst durch eine äußerst wirkungs-
volle Geschichtsfälschung angestoßen wurde.

Einleitung16



mischen Kaiserreichs bzw. des Mittelalters einerseits und des Kontexts,
in dem die Autoren des 20. Jahrhunderts, die diese Epochen untersuchen
und bewerten, stehen, andererseits. Eine dritte Ebene ist aber auch die
Gegenwart des Verfassers der folgenden Seiten und ihrer Leser. Auch
aus diesem Grund war die Bedeutung des Diskurses über das „Ende“ be-
ziehungsweise das „Neue“ von Mal zu Mal eine unterschiedliche: Mit-
unter ist die Verwendung dieser Termini an einen spezifischen Umstand
gebunden und erscheint eher kontrovers und polemisch, in anderen Fäl-
len wiederum präsentiert sie sich als wirkungsvolles Instrument der Ana-
lyse und der Heuristik.

Diese Arbeit wurde an zwei Orten geschrieben, die stark von ihrer
Geschichte geprägt sind: Bologna und Berlin. Von diesen beiden privile-
gierten Städten aus – und vor allem mithilfe ihrer Forschungszentren und
Bibliotheken – konnte sich diese Forschung mit ihrem kontinentalen
Blick konkretisieren. Es ist nicht zufällig, dass die Studie von zwei be-
grifflichen Formeln durch eine streng genealogische Methode zu neun
kleinen Monografien geführt wurde, die sich mit Autoren aus mehreren
Länder Europas beschäftigen, und zwar aus Frankreich und dem Vati-
kan, Österreich und Italien, Deutschland und Spanien, der russischen Di-
aspora und wiederum aus Deutschland und Frankreich. Genauso, wie es
möglich gewesen ist, die einzelnen Bücher im Kontext der Werke ihres
jeweiligen Autors zu lesen, erklären sich die verschiedenen Texte und
Aufsätze teilweise durch einen synchronischen Kontext und eine trans-
nationale Prosopografie gegenseitig. Von mehreren der in diesem Buch
diskutierten Autoren wird das Schicksal Europas mindestens ansatzweise
erwähnt bzw. benannt. Diese Studie möchte in diesem Sinne auch einen
Beitrag zur Einheit Europas leisten: Denn auch die heutigen Probleme
sind, wie in dieser Arbeit ganz deutlich wird, auf der nationalen Ebene
und mithilfe einer einzigen Sprache und Denkweise schlichtweg nicht
lösbar.

Einleitung 17





1. „Ende des konstantinischen Zeitalters“:
Genealogische Retrospektive eines kritischen
Begriffs

Ainsi ne pouvant faire
que ce qui est juste fût fort

on a fait que ce qui est fort fût juste.

Blaise Pascal





1.1. Das „Ende des konstantinischen Zeitalters“ bei Marie-Dominique
Chenu

1.1.1. Kirche und Welt. Das Ende des konstantinischen Zeitalters bis zum
Zweiten Vatikanischen Konzil

Im Frühjahr des Jahres 1963, mitten in der Zeit des Konzils, gab Marie-
Dominique Chenu (1895–1990) mit Blick auf die Diskussion über das
Schema XVII, das später zu Gaudium et Spes1 werden sollte, beim Doku-
mentationszentrum I-DOC eine kurze Abhandlung mit dem Titel La
chiesa e il mondo zum Druck. In diesem Text reflektierte der französische
Dominikaner über die umwälzenden, durch den Prozess der Entsakrali-
sierung verursachten Veränderungen, und zwar indem er unter diesem
Gesichtspunkt einen Überblick über die wesentlichen Etappen der Kir-
chengeschichte gab. Nach der Einführung des Christentums in die pa-
gane Welt und seiner Institutionalisierung innerhalb einer konvertierten
Kultur bedeuteten Ereignisse wie die Renaissance, die Reformation und
die (Französische) Revolution aufeinanderfolgende Schritte einer „Ab-
lehnung dieser Christenheit“, sodass sich der Theologe gezwungen sah,
sich mit dem Problem auseinanderzusetzen, wie man sich „eine neue Be-
ziehung von Kirche und Welt“2 vorstellen könne.

1 [M.-D. Chenu], La chiesa e il mondo, in: DO-C 52 (1964) [fünf Seiten, unpaginiert].
Zur Kontextualisierung des Dominikaners innerhalb des Konzils vgl. C. Rolland, Le
père Chenu théologien au Concile, in: C. Geffré (Hrsg.), L’hommage différé au Père
Chenu, Paris: Cerf 1990, 249–256; M.-D. Chenu, Notes quotidiennes au Concile
1962–1963. Journal de Vatican II, 1962–1963, hrsg. von A. Melloni, Paris: Cerf 1995;
G. Alberigo, Un concile à la dimension du monde. Marie-Dominique Chenu à Vatican
II d’après son journal, in: J. Doré / J. Fantino (Hrsg.), Marie-Dominique Chenu.
Moyen-Âge et modernité, Paris: Centre d’études du Saulchoir 1997, 155–172, bes.
167f; im selben Band: G. Turbanti, Il ruolo del P. D. Chenu nell’elaborazione della cos-
tituzione Gaudium et Spes, 173–211. Über die Entstehung von Gaudium et spes im
Allgemeinen und den Beitrag Chenus vgl. C. Mœller, L’élaboration du schéma XIII.
L’Église dans le monde de ce temps, Tournai: Casterman 1968 und G. Turbanti, Un
concilio per il mondo moderno. La redazione della costituzione pastorale „Gaudium
et spes“ del Vaticano II, Bologna: il Mulino 2000, bes. 375ff.
2 La chiesa e il mondo (wie Anm. 1), [S. 1] (Hervorhebung im Original). Über das
Thema der Christenheit vgl. jedenfalls auch P. Scoppola, La „Nuova Cristianità“ per-
duta, Roma: Studium 1985 (bes. den Aufsatz Pio XII e il monolitismo cattolico,
53–66); G. Alberigo, Le concezioni della chiesa e i mutamenti istituzionali, in: ders. /
A. Riccardi (Hrsg.), Chiesa e papato nel mondo contemporaneo, Roma/Bari: Laterza
1990, 65–121; G. Ruggieri, Cosa hanno di diverso i nemici della cristianità?, in: ders.
(Hrsg.), I nemici della cristianità, Bologna: il Mulino 1997, 7–20 und die Beiträge von

21



Nach der Meinung Chenus war die „profane Welt“ das Ergebnis ei-
ner Entsakralisierung (die, wie er schrieb, „in einer geraden Linie mit der
christlichen Offenbarung liegt“3), eines Prozesses, der sich dadurch aus-
zeichnet, dass Politik und Wirtschaft eine wachsende Anzahl von Zu-
ständigkeiten im Leben der Menschen übernahmen. So waren jene Insti-
tutionen, welche sich noch in der frühen Neuzeit an der Kirche orientiert
hatten oder dieser direkt unterstanden – von Einrichtungen für die Pflege
der Alten und Kranken bis zu wirtschaftlichen Strukturen, von Solidari-
tätsnetzwerken bis zu kulturell ausgerichteten Institutionen –, also die
„Fundamente jeder menschlichen Gesellschaft“4, zu einem gemeinsamen
Erbgut der Menschheit geworden.

Die Ersatzfunktion, welche die Kirche – wegen der Insuffizienz der
politischen Institutionen, die die Bedürfnisse ihrer eigenen Bürger nicht
erfüllen konnten – noch in der frühen Neuzeit jahrhundertelang innehat-
te, gelangte nun an ihr Ende, nämlich eben mit dem Abschluss eines Pro-
zesses der Säkularisierung; und zwar mit der Folge, dass

wir heute, in einer Welt, die sich ihrer Entwicklung bewusst ist, eine „Chris-
tenheit“ hinter uns lassen, also eine Kirche, mit zusammen mit ihren beson-
deren, von Christus erhaltenen Befugnissen auch noch mit weltlichen Macht-
mitteln ausgestattet ist, welche zeitweilig auch für die Verbreitung des
Evangeliums genutzt wurden.5

Das Modell der „chrétienté“, so wie Chenu es rekonstruierte, hatte sich
in politische und administrative Institutionen sehr großen, großen, mit-
telgroßen und kleineren Umfangs gegliedert. Das Heilige Römische
Reich, der Titel des „allerchristlichsten Königs“, das System der Kloster-
pfründen und die Organisation der Krankenhäuser waren dabei nur ei-
nige der besonders wichtigen Beispiele. Der schrittweise Rückzug aus
diesen Einflusssphären musste sich in irgendeiner Weise auf die Kirche
selbst auswirken: Da sie nun nicht mehr als leitende Instanz bei der Zivi-
lisierung und der Höherentwicklung der Völker fungieren konnte, be-
stand ihre Aufgabe nun erneut darin, „das Ferment des Evangeliums in

G. Alberigo (Forme e problemi dell’autunno della cristianità, 175–200) und G. Bottoni
(Introduzione. Quale cristianesimo nella storia?, 9–19) in: G. Bottoni (Hrsg.), Fine
della cristianità? Il cristianesimo tra religione civile e testimonianza evangelica, Bolog-
na: il Mulino 2002.
3 Ebd., [S. 2].
4 Ebd., [S. 2].
5 Ebd., [S. 2]. Der Text geht mindestens auf Mai 1963 zurück (terminus ante quem),
vgl. G. Turbanti, Il ruolo del P. D. Chenu (wie Anm. 1), 178, Anm. 3 sowie 179f.

„Ende des konstantinischen Zeitalters“22


