
Leseprobe

Macht hoch die Tür

Der musikalische Adventskalender

ca. 64 Seiten, 14,5 × 22 cm, gebunden, durchgehend farbig 
gestaltet, mit zahlreichen Farbfotos
ISBN 9783746250748

Mehr Informationen finden Sie unter st-benno.de

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text und Bildern, auch auszugsweise, 
ist ohne schriftliche Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und strafbar. Dies 
gilt insbesondere für die Vervielfältigung, Übersetzung oder die Verwendung in elekt-
ronischen Systemen.

© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig 2017

http://www.st-benno.de/shop/catalogsearch/result/?q=xxx


Der musikalische 
    Adventskalender

Friedrich Haarhaus



4 5

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Besuchen Sie uns im Internet:
www.st-benno.de

Gern informieren wir Sie unverbindlich und aktuell auch in unserem Newsletter zum 
Verlagsprogramm, zu Neuerscheinungen und Aktionen. Einfach anmelden unter 
www.st-benno.de.

ISBN 978-3-7462-5074-8

© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig
Herausgegeben von Friedrich Haarhaus, Neunkirchen-Seelscheid
Covergestaltung: Ulrike Vetter, Leipzig
Gesamtherstellung: Arnold & Domnick, Leipzig (A)

1. Dezember
Gregorianischer Introitus zum 1. Advent . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            8

2. Dezember
Macht hoch die Tür. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           10

3. Dezember
Nun komm der Heiden Heiland. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  13

4. Dezember
Ad te levavi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                16

5. Dezember
Machet die Tore weit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         18

6. Dezember
O Heiland, reiß die Himmel auf (Teil 1). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             20

7. Dezember
Gregorianischer Introitus zum 2. Advent . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           22

8. Dezember
O komm, o komm Immanuel. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    24

9. Dezember
Wachet auf, ruft uns die Stimme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 26

10. Dezember
Es flog ein Täublein weiße. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      29

11. Dezember
O lieber Herre Gott. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           31

12. Dezember
Es kommt ein Schiff, geladen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    33

Inhaltsverzeichnis



6 7

Ein musikalischer Adventskalender

Ein Adventskalender mit Musik? – Das klingt zunächst ungewöhnlich, trifft aber 
genau den Sinn des Advents. Adventskalender sind eine sehr konkrete und über-
schaubare Art der Vorbereitung auf Weihnachten. Jeden Tag ein kleines Stück des 
Weges gehen, jeden Tag ein Bild, ein Stück Schokolade oder – noch besser – ein 
Adventslied. 
Adventslieder erzählen von der Sehnsucht der Menschen nach dem Heiland. Sie er-
zählen von Hoffnung, von Licht im Dunkeln, von Gottes Liebe und von Vorfreude. Oft 
sind sie viele hundert Jahre alt, manche haben Volksliedcharakter. Einige, wie etwa 
die gregorianischen Introitus zu den Adventssonntagen, stammen aus der Liturgie. 
Es ist ein reicher Schatz, den Sie in diesem Adventskalender entdecken können. 
Vom 1. bis zum 24. Dezember finden Sie hier an jedem Tag den Text eines Advents-
liedes mit einer kleinen Meditation. Darin wird die Entstehung und Bedeutung des 
Liedes erläutert. Manches, was man beim Singen vielleicht einfach so hinnimmt, 
wird so besser verständlich. Hintergründe und Sprachbilder erschließen sich. So wird 
die Botschaft der Adventslieder deutlich. 
Es ist eine Einladung zum Entdecken, zum Zuhören und zum Mitsingen, gern auch 
mit anderen Menschen gemeinsam. Denn mal ehrlich: Wenn es so schöne Lieder 
gibt wie „Es kommt ein Schiff, geladen“ oder „O Heiland, reiß die Himmel auf“, wer 
möchte da Anfang Dezember schon „Stille Nacht“ singen? Es gibt abseits der be-
kannten Weihnachtslieder, die auf jedem Weihnachtsmarkt und in jedem Kaufhaus 
im Übermaß gespielt werden, so wunderschöne Lieder extra für den Advent!
Manche Lieder sehe ich und vielleicht auch Sie dann in einem neuen Licht. Jedes 
Lied hat seine eigene Geschichte. Sie ist oft recht abenteuerlich. Angepasst an den 
Wandel der Zeiten haben manche Lieder auch einen Deutungswandel erfahren, der 
zum Nachdenken oder zum Meditieren im Advent einlädt.

Einen gesegneten, besinnlichen und musikalischen Advent wünscht Ihnen

Pfarrer Friedrich Haarhaus

13. Dezember
Gregorianischer Introitus zum 3. Advent . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           36

14. Dezember
Tochter Zion. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                38

15. Dezember
O Heiland, reiß die Himmel auf (Teil 2). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             41

16. Dezember
Ecce concipies. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               44

17. Dezember
Übers Gebirg Maria geht. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       46

18. Dezember
Ave Maria. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  48

19. Dezember
Gregorianischer Introitus zum 4. Advent . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           50

20. Dezember
Rorate coeli. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                 52

21. Dezember
Maria durch ein Dornwald ging. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  54

22. Dezember
Ecce dominus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                               57

23. Dezember
Und unser lieben Frauen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       59

24. Dezember
Tauet, Himmel, den Gerechten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   61

Quellenverzeichnis. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .63



8 9

1.
Gregorianischer Introitus 

zum 1. Advent
Ad te levavi animam meam: Deus meus,
in te confido,non erubescam:
neque irrideant me inimici mei: et enim universi,
qui te exspectant, non confundentur.
Vias tuas, Domine, demonstra mihi:
et semitas tuas edoce me.

Zu dir, Herr, erhebe ich meine Seele. Mein Gott,
dir vertraue ich, lass mich nicht scheitern,
lass meine Feinde mich nicht verlachen!
Denn alle, die auf dich warten, werden nicht enttäuscht.
Herr, zeige mir deine Wege
und lehre mich deine Pfade.

Text: Psalm 25,1-4

Advent – Zeit der Zuversicht

Mit einem Vorschuss an Vertrauen hat Christus seine Jünger zu allen Völkern ent-
sandt. Sie sollen ihn in Wort und Tat bezeugen und die Völker auf dem Weg zum 
Friedensreich Gottes leiten. Mit dem Introitus zum 1. Advent ist die Richtung zu Gott 
vorgegeben:

Christus hat keine Hände, nur unsere Hände,
um seine Arbeit heute zu tun.
Er hat keine Füße, nur unsere Füße,
um Menschen auf seinen Weg zu führen.
Christus hat keine Lippen, nur unsere Lippen,
um Menschen von ihm zu erzählen.
Er hat keine Hilfe, nur unsere Hilfe,
um Menschen an seine Seite zu bringen.

Der Introitus übernimmt Worte aus dem Psalm 25, Vers 1. 
Nur das Wort „Herr“ (Domine) ist weggelassen worden. Das 
ist kein Versehen. Die Betenden werden zur Stimme des Herrn. Sie stimmen Jesu 
Siegeslied über den Tod an. Der Tod hat zwar noch eine gewisse Narrenfreiheit. Aber 
sein Schicksal ist besiegelt.
Das erinnert an die Weihnachtsikone der orthodoxen Kirche: Der neugeborene 
Christus liegt bandagiert wie ein Leichnam vor dem undurchdringlichen Dunkel ei-
ner Höhle. Das soll heißen: der Tod hat sein Maul weit aufgesperrt. Aber das von 
Maria zur Welt gebrachte Kind ist vom ersten Tag an der Sieger. Denn es ist Gott in 
Menschengestalt.
Für uns wurde er Mensch, ging er ans Kreuz und ist er auferstanden. Darum gehen 
wir seiner Wiederkunft mit Zuversicht entgegen. Das ist der Tenor von Advent.



10 11

2.
Macht hoch die Tür

Ein Wallfahrtslied

Zu dem Lied „Macht hoch die Tür“ von Georg Weißel (1590–1635) hatte der Königs-
berger Domkantor Johannes Stobäus (1580–1646) eine Melodie komponiert. Diese 
setzte sich jedoch nicht durch; mit einer fröhlicheren Melodie von Pietisten aus Halle 
wurde es 1704 in das Freylinghausische Gesangbuch aufgenommen. Im 19. Jahrhun-
dert trat es seinen Siegeszug an. Es wurde zum bekanntesten der Adventslieder. Seine 
Geburtsstunde, 1623 in Königsberg, war im Dreißigjährigen Krieg (1618–1648). Ein 
so hoffnungsfrohes Lied in einer solch schweren, traurigen Zeit? Es verbreitete sich 
schnell, als wollten die Menschen gegen den verheerenden Krieg ansingen und ihre 
Sehnsucht nach dem „Fürst des Friedens“ (Jes 9,5) Ausdruck verleihen. Auch ohne 
Kriegshandlungen hielt das große Sterben im 17. Jahrhundert an. Das Lied war den 
Menschen wie aus dem Herzen gesprochen: Der „König aller Königreich, der Heiland 
aller Welt zugleich“ sollte der Not und dem Elend ein Ende bereiten. Er sollte 
„Heil und Leben mit sich bringen“. Jesus hatte seinen Jüngern versprochen: 
„Ich komme wieder und werde euch zu mir holen, damit auch ihr seid, wo 
ich bin“ (Joh 14,3). „Ich werde euch nicht als Waisen zurücklassen“ 
(Joh 14,18). Das war Heil und Hoffnung! Jesus bürgte dafür, dass 
sich Glaube und Lebenswandel lohnt: „Wer an mich glaubt, 
wird leben, auch wenn er stirbt, und jeder, der lebt und an mich 
glaubt, wird auf ewig nicht sterben“ (Joh 11,25).
Als Vorlage zur ersten Strophe diente dem Liederdichter 
der Adventspsalm 24, ein Wallfahrtslied. Die Verse 7 bis 
10 schildern, wie die Pilger zum Festgottesdienst den 
Tempelberg hinaufziehen. Des Herrn Name wird 
zum „Schlüsselwort“. Mit ihm lassen sich die 
Tore zum Vorhof und zum Haupthof des Tem-
pels öffnen. Da bewahrheitet sich für die in einer 
Prozession Einziehenden: „Der Herr ist allen, die ihn anrufen, nahe, allen, die zu ihm 
aufrichtig rufen“ (Ps 145,18). Nach dem Wechselgesang mit einem Levitenchor im 
Vorhof hinter dem Tor gilt es nur noch das Tor zum Tempelinnenhof zu öffnen. Dort 
fragt der Pilgerchor: „Ihr Tore, hebt euch nach oben, hebt euch, ihr uralten Pforten; 
denn es kommt der König der Herrlichkeit.“ Wieder fragt ein Chor, vielleicht dieses 
Mal ein Priesterchor, von innen: „Wer ist der König der Herrlichkeit?“ Mit dem 

Macht hoch die Tür, die Tor macht weit,
es kommt der Herr der Herrlichkeit,
ein König aller Königreich,
ein Heiland aller Welt zugleich,
der Heil und Leben mit sich bringt;
derhalben jauchzt, mit Freuden singt:
Gelobet sei mein Gott,
mein Schöpfer reich an Rat.

Er ist gerecht, ein Helfer wert.
Sanftmütigkeit ist sein Gefährt;
sein Königsthron ist Heiligkeit,
sein Zepter ist Barmherzigkeit;
all unsre Not zum End er bringt;
derhalben jauchzt, mit Freuden singt:
Gelobet sei mein Gott,
mein Heiland groß von Tat.

O wohl dem Land, o wohl der Stadt,
so diesen König bei sich hat.
Wohl allen Herzen insgemein,
da dieser König ziehet ein.
Er ist die rechte Freudensonn,
bringt mit sich lauter Freud und Wonn.
Gelobet sei mein Gott,
mein Tröster früh und spat.

Macht hoch die Tür, die Tor macht weit,
eur Herz zum Tempel zubereit’,
die Zweiglein der Gottseligkeit
steckt auf mit Andacht, Lust und Freud;
so kommt der König auch zu euch,
ja Heil und Leben mit zugleich.
Gelobet sei mein Gott,
voll Rat, voll Tat, voll Gnad.

Komm, o mein Heiland Jesus Christ,
meins Herzens Tür dir offen ist.
Ach zieh mit deiner Gnade ein,
dein Freundlichkeit auch uns erschein.
Dein Heilger Geist uns führ und leit
den Weg zur ewgen Seligkeit.
Dem Namen dein, o Herr,
sei ewig Preis und Ehr.

Text: Georg Weißel (1623); Melodie: Halle 1704



12 13

letzten Antwortgesang der Pilger „Der Herr der Heerscharen, er ist der König der 
Herrlichkeit“ öffnet sich das Tor und die Pilger ziehen zur Gottesfeier ein.
Möglicherweise gehörte dieser Psalm zum jüdischen Neujahrsfest (Rosch ha-Scha-
na, Lev 23,23-25) oder zum Versöhnungstag (Jom Kippur, Lev 16), wenige Tage 
nach Neujahr.
Mit der zweiten Strophe des Liedes knüpfte der Dichter an die Weissagungen: „Jub-
le laut, Tochter Zion! Jauchze, Tochter Jerusalem! Siehe, dein König kommt zu dir. Er 
ist gerecht und hilft; er ist demütig und reitet auf einem Esel, auf einem Fohlen, dem 
Jungen einer Eselin.” (Sach 9,9). Dieser Prophetenspruch erfüllte sich beim Einzug 
Jesu in Jerusalem (Mt 21,1-11) an Palmarum (Palmsonntag). Aber Einzug halten 
will er auch heute bei den Menschen, und kommen wird er zu seiner Gemeinde und 
zu den Menschen und Völkern auf Erden erneut. Zur Vorbereitung dazu dient der 
Advent. „Adventus“ heißt „Ankunft“. Bibelkundige Juden wussten, warum sie dem 
auf einem Esel vom Ölberg Herabkommenden zujubelten: „Hosanna dem Sohn Da-
vids! Gesegnet sei, der da kommt im Namen des Herrn. Hosanna in der Höhe“ (Mt 
21,9)! Das war der Messias-Gruß. Für die Pharisäer war der Empfang, den ihm das 
Volk bereitete, ein Stein des Anstoßes. Aber sie waren machtlos. Eine Klage bei den 
Römern wäre lächerlich gewesen, denn schließlich ritt der angebliche Umstürzler 
auf einem einfachen bäuerlichen Nutztier, einem Esel.
Der Einzug Jesu war zugleich eine gelebte Predigt. Seine Insignien waren Sanftmut, 
Heiligkeit und Barmherzigkeit (2. Strophe). Als „Retter der Welt“ (Joh 4,42; 1 Joh 
4,14) bietet Jesus sich jeder Stadt und jedem Land an. Er bringt ihnen den lieben-
den und verzeihenden Gott (3. Strophe). Dauerhafter Friede beginnt im Herzen. Der 
Mensch muss sich ändern, will er die Welt verändern. Darauf zielt die 4. Strophe. 
Paulus schreibt: „Durch den Glauben wohne Christus in eurem Herzen“ (Eph 3,17). 
„Denn die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen durch den Heiligen Geist, 
der uns gegeben ist“ (Röm 5,5). Mit den ‚Zweiglein der Gottseligkeit‘ deutet der 
Dichter auf die Palmzweige, die das Volk für Jesus auf den Weg streute (Mt 21,8), 
und vielleicht auch die Tannenzweige, mit denen man in der Adventszeit das Haus 
schmückt, als Zeichen der frommen Hingabe (‚Gottseligkeit‘) (4. Strophe).
Wir feiern mit diesem Lied eine Zeit der Stille und der Besinnung, des Gebets und der 
Wende zu Gott. Wer sich auf Gott einlässt, kann nicht anders, als mit Jesus barmherzig 
und sanftmütig sein. Er gewinnt Feinde zu Freunden. Mit einem solchen Werk der 
Barmherzigkeit beginnt neues Leben – Leben aus Gott: Advent – nicht nur mit Kerzen!

3.
Nun komm der Heiden 

Heiland
Nun komm, der Heiden Heiland,
der Jungfrauen Kind erkannt,
dass sich wunder alle Welt
Gott solch Geburt ihm bestellt.

Er ging aus der Kammer sein,
dem königlichen Saal so rein,
Gott von Art und Mensch, ein Held;
sein Weg er zu laufen eilt.

Sein Lauf kam vom Vater her
und kehrt wieder zum Vater,
fuhr hinunter zu der Höll
und wieder zu Gottes Stuhl.

Dein Krippen glänzt hell und klar,
die Nacht gibt ein neu Licht dar.
Dunkel muss nicht kommen drein,
der Glaub bleibt immer im Schein.

Lob sei Gott dem Vater g’tan;
Lob sei Gott seim ein’gen Sohn,
Lob sei Gott dem Heilgen Geist
immer und in Ewigkeit.

Text: Ambrosius von Mailand (4. Jh.) „Veni, redemptor gentium“: Übertragung; 
Martin Luther (1524); Melodie: Einsiedeln (12. Jh.) / Erfurt (1524)



14 15

Ein GlaubEnsliEd als hilfEruf

Wie sich die Zeiten ändern und die Menschen mit ihnen! – 
Dazu ist dieses Lied ein Beispiel. Luther hatte den altkirchlichen 

Hymnus des Ambrosius „Veni, redemptor gentium“ ins Deutsche über-
tragen: „Komm, Erlöser der (Heiden-)Völker“. Dieser „Lutherchoral“, wie er 
unzutreffend genannt wurde, weil er dem Bischof Ambrosius zu verdanken 

ist, diente viele Jahrzehnte als ein bekanntes Adventslied. In der Epoche des 
Barocks wurde er viele Male für Orgel, Choral, Kantaten und anderes bearbeitet, 
aber danach wieder vergessen. Die Werke von J. S. Bach, mit ihnen auch die Kantate 
„Nun komm, der Heiden Heiland“ (BWV 62) aus dem Jahr 1724, wurden erst im 
19. Jahrhundert durch Felix Mendelssohn Bartholdy wieder entdeckt. Die Neufas-
sung des Liedes, „Komm, du Heiland aller Welt“ (GL 227), in der Übersetzung von 
Markus Jenny aus dem Jahr 1971, hat fünf Strophen. Die vierte Strophe, so eine 
Fußnote im neuen „Gotteslob“ aus dem Jahr 2013, wird ab dem 17. Dezember 
gesungen. Der Ambrosius-Hymnus, im Mittelalter vom Priester, Kantor oder Chor in 
der Messe gesungen, war beim Volk so beliebt, dass es bereits im Mittelalter Über-
tragungen ins Deutsche gab (z. B. bei Heinrich von Laufenberg, „Kum Har, Erlöser 
Volkes Schar“, 1418). Luther hielt sich in seiner Übersetzung eng an die altkirchliche 
Vorlage. Sein Lied wurde erstmals 1524 in Erfurt und in Wittenberg veröffentlicht. 
Nur im Versmaß wich er von Ambrosius ab; er kürzte jede Zeile um eine Silbe. Kaiser 
Konstantin setzte der Christenfeindschaft seiner Vorgänger ein Ende, zunächst mit 
einem Toleranzedikt, dann mit der Staatskirche. Als Schutzherr der in seinem Reich 
allein geltenden christlichen Religion lud er alle Bischöfe seines Reiches zu einem 
Konzil ein; er, will sagen: die Staatskasse, fi nanzierte ihre Reisen und das gesamte 
Konzil. Von den 1000 Bischöfen aus dem griechischen und den 800 aus dem la-
teinischen Sprachraum kamen immerhin 300. Ob der Kaiser ein Recht hatte, die 
Bischöfe zu einem Konzil einzuberufen, bleibt offen. Sie berieten über die Gott- und 
Menschnatur Jesu und entschieden sich für dessen Doppelnatur. Ihre Beschlüsse 
fanden einen Niederschlag in dem Nizänischen Glaubensbekenntnis, das bis heute 
an Festtagen gebetet wird. Die tieferen Wurzeln des Liedes fi nden sich in der frü-
hen Christenheit. – Vor dem Konzil von Nicäa, das im Jahr 325 stattfand, wurde 
es in griechischer Sprache gesungen. Aus dem 4. Jahrhundert stammen die Über-
tragungen der liturgischen Gesänge und vieler Hymnen ins Lateinische durch den 

Kirchenvater Ambrosius (339–397), Erzbischof von Mailand. Er wird der Vater des 
lateinischen Kirchengesangs genannt. Das Lied „Veni, redemptor gentium“ über-
trug er im Jahr 386. Es umfasste ursprünglich sieben Strophen. Jede Strophe hatte 
vier Zeilen mit je acht Silben. Mit Worten aus den Psalmen bekräftigte Ambrosius 
die im Konzil beschlossene Doppelnatur Jesu: „Gott aus Gott, Licht vom Licht, wah-
rer Gott vom wahrem Gott, gezeugt, nicht geschaffen, eines Wesens mit dem Vater. 
Für uns Menschen und zu unserem Heil ist er vom Himmel gekommen, hat Fleisch 
angenommen durch den Heiligen Geist von der Jungfrau Maria und ist Mensch 
geworden …” Eine 8. Strophe, ein Lobpreis auf den dreieinigen Gott, wurde im 
Mittelalter hinzugefügt. Statt nach der Melodie von Ambrosius wurde es nach einer 
Melodie aus einer Handschrift des Benediktinerklosters Einsiedeln (um 900) gesun-
gen. Luther machte sie 1524 für den Gemeindegesang passend. Mit dieser Melodie 
entwickelte es sich zu einem Volkslied für die vorweihnachtliche Zeit. Was 
Ambrosius zur Unterstützung des konziliaren Beschlusses der Gott- und 
Menschnatur Jesu ins Lateinische übersetzte, wurde 1524, ein Jahr vor 
dem Bauernkrieg, in der volkstümlichen Fassung zu einem Hilferuf an 
Gott. Der Krieg warf seine Schatten voraus. Bis es zum Siedepunkt 
in der Auseinandersetzung zwischen den Bauern und ihren Her-
ren kam, werden Jahre vergangen sein. Die Menschen – die 
meisten lebten damals auf dem Land und von der Landwirt-
schaft – hatten Angst. Der Bauernkrieg 1525 zog auch die 
Kleinstädte in Mitleidenschaft. In dem Lied riefen die Geängs-
tigten nach dem „Heidenheiland“. Er sollte kommen und sie 
vor Not, Elend und Tod bewahren. Mit der 2. Strophe wechselt 
der Liedtext in die Lebensgeschichte Jesu. Die 3. Strophe zeich-
net Jesu Weg vom himmlischen Vater und wieder zurück zu 
ihm, aus der Gottwelt in die Gottesferne und wieder zurück. Die 
5. Strophe zeigt die Gott-Mensch-Natur schon von der Geburt 
an. So brachte Gott Licht in die Welt. Folgen die Völker diesem 
Licht, kann kein Krieg entstehen. Weil das so ist, endet dieses 
Lied in der Doxologie: „Lob sei Gott dem Vater g’tan …”



16 17

4.
Ad te levavi

Ad te levavi animam meam: Deus meus,
in te confido non erubescam:
neque irrideant me inimici mei: et enim universi,
qui te exspectant, non confundentur.

Zu dir, Herr, erhebe ich meine Seele. Mein Gott,
dir vertraue ich, lass mich nicht scheitern,
lass meine Feinde mich nicht verlachen!
Denn alle, die auf dich warten, werden nicht enttäuscht.

Text: Psalm 24,1-3; Melodie: Lodovico Grossi da Viadana

Gesungenes Gebet

Die Musikgeschichte kennt viele Geistliche, die einen Introitus zu den Adventssonn-
tagen vertont haben. Einer ist der franziskanische Mönch Lodovico Grossi da Viada-
na. 1594 wurde er Chorleiter an der Kathedrale von Mantua. In derselben Position 
war er nacheinander in verschiedenen norditalienischen Städten tätig. Die von ihm 
komponierten kirchlichen Konzerte haben zur Entwicklung der Motette und des 
Concerto im 17. Jahrhundert beigetragen.
Auch politische Ereignisse werden in Motetten kommen-
tiert, Herrschern gehuldigt, Geliebte umworben. Dazu 
sind die Motetten der „Ars nova“ (1320 – 1380 in Frank-
reich) ein frühes Beispiel. Der gregorianische Introitus 
dient ausschließlich dem gottesdienstlichen Gebrauch und 
der Erbauung. – Er mag vielen arm vorkommen. Aber er ist 
bewusst einfach und einstimmig gehalten. Gerade dadurch 
will er zum Hinhören und zum „Mit-Ein-Stimmen“ anlei-
ten. Die zum Einsatz gebrachten musikalischen Ausdrucks-
mittel sind zurückhaltend. Die Musik drängt sich nicht vor, 
sie übertönt nicht die Worte. Bibelwort und Gebet werden 
zu Musik.
Gegen das allzu Laute und teilweise Oberflächliche seh-
nen sich viele nach den ruhig vorgetragenen Worten der 
Gregorianik. Ihre Seelen sind mehr darauf gestimmt. Der 
Advent ist, auch wenn die Realität dem oft widerspricht, 
eine Zeit der Stille, des Gebets, der Einkehr und Umkehr. 
Nicht umsonst ist die liturgische Farbe im Advent Violett. 
Sie ermahnt zum Innehalten und zur Besinnung. Erst zu 
Weihnachten ist die liturgische Farbe wieder festliches Weiß.



18 19

5.
Machet die Tore weit

Machet die Tore weit
und die Türen in der Welt hoch,
dass der König der Ehren einziehe.
Wer ist derselbige König?
Es ist der Herr,
stark und mächtig im Streit.
Machet die Tore weit
und die Türen in der Welt hoch!
Hosianna in der Höhe.

Text: Psalm 24,7-10; Melodie: Andreas Hammerschmidt

advEnt – ZEit dEr schlichthEit

Der Text dieses Adventsliedes hat die Verse 7 bis 10 aus Psalm 24 zur Grundlage. 
Was den biblischen Bezug angeht, gilt dasselbe wie zu dem Lied „Macht hoch die 
Tür, die Tor macht weit“. Johann Stobäus (1580 – 1646) im damaligen Königsberg 
schrieb die Melodie.
Der Dreißigjährige Krieg (1618 – 1648) gab sowohl ihm als auch Andreas 
Hammerschmidt den Anstoß, Jesus als Retter in der Not herbeizurufen. 
Beide waren Organisten. Sie wirkten mit, dass Menschen sowohl ihre 
Angst als auch ihre Zuversicht in glaubensstarken Liedern aus sich 
heraussangen. Advent wurde nicht als eine Zeituhr auf Weihnach-
ten verstanden. Tausendmal lieber wollten die vom Krieg gequäl-
ten Menschen die Wiederkunft Christi als die 
Ankunft großer oder kleiner Feldherren er-
warten. Die getragene Melodie von Stobäus 
wurde 1704 im Freylinghausischen Gesang-
buch durch eine beschwingtere ersetzt. Mit ihr 
konnte sich das Lied „Macht hoch die Tür, die Tor 
macht weit“ im 19. Jahrhundert als das beliebteste 
Adventslied durchsetzen.
Hammerschmidt war viele Jahre bis zu 
seinem Tode Organist an der St. Johan-
niskirche in Zittau. Er bemühte sich um 
Schlichtheit in der musikalischen Satz- und 
Ausdruckskunst. Das verschaffte seinen Werken eine weite Verbreitung bis in die 
kleinste Dorfkirche und über Zeiten hinweg bis heute. Hammerschmidt vertonte ger-
ne biblische und erbauliche Texte. 
Wie Johann Sebastian Bach und der Dichterpfarrer Paul Gerhard wurde er in der 
nachfolgenden Epoche der Aufklärung oft kritisiert. Man warf ihm Verfl achung der 
Musik vor. Man spottete über ihn als den „Hammerschmiedischen Fuß“. Bei vie-
len fand er jedoch Anerkennung. Heinrich Schütz und Johannes Rist schrieben für 
die Veröffentlichungen von Hammerschmidts Kompositionen Vorworte. Auf seinem 
Grabstein wurde er als „Zittaus Orpheus“ gefeiert.



20 21

6.
O Heiland, reiß die 
Himmel auf (Teil 1)

O Heiland, reiß die Himmel auf
herab, herab vom Himmel lauf.
Reiß ab vom Himmel Tor und Tür,
reiß ab, wo Schloss und Riegel für.

O Gott, ein’ Tau vom Himmel gieß,
im Tau herab, o Heiland, fl ieß.
Ihr Wolken, brecht und regnet aus
den König über Jakobs Haus.

O Erd, schlag aus, schlag aus, o Erd,
dass Berg und Tal grün alles werd.
O Erd, hervor dies Blümlein bring,
o Heiland, aus der Erden spring.

Text: Friedrich Spee (1622); Melodie: Rheinfelsisches Gesangbuch, Augsburg 
(1666)

komm doch hErab – 
diE lEbEnsGEschichtE von patEr friEdrich spEE

Gäbe es für jede Strophe eine eigene Vertonung, müsste bei der ersten das ganze 
Orchester mit Paukenschlägen und Trompetenstößen einsetzen. Wäre es eine Verto-
nung für die Orgel, müssten alle Register gezogen werden. Denn dieses Lied ist ein 
Aufschrei. Pater Friedrich Spee (1591–1635) formte die erste Strophe in Anlehnung 

an den Hilferuf Jesajas: „Reiß doch den Himmel 
auf und komm herab, sodass die Berge zittern vor 
dir” (Jes 63,19). Als Fürsprecher der Menschen seiner 
Zeit fl ehte er zu Gott, er möge bald kommen – wie vor ihm Jesaja instän-
dig gebetet hatte, Gott möge als Messias erscheinen und sein in Babylon 
geknechtetes Volk heimführen. Israel lebte 70 Jahre in der babylonischen 
Gefangenschaft und es fühlte sich in der Fremde und mit Blick auf den Tempel von 
Jerusalem, der in Trümmern lag, von Gott verlassen. Das Sehnen und Hoffen auf 
Gott bewahrte Israel vor dem Untergang.
Welchen Grund hatte Pater Spee, Gott mit Worten Jesajas anzurufen? – Das er-
hellt ein Blick in seine Lebensgeschichte: 1591 wird er in einer adeligen Familie in 
Düsseldorf-Kaiserswerth geboren. Schon früh hatte er als Missionar nach Indien 
gehen wollen. 1610 trat er in den Jesuitenorden ein. Viele junge Menschen strebten 
damals auf den Spuren von Franz Xavier (1506–1552), dem Apostel der Inder, in 
den Fernen Osten. Spee jedoch wurde als Gymnasiallehrer nach Speyer und Worms 
geschickt. Später lehrte er am Jesuitengymnasium in Mainz Moraltheologie, dann 
in Paderborn. Er begann „Katechismuslieder“, die Inhalte des christlichen Glaubens 
vermitteln, zu dichten, so auch „O Heiland, reiß den Himmel auf“. Es erschien 1622 
in dem Liederbuch „Das allerschönste Kind in der Welt“. Im selben Jahr wurde 
Spee, 31-jährig, zum Priester geweiht. Er war der bedeutendste katholische Kir-
chenliederdichter des 17. Jahrhunderts. Zu Lebzeiten blieb er allerdings anonym. 
Zunächst wurde das Lied nach einer Volksmelodie gesungen und 1638 in den 
„Geistlichen Psalter“ aufgenommen. 1666 erschien es als Gemeindelied mit der 
heute bekannten Melodie im „Rheinfelsischen Gesangbuch“. Die Lieder von Pater 
Spee zeichnen sich durch dichterisches Können, geschickt aufeinander abgestimmte 
Reime und Strophen sowie tiefe Frömmigkeit und verständliche Aussagen aus. Die 
zehn „O“-Rufe (sieben an Christus, drei an die Erde) deuten auf Antiphone in der 
vorweihnachtlichen Vesper. Das Lied entstand in den ersten fünf Jahren des Dreißig-
jährigen Krieges. Spee beobachtete, dass die Sitten verrohten, Gewalttätigkeit und 
Unordnung zunahmen. Außerdem brach 1607 in Köln, wo er an einem Gymnasium 
unterrichtete, die Pest aus. Zeit seines Lebens setzte sich Spee nicht nur für die Ar-
men, Gefangenen und Kranken ein, sondern wiedersprach mit seinem Werk „Cautio 
Criminalis“ auch der Hexenverfolgung. Friedrich Spee starb infolge des Pestfi ebers 
1635, erst 44 Jahre alt.




