
I

Foerster
Textfeld
978-3-476-12329-9   Anz, Literatur des Expressionismus
© 2010 Verlag J.B. Metzler (www.metzlerverlag.de)



1

I.  Expressionismus und Moderne

1.  Vorbemerkungen: »Entartete Kunst«

1925 erschien der erste Band einer später in zahllosen Aufl agen 
nachgedruckten Kampfschrift. Ihr Autor war 1889 geboren und 
gehörte somit zumindest dem Alter nach der ›expressionistischen 
Generation‹ an. Ein erfolgloser Künstler machte in dieser Schrift 
der erfolgreicheren Kunst der Moderne den Prozess, sprach von den 
»krankhaften Auswüchsen irrsinniger und verkommener Menschen, 
die wir unter dem Sammelbegriff des Kubismus und Dadaismus seit 
der Jahrhundertwende kennenlernten«. Er schrieb von den »Wuche-
rungen«, »geistigen Degeneraten«, »Halluzinationen von Geistes-
kranken oder Verbrechern« und von der Aufgabe »der Staatsleitung, 
zu verhindern, daß ein Volk dem geistigen Wahnsinn in die Arme 
getrieben wird.« Die »Krankheit« der modernen Kunst galt dem Kul-
turkritiker freilich nur als Zeichen einer weit umfassenderen Zeit-
krankheit, »einer Erkrankung der sittlichen, sozialen und rassischen 
Instinkte«. Und wer sich solchen Erkrankungen überlasse, der habe 
sein Lebensrecht verwirkt. In dem Buch steht der durch Sperrdruck 
hervorgehobene Satz: »Wenn die Kraft zum Kampfe um die eigene 
Gesundheit nicht mehr vorhanden ist, endet das Recht zum Leben 
in dieser Welt des Kampfes.«

Diese Sätze stehen in Adolf Hitlers Mein Kampf (Hitler 1925, 
S. 282-288). Und wir wissen, dass Hitler später seine Drohungen aus 
dem Jahr 1925 auf furchtbare Weise in die Tat umsetzte. Die Künst-
ler und die Kunst der Moderne hatten nach seiner Machtergreifung 
am 30. Januar 1933 ihr Lebensrecht in Deutschland verloren. 1937 
arrangierten die Nationalsozialisten in München die Ausstellung 
»Entartete Kunst«. Ausgestellt wurden hier viele Kunstwerke auch 
des Expressionismus. Der deutschen Bevölkerung sollte vor Augen 
geführt werden, dass diese Kunstwerke Produkte von Geisteskran-
ken, Bolschewisten und Juden waren und daher in Deutschland kein 
Existenzrecht hätten. Der modernen Literatur hatte man schon vier 
Jahre vorher den Prozess gemacht. Am 10. Mai 1933 wurden in 
vielen deutschen Städten als Höhepunkt einer »Aktion wider den 
undeutschen Geist« Zehntausende von Büchern verbrannt. Wieder 
waren es bevorzugt literarische Werke aus dem Umkreis des Expres-
sionismus, die hier vernichtet wurden.



2

Keine Schriftstellergeneration in diesem Jahrhundert hat unter 
der Geschichte so sehr gelitten wie die expressionistische. Von den 
Nationalsozialisten als »entartet« diffamiert und verfolgt, gehen die 
meisten nach 1933 einen Weg, der in Todeslagern, mit dem Freitod 
oder im lange währenden Exil endet. Die Todesdaten und Todesar-
ten sprechen für sich (Raabe 1985, S. 602ff.). 

In Konzentrations- und anderen Vernichtungslagern kamen um: 
Erich Mühsam (1934), Hermann von Boetticher (1941), Paul Korn-
feld (1942), Jakob van Hoddis (1942), Otto Freundlich (1943), Ite 
Liebenthal, Walter Serner, Arthur Ernst Rutra, Alfred Grünewald 
(alle 1943 oder 1944), Kurt Finkenstein (1944), Emil Alphons 
Rheinhardt (1945).

Hingerichtet wurden: Felix Grafe (1942), Alexander Bessmertny 
(1943), Theodor Haubach (1945).

Das Leben nahmen sich: Reinhard Goering (1936 bei Jena), 
Ernst Toller (1939 in New York), Richard Oehring (1940 in Hol-
land), Ernst Weiß (1940 in Paris), Walter Hasenclever (1940 in Les 
Milles), Carl Einstein (1940 bei Pau), Arthur Kronfeld (1941 in 
Moskau), Alfred Wolfenstein (1945 in Paris). 

Zwischen 1933 und 1945 sind etwa zwanzig weitere Autorinnen 
und Autoren in der Emigration beziehungsweise im Ausland gestor-
ben, nach 1945 weit mehr. Viele von ihnen waren nach Kriegsende 
aus dem Exil nicht mehr zurückgekehrt. Mit der Vernichtung und 
Vertreibung der Juden ging in Deutschland auch die Vernichtung 
und Vertreibung des Expressionismus einher.

Der »Führer durch die Ausstellung Entartete Kunst« von 1937 ist faksimi-
liert in Roh 1962; vgl. dazu auch Barron 1992 und Zuschlag 1995. Eine 
Dokumentation zur Bücherverbrennung von 1933 enthält Sauder 1983. Zu 
den Diskursen der Antimoderne siehe Bollenbeck 1999; zur Diskussion über 
das Verhältnis zwischen Expressionismus und deutschem Faschismus siehe 
S. 198-201 in diesem Band.

2.  Begriffsklärungen und erste Einblicke

2.1  Expressionismus

Der Begriff ›Expressionismus‹ ist keine nachträgliche Erfi ndung 
zur Bezeichnung einer kunst- und kulturrevolutionären Bewegung, 
sondern ziemlich exakt so alt wie diese selbst. Die aufschlussreiche 
Geschichte des Begriffs hat in ihren Anfängen gewichtigen Anteil an 
der Konstitutierung, am Erfolg und an den permanenten Selbstbe-

Expressionismus und Moderne



3

schreibungen dieser Bewegung. Ihren innovativen Ansprüchen kam 
die Neuheit des Begriffs entgegen. Die Wortbildung mit dem Suffi x 
»-ismus« wiederum erlaubte in optimaler Weise, an jene »Ismen«, die 
vor und um 1900 zirkulierten, anzuknüpfen und sich zugleich ihnen 
gegenüber zu profi lieren: Realismus, Naturalismus oder vor allem 
Impressionismus. Die Durchsetzungskraft des Begriffs war langfristig 
so stark, dass Literaturhistoriker ihn noch heute relativ unumstritten 
verwenden. Der im Jahr 2000 erschienene Band 7 von Hansers Sozial-
geschichte der deutschen Literatur ist dafür eines der jüngsten Beispiele. 
Der dritte Teil trägt den Titel »Das expressionistische Jahrzehnt«. 

Vereinzelte Verwendungen der Bezeichnung ›Expressionist‹ vor 
diesem Jahrzehnt im angelsächsischen Sprachraum, in Frankreich 
und auch in Deutschland (vgl. Arnold 1966, S. 9-15) blieben unkon-
turiert und historisch folgenlos. Als Schlagwort für neueste Tenden-
zen in der Malerei der jüngsten Künstlergeneration, die sich gegen 
den Impressionismus und auch gegen den Naturalismus richteten, ist 
die Bezeichnung ›Expressionismus‹ in Vorworten von Ausstellungs-
katalogen und kunstkritischen Essays seit 1911 nachgewiesen. Den 
bislang frühesten schriftlichen Beleg für diese Begriffsverwendung 
hat man im Vorwort zum Katalog der XXII. Ausstellung der Berliner 
Secession gefunden, die im April 1911 eröffnet wurde. »Ferner ha-
ben wir«, so heißt es da, »noch eine Anzahl jüngerer französischer 
Maler, der Expressionisten, untergebracht, die wir glaubten, nicht 
dem Publikum und namentlich nicht den Künstlern vorenthalten 
zu dürfen« (S. 11). Die Besprechungen zu dieser Ausstellung grif-
fen den im Katalog gefundenen Begriff wiederholt auf und sorgten 
damit für seine bemerkenswert rasche Verbreitung. So auch die des 
Lyrikers und Kunstschriftstellers Walther Heymann, die im Juli 1911 
in Herwarth Waldens Berliner Zeitschrift Der Sturm erschien. Der 
Artikel erwähnt in dieser Zeitschrift, die später eine Art Alleinver-
tretungsanspruch des Expressionismus für sich reklamierte, das Wort 
zum ersten Mal: 

Um Verklärung, Steigerung, Ausdruckskraft, Expression geht dies allgemeine 
Ringen. [...] Das Zimmer der Expressionisten ist während dieser Ausstellung 
ein Schauplatz des Elements unserer künstlerisch-kulturellen Zustände ge-
worden. Alles Talente von gut durchschnittlicher Begabung, alle etwas durch 
Fanatismus der Theorien verwildert; Kenner versicherten mir, es gäbe be-
deutendere Kräfte dieser Bewegung im Ausland. Und warum lud man nicht 
lieber die besten Einheimischen ein, einen Pechstein, einen Melzer. Da hatte 
die Jury wohl Hintergedanken (Heymann 1911, S. 543).

Zu den durchschnittlichen Begabungen, von denen hier die Rede 
ist und die in dem gesonderten Expressionisten-Zimmer der ansons-

Begriffsklärungen und erste Einblicke



4

ten durch führende Impressionisten geprägten Ausstellung präsen-
tiert wurden, gehörten keine Geringeren als Georges Braque, André 
Dérain, Raoul Dufy, Albert Marquet, Pablo Picasso und Maurice 
de Vlaminck. Die »Einheimischen«, die die neueste Kunstrichtung 
auch hätten dokumentieren können und die Heymann vermisste, 
waren in der Ausstellung deshalb nicht vertreten, weil sie sich 1910 
von der Berliner Sezession getrennt und die »Neue Sezession« ge-
bildet hatten, nachdem ihre Bilder von der alten, schon nicht mehr 
innovationswilligen Sezessions-Jury abgewiesen worden waren. Um 
1910 waren nicht mehr, wie noch um die Jahrhundertwende, die 
aus den konventionellen Standesorganisationen ausgebrochenen »Se-
zessionen« treibende Kräfte innovatorischer Bewegung, sondern die 
»Neuen Sezessionen«, die an ihnen maßgeblich beteiligten Künstler-
gemeinschaften »Brücke« (1905 in Dresden gegründet) und »Neue 
Künstlervereinigung München«, die sich von dieser Ende 1911 ab-
spaltende Gruppe »Der Blaue Reiter« sowie der 1910 mit seiner ers-
ten Ausstellung hervortretende »Sonderbund westdeutscher Künstler 
und Kunstfreunde«. 

Eine Berliner Kunstausstellung war es also, die den Expressionis-
mus-Begriff in Umlauf brachte. Er etikettierte zunächst vornehm-
lich die französischen Fauves und Kubisten, wurde indes auch für 
jene deutschen Künstler als treffend empfunden, die sich 1910 in 
der »Neuen Sezession« organisiert hatten. Ein Artikel über diese war 
es denn auch, der in Franz Pfemferts Berliner Zeitschrift Die Aktion 
den ersten erläuternden Verweis auf den »Expressionismus« brachte. 
Walter Serner, der spätere Dadaist, hat ihn geschrieben. Er konsta-
tierte in der jüngsten Kunstszene der europäischen Großstädte einen 
»gemeinsamen Trieb, der überall zugleich hervorbricht. Das neue 
Kunstbedürfnis, das er entfacht, hat in den Ausstellern der Neuen 
Sezession seine Berliner Exponenten und bekam von der leidigen Eti-
kettierungssucht, die mit Richtungen arbeitet und mit einer Registra-
tur, bereits ein Mäntelchen: Expressionismus« (Serner 1912, Sp. 174). 

Der Expressionismus in der Kunst wurde rasch als internati-
onales Phänomen eingeschätzt. Schon im Mai 1912 setzte sich die 
Sonderbund-Ausstellung in Köln das Ziel, 

einen Überblick über den Stand der jüngsten Bewegung in der Malerei [zu] 
geben, die nach dem atmosphärischen Naturalismus und dem Impressionis-
mus der Bewegung aufgetreten ist und nach einer Vereinfachung und Stei-
gerung der Ausdrucksformen, einer neuen Rhythmik und Farbigkeit, nach 
dekorativer oder monumentaler Gestaltung strebt, einen Überblick über 
jene Bewegung, die man als Expressionismus bezeichnet hat. Die jüngeren 
Künstler fast aller europäischen Kulturländer haben sich dieser Bewegung 
angeschlossen (zit. nach Anz/Stark 1982, S. 15f.).

Expressionismus und Moderne



5

Zu diesem Zeitpunkt war ›Expressionismus‹ innerhalb der deutschen 
Kunstprogrammatik und -kritik bereits ein weit verbreiteter Begriff, 
der offensichtlich auch als werbewirksam galt: Der Piper Verlag, der 
die neueste Kunst maßgeblich förderte, empfahl in einer Anzeige 
auf der letzten Seite seines Almanachs Der blaue Reiter (Mai 1912) 
Kandinskys im Januar erschienene Schrift Über das Geistige in der 
Kunst mit einem Rezensionsauszug aus dem Mannheimer Tageblatt: 
»Das Programm des Expressionismus wird in ihr entwickelt, derjeni-
gen Kunstrichtung, die die Verinnerlichung, Vergeistigung der Kunst 
(und besonders der Malerei) verlangt und als oberstes Gesetz die 
Notwendigkeit des Gemalten hinstellt.« Der Almanach selbst ver-
wendet den Begriff noch nicht, doch in einer Fußnote der 2. Auf-
lage spielt Kandinsky offen auf ihn an, wenn er von der »Neigung« 
schreibt, »Natur nicht als äußerliche Erscheinung darzustellen, son-
dern überwiegend das Element der inneren Impression, die kürzlich 
Expression genannt wurde, kundzugeben« (Kandinsky 1970, S. 96). 
Im Piper Verlag erschien 1914 die erste Monographie (von Paul 
Fechter), die den Begriff im Titel verwendete. Spätestens zu diesem 
Zeitpunkt war er in den Diskursen über die jüngste Kunst fest eta-
bliert. In denen über die damals jüngste Literatur hat es nur wenig 
länger gedauert.

Was die Literatur angeht, so wurde der Begriff ›Expressionis-
mus‹ nicht nur, wie in der Kunst, von Berlin aus verbreitet, sondern 
er bezog sich zunächst auch auf Berliner Autoren: auf die »Jüngst-
Berliner«, wie Kurt Hiller, einer der damals rührigsten Verfasser pro-
grammatischer Schriften, sie im Juli 1911 in einem Zeitungsartikel 
nannte. Schon drei Monate nach der ersten nachweislichen Begriffs-
verwendung im Bereich der Malerei übertrug Hiller in diesem Arti-
kel das Wort auf die Literatur. »Expressionisten« nannte er hier eine 
literarische »Clique [...], die sich, in Berlin, gegenwärtig für die neue 
Generation hält« (Hiller 1911, S. 33). Gemeint waren die Mitglieder 
des im März 1909 gegründeten und von Hiller präsidierten »Neuen 
Clubs« und des aus ihm 1911 hervorgegangenen »Neopathetischen 
Cabaretts«. Hier lasen unter anderen Ernst Blass, Jakob van Hoddis 
und Georg Heym ihre Gedichte. Dieser literarische Klub und dieses 
Kabarett, über die Richard Sheppard (1980 und 1983) mit zwei 
Dokumentenbänden umfassend informiert, gelten als Keimzellen 
der expressionistischen Literatur in Deutschland. 

Durchsetzen konnte sich der Begriff im Hinblick auf Literatur je-
doch erst während des Krieges. Davor war man terminologisch noch 
wenig festgelegt. Man sprach gleichermaßen von »futuristischer«, 
»fortgeschrittener«, »neopathetischer«, »aktivistischer«, »expressio-
nistischer« oder »jüngster« Literatur. Anders als für den Sturm hatte 

Begriffsklärungen und erste Einblicke



6

der Begriff, mit dem sich kein bedeutender Autor ganz identifi zieren 
mochte, für damals maßgebliche Zeitschriften wie Die Aktion, Die 
weißen Blätter (hg. von René Schickele) oder Das Forum (hg. von 
Wilhelm Herzog) kein programmatisches Prestige. Separatistische 
Neigungen einer anarchisch gesinnten Autorengeneration, das Insis-
tieren auf der »Freiheit eines Dichtermenschen« (Döblin 1918, S. 69) 
sowie auf dem »Ziel, eigener, originaler, einmaliger Natur zu leben« 
(Sternheim 1918, S. 68), standen der Übernahme eines kollektivie-
renden Etiketts grundsätzlich entgegen. Schon 1912 hatte Döblin an 
Marinetti den dafür bezeichnenden Satz gerichtet: »Pfl egen Sie Ihren 
Futurismus. Ich pfl ege meinen Döblinismus« (Döblin 1989, S. 119). 

Zu Vorbehalten gegenüber dem Begriff und seinen Inhalten hat 
wohl auch beigetragen, dass ausgerechnet Hermann Bahr, der sich 
seit über zwei Jahrzehnten gegenüber jedem neuen Trend allzu rasch 
und lautstark aufgeschlossen zeigte, 1916 die erste Monographie mit 
dem Titel Expressionismus vorlegte, die sich vor allem auf Literatur 
bezog. Sie wurde gerade von jüngeren Autoren zum Teil heftig kri-
tisiert (Dokumente dazu in Pörtner 1960/61, Bd. 2, S. 195-204). 
Dass sich ›Expressionismus‹ dennoch als Sammelbegriff für kon-
kurrierende Autoren und Gruppierungen innerhalb der jüngsten 
Literatur durchsetzte, dazu trug maßgeblich Kasimir Edschmids 
programmatische Rede »Expressionismus in der Dichtung« vom 
13. Dezember 1917 bei. Der viel beachtete Abdruck im März-Heft 
1918 der Neuen Rundschau leitete eine Expressionismus-Diskussion 
ein, an der sich unter anderen Hermann Hesse und Alfred Döblin 
mit wichtigen Beiträgen beteiligten (Nachdrucke in Anz/Stark 1982, 
S. 42-55, 69-74, 86-90).

Die zeitgenössischen Versuche, konstitutive Bedeutungsmerk-
male des Begriffs zu fi xieren, unterschieden sich zum Teil erheb-
lich, doch kristallisierten sich relativ rasch ständig wiederkehrende 
Stichwörter und sprachliche Wendungen heraus, mit denen der Ex-
pressionismus stereotyp charakterisiert wurde. Man nannte ihn mit 
Vorliebe eine »Bewegung« und grenzte diese vom Impressionismus 
wie vom Naturalismus vor allem durch diverse Umschreibungen der 
Merkmalsopposition ›aktiv‹ und ›passiv‹ ab. »Den Impressionismus 
schreibt längst niemand mehr auf ein Panier«, schrieb 1913 Kurt 
Hiller, der später den Begriff »Aktivismus« bevorzugte, in seiner 
»Zeit- und Streitschrift« Die Weisheit der Langeweile. »Man stellt 
sich unter ihm heut weniger einen Stil vor als eine unaktive, reak-
tive, nichts-als-ästhetische Gefühlsart, der man als allein bejahbar 
eine wieder moralhafte entgegensetzt (Gesinnung; Wille; Intensität; 
Revolution); und man neigt dazu, den Stil, den diese neue Gefühls-
art erzeugt, wegen seiner konzentrierten Hervortreibung des volun-

Expressionismus und Moderne



7

tarisch Wesentlichen Expressionismus zu nennen« (Hiller 1913a, 
S. 37). Mit Recht hob später einer der besten Kenner des Expres-
sionismus, Wolfgang Rothe (1979, S. 119ff.), die »voluntaristischen, 
decisionistischen und aktivistischen Züge« des Expressionismus her-
vor, die mit der Hochschätzung des Begriffs der ›Tat‹ und der Figur 
des ›Täters‹ einherging und für die schon der Zeitschriftentitel Die 
Aktion symptomatisch ist. Kasimir Edschmid machte seinerzeit in 
der genannten Rede die aktivistischen Komponenten des Expressio-
nismus zur Abgrenzung vom Naturalismus und seinem »Photogra-
phieren der Wirklichkeit« geltend: 

Niemand zweifelt daran, daß das Echte nicht sein kann, was als äußere Re-
alität erscheint. Die Realität muß von uns geschaffen werden. Der Sinn des 
Gegenstands muß erwühlt sein. Begnügt darf sich nicht werden mit der 
geglaubten, gewähnten, notierten Tatsache, es muß das Bild der Welt rein 
und unverfälscht gespiegelt werden. Das aber ist nur in uns selbst. 

So wird der ganze Raum des expressionistischen Künstlers Vision. Er 
sieht nicht, er schaut. Er schildert nicht, er erlebt. Er gibt nicht wieder, er 
gestaltet. Er nimmt nicht, er sucht. Nun gibt es nicht mehr die Kette der 
Tatsachen: Fabriken, Häuser, Krankheit, Huren, Geschrei und Hunger. Nun 
gibt es die Vision davon. Die Tatsachen haben Bedeutung nur soweit, als 
durch sie hindurchgreifend die Hand des Künstlers nach dem greift, was 
hinter ihnen steht (Edschmid 1918, S. 46).

Künstlerisch aktive Konstruktion der Wirklichkeit steht hier er-
neut gegen eine reaktive Unterordnung unter ihre nur scheinbare 
Subjektunabhängigkeit und Dominanz. Zeitgleich mit der Phäno-
menologie Edmund Husserls, auf die sich damals unter anderen Max 
Picard in einem Vortrag über »Expressionismus« berief (Picard 1919) 
und die 1925 Albert Soergels erste umfassende Darstellung des Ex-
pressionismus zu dessen philosophischen Grundlagen rechnete (Soer-
gel 1925, S. 394f.; vgl. dazu auch Fellmann 1982), charakterisierten 
etliche Programme und Beschreibungen des ›Expressionismus‹ die-
sen als einen künstlerischen Konstruktivismus. Picard schrieb ihm 
eine die Komplexität der Wirklichkeit reduzierende Leistung zu, 
eine »Tendenz zur Orientierung im Chaos«, und grenzte ihn damit 
auch von der positivistischen Wissenschaft ab, an deren Prestige der 
Naturalismus noch teilzuhaben versuchte. Die damit einhergehende 
Kritik des Kausalitätsdenkens und der Psychologie artikulierte 
sich in aufschlussreichen Argumentationen wie der folgenden:

Der Expressionist ist also nicht psychologisch, aber er ist psycho-analytisch. 
Das ist kein Widerspruch. Im Gegenteil: Die Psychologie läßt von einem 
Ding auf tausend Dinge gleiten, die Psycho-Analyse geleitet von tausend 
Dingen zu einem. Sie sammelt tausend zerstreute Erlebnisse, bis sie sich in 

Begriffsklärungen und erste Einblicke



8

eine Reihe ordnen und schließlich zu einem einzigen Erlebnis hinführen. 
Dieses einzige Erlebnis erstrebt man, nach ihm orientieren sich alle andern; 
das Chaos aber ist kleiner geworden, weil tausend Erlebnisse aus ihm ge-
sichtet und aus der Zerstreutheit um ein einziges Erlebnis gruppiert wurden 
(Picard 1919, S. 570).

Eine wissenschaftskritische Stoßrichtung (s. S. 112 f.) hatte die kon-
struktivistische Perspektive auch in einem der substantiellsten Bei-
träge, die bis 1920 zum Expressionismus geschrieben wurden. Er 
stammt von dem Dresdener Schriftsteller und Kunstkritiker Fried-
rich Markus Huebner, der viel in expressionistischen Zeitschriften 
publizierte und während des Kriegs, als Diplomat in Brüssel tätig, zu 
einer zentralen Figur des Expressionismus in Belgien wurde (Roland 
1999 u. 2009). Huebner stellte die konstruktivistischen Tendenzen 
des Expressionismus in die philosophischen Kontexte von Schopen-
hauers »Einsicht: ›die Welt ist unsere Vorstellung‹« (Huebner 1920, 
S. 5) und von Hans Vaihingers Schrift Die Philosophie des Als Ob 
(Berlin 1911). Und auch er verband die Distanz zum Naturalismus 
mit der Skepsis gegenüber der positivistischen Wissenschaft des 19. 
Jahrhunderts: 

Der Expressionismus verhält sich gegenüber der Natur feindselig. Er aber-
kennt ihre Übermacht; er zweifelt an ihrer »Wahrheit«. Er stellt fest, daß 
auch die Wissenschaft nur ein Versuch der Ausdeutung ist, daß sie nicht un-
umstößliche Erkenntnisse, sondern äußerst einwandzugängliche Hypothesen 
liefert. Die Instrumente, die sich der Mensch erfi ndet, und mit denen er das 
Leben zu greifen, die Wahrheit zu sieben hofft, sind ebenso viele Werkzeuge, 
mit denen er sich hinter das Licht führt. Die Natur ist nicht ein objektiv 
Unveränderliches und nichts Größeres als der Mensch. Sie bietet sich dar 
für jede Art von Vorstellung; sie ist das Nichts und wird erst zu Form und 
Gestalt durch den Menschen, der sie mit Sinn beseelt. Sie ist der unendlich 
biegsame und knetbare Urstoff, in welchem alle Möglichkeiten schlummern.

Der Expressionismus glaubt an das Allmögliche. Er ist die Weltanschau-
ung der Utopie. Er setzt den Menschen wieder in die Mitte der Schöpfung, 
damit er nach seinem Wunsch und Willen die Leere mit Linie, Farbe, Ge-
räusch, mit Pfl anze, Tier, Gott, mit dem Raume, mit der Zeit und mit dem 
eigenen Ich bevölkere (Huebner 1920, S. 5).

Aktive Transzendierung der Wirklichkeit durch den Geist der Utopie 
(Bloch 1918), »Wesensschau« (Husserl), Typisierung der dargestell-
ten Personen (s. S. 160), Ablehnung von Psychologie und Kausali-
tätsdenken, Aufwertung elementarer Gefühle, Pathos (s. S. 162 f.), 
Aktion sind ständig wiederkehrende Stichworte in den zeitgenös-
sischen Selbst- und Fremdbeschreibungen des Expressionismus. 
Ihre literarhistorische Kanonisierung erfuhren sie 1925 zusammen 
mit dem Begriff selbst in der monumentalen, 900 Seiten umfas-

Expressionismus und Moderne



9

senden Bestandsaufnahme von Albert Soergel. Sie blieb mit ihrem 
Anspruch, »eine Einführung in die Entwicklung der deutschen Li-
teratur zwischen 1900 und 1920« zu geben und »zugleich eine Be-
griffsbestimmung und -entwicklung dessen, was man sich gewöhnt 
hat, mit dem vieldeutigen Worte Expressionismus zu bezeichnen« 
(Soergel 1925, S. VII), in ihrem Kenntnis- und Materialreichtum 
bis heute unübertroffen. 

In der literaturwissenschaftlichen Forschung zur deutschen Lite-
ratur zwischen 1910 und 1920, die seit der berühmten Ausstellung 
in Marbach von 1960 kaum mehr überschaubare Dimensionen an-
genommen hat, konnte sich der Begriff ›Expressionismus‹ bis heute 
behaupten. Nach wie vor umstritten bleibt jedoch, was mit ihm be-
zeichnet werden soll. Die zeitgenössischen Merkmalsbestimmungen 
haben sich längst als viel zu begrenzt erwiesen. Weitgehend geschei-
tert sind die Festlegungen auf einheitliche Stilformen. Wenig über-
zeugend blieben auch die Versuche, den Expressionismus zu einem 
internationalen oder gar überzeitlichen Phänomen zu erklären. Und 
auch als eine ›Epoche‹ der deutschen Literaturgeschichte kann der 
Expressionismus nur in eingeschränktem Sinn gelten. Das ›expres-
sionistische Jahrzehnt‹ war gekennzeichnet durch die Gleichzeitig-
keit des Ungleichen, war auch die Zeit eines noch keineswegs ab-
geschlossenen Naturalismus, eines weiter wirksamen Ästhetizismus, 
eines epigonalen Klassizismus oder der antimodernen Heimatkunst. 
Zwischen 1910 und 1920 gehörten Hauptmann, Heinrich und Tho-
mas Mann, Hofmannsthal, Rilke, Hesse oder George weiterhin zu 
den dominierenden Schriftstellerpersönlichkeiten – von Publikums-
lieblingen wie Ganghofer, Rosegger, Frenssen oder Courths-Mahler 
ganz abgesehen. Eine umfassende Literaturgeschichte dieser Zeit 
hätte zu berücksichtigen, dass Carl Einsteins Roman Bebuquin oder 
Die Dilettanten des Wunders oder Franz Jungs Erzählungen Das Trot-
telbuch (die als expressionistisch gelten) im selben Jahr erschienen 
wie Der Tod in Venedig (1912), Carl Sternheims Lustspiel Die Hose 
im selben Jahr wie Hauptmanns Die Ratten oder Hofmannsthals 
Jedermann (1911). Sie hätte neben dem Expressionisten-Verlag Kurt 
Wolff ebenso den kulturkonservativen Eugen Diederichs Verlag mit 
einzubeziehen, neben dem expressionistischen Aktions- oder dem 
Sturm-Kreis auch den George-Kreis oder den Einzelgänger Kraus 
und Die Fackel. 

Der Expressionismus ist eine Konstruktion der Literaturge-
schichtsschreibung. Sie hat durch die Übernahme des historischen 
Begriffs den Vorzug, an das Selbstverständnis und die Konstrukti-
onen jener vergangenen Kulturszenerie anknüpfen zu können, die 
sie zu beschreiben versucht, ohne sich in der Gegenwart fest an sie 

Begriffsklärungen und erste Einblicke



10

binden zu müssen. Zu den negativen Folgen der literarhistorischen 
Kanonisierung des Expressionismus-Begriffs gehörte es allerdings, 
den Blick auf das zu verstellen, was von dem Begriff ausgeschlossen, 
aber zur gleichen Zeit geschrieben und gelesen wurde. Die mittler-
weile etablierte Rede von der ›Gleichzeitigkeit des Ungleichen‹ ver-
sucht diesem Umstand Rechnung zu tragen, übersieht jedoch ihrer-
seits, dass das vom Begriff Ausgeschlossene in vielen Aspekten dem 
Expressionismus auch gleicht. Sogar ein Autor wie Thomas Mann, 
den niemand als expressionistisch bezeichnen würde, auch deshalb 
nicht, weil er sich in den Betrachtungen eines Unpolitischen (1918) 
ausdrücklich vom Expressionismus distanzierte (vgl. den Auszug in 
Anz/Stark 1982, S. 90-92), stand diesem in den zehner Jahren weni-
ger fern, als es scheint. Das gilt auch für Karl Kraus oder für Stefan 
George und seinen Kreis. Dass es trotz solcher Entstellungen, die der 
Begriff ›Expressionismus‹ und auch noch die inzwischen beliebtere, 
weil vorsichtigere Rede von der ›Zeit des Expressionismus‹ oder vom 
›expressionistischen Jahrzehnt‹ zur Folge hatten, weiterhin sinnvoll 
und auch pragmatisch gerechtfertigt ist, ihn zu verwenden, versucht 
dieser Band erneut zu begründen. Er bevorzugt die Wendung ›ex-
pressionistische Moderne‹ und konzipiert damit den Expressionis-
mus als deutschsprachige Erscheinung der europäischen Moderne im 
zweiten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts. Zusammen mit Klärungen 
zum Begriff der ›Moderne‹ soll das im Folgenden erläutert werden.

Geschichte und Problematik des Begriffs ›Expressionismus‹: Pörtner 1960, 
S. 6-30; Arnold 1966, S. 9-15; Perkins 1974, S. 11-18; Vietta/Kemper 
1975, S. 11-20; Rötzer 1976 (Dokumente und Aufsätze); Anz/Stark 1982, 
S. XV-XVIII, S. 14-112 (Überblicke, Kommentare und Dokumente); Stark 
1982, S. 23-27; Gehrke 1990; Fähnders 2010, S. 134-139.
Umfassende Monographien und Aufsatzsammlungen zum literarischen Expres-
sionismus: Soergel 1925; Sokel 1960; Steffen 1965; Arnold 1966; Paulsen 
1968; Rothe 1969a; Eykman 1974; Rötzer 1976; Vietta/Kemper 1975 
(grundlegende Einführung); Rothe 1977; Anz 1977; Hamann/Hermand 
1976; Knapp 1979; Stark 1982; Anz/Stark 1994; Sprengel 2004 (im Rah-
men einer Epochendarstellung 1900-1918); Donahue 2005; Bogner 2005 
(Einführung); Krause 2008a.
Regional differenzierende Darstellungen und Textsammlungen: Stern 1981 
(Schweiz); Fischer/Haefs 1988 (Wien); Amann/Wallas 1992 und 1994, 
Wallas 1995 (Österreich); Nowak u.a. 1999 (Thüringen).
Umfassende Dokumenten- und Textsammlungen: Pörtner 1960; Raabe/Greve 
1960; Raabe 1965b; Best 1976; Anz/Stark 1982; Raabe 2009 (Digitalisierte 
Zeitschriften, Jahrbücher, Sammelwerke, Anthologien).
Lexikalische und bibliographische Hilfsmittel: Perkins 1971 (Bibliographie 
zeitgenössischer Dokumente); Raabe 1964 (bibliographische Erfassung 
und Portraits expressionistischer Zeitschriften); Raabe 1972 (die 18 Bände 

Expressionismus und Moderne



11

erfassen mit dem Anspruch auf Vollständigkeit die Beiträge in den Zeit-
schriften und Jahrbüchern des literarischen Expressionismus zwischen 1910 
und 1923); Raabe 1985 (grundlegendes und umfassendes Handbuch über 
Autoren und Bücher des Expressionismus).
Forschungsberichte: Brinkmann 1961; Paulsen 1962; Brinkmann 1980 (der 
bislang umfassendste Bericht); Knopf 1983; Anz 1987; Korte 1994 (über 
die Forschung 1980-1990); Fähnders 2010, 275–296 (Bericht zur Moderne- 
und Avantgarde-Forschung 1999-2010).

2.2  Moderne und Avantgarde

In der Literaturgeschichte wurde das Adjektiv ›modern‹ zur Kenn-
zeichnung innovativer Ansprüche schon im frühen Mittelalter, in 
der Neuzeit mit zunehmender Häufi gkeit und seit dem 18. Jahr-
hundert, in dem sich die Forderungen nach künstlerischer Origina-
lität durchzusetzen beginnen, mit wachsender Emphase gebraucht. 
Dagegen ist das Substantiv ›Moderne‹ ein neu gebildetes Wort in 
den literarischen Debatten und Programmen an der Wende vom 19. 
zum 20. Jahrhundert. Im September 1886, in einer Zeit, in der alle, 
die in irgendeiner Weise als fortschrittlich oder sogar revolutionär 
gelten wollten, die Auszeichnung ›modern‹ für sich reklamierten, 
sprach der Literaturhistoriker Eugen Wolff bei einem Vortrag im 
naturalistischen Verein »Durch!« vermutlich zum ersten Mal, in einer 
sprachlichen Analogiebildung zu der ›Antike‹, von der ›Moderne‹. 
Seine Thesen wurden noch im gleichen Jahr (siehe den Nachdruck 
in Brauneck/Müller 1987, S. 58-60) und kurz darauf ein weiteres 
Mal (am 1.1.1887 in der Deutschen Universitätszeitung) veröffent-
licht. Das Substantiv, das nicht nur eine neue Richtung, sondern 
ein neues Zeitalter in der Entwicklung von Literatur und Kunst be-
zeichnen wollte, wurde rasch zu einem Modewort; es ging bald in die 
Titel zahlreicher Artikel und Bücher ein. 1891 erschien eine kurz-
lebige naturalistische Zeitschrift mit dem Titel Die Moderne. Schon 
1894 nahm der Große Brockhaus das Substantiv in seine 14. Aufl age 
auf – als »Bezeichnung für den Inbegriff der jüngsten sozialen, lite-
rarischen und künstlerischen Richtungen« (Bd. 11, S. 975). Lange 
nachdem der Literaturkritiker Samuel Lublinski 1904 eine Bilanz der 
Moderne gezogen und im Titel eines weiteren Buches vom Ausgang 
der Moderne (1909) gesprochen hatte, wurde der Begriff von der aka-
demischen Literaturgeschichtsschreibung übernommen: zur Kenn-
zeichnung einer epochalen Aufbruchsbewegung, die in der Literatur 
und Kunst des gesamten 20. Jahrhunderts ihre Spuren hinterließ. 

Die literarische Moderne ist ein Phänomen der modernen 
Großstädte. Nicht zufällig nahm die Karriere des Begriffs ›Moderne‹ 

Begriffsklärungen und erste Einblicke


	00
	01



