Suhrkamp Verlag

Leseprobe

suhrkamp taschenbuch

wissenschaft

Blumenberg, Hans
Zu den Sachen und zuriick

Aus dem NachlaB herausgegeben von Manfred Sommer

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1837
978-3-518-29437-6



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 1837



»Zu den Sachen!« Das war die Devise und das Programm der
von Edmund Husserl begriindeten Phinomenologie. Die Art,
wie Hans Blumenberg an sie ankniipft, wird bereits im Titel
seines Buches deutlich. Neben und nach der Unmittelbarkeit der
Anschauung muf§ auch die Distanz zu ihrem Recht kommen: der
Begriff, das Symbol, die Metapher, alle Formen der Indirektheit
und der Delegation. Zu den Themen Blumenbergs, die sich
daraus ergeben, gehort das Verhiltnis von Tastsinn und Sehsinn,
von Aufmerksamkeit und Auffilligkeit, von Reflexion und Re-
duktion, von Retention und Erinnerung, von Subjektivitit und
Intersubjektivitit. Zu den Sachen und zuriick erweist sich als eine
philosophische Grundlegung fiir Blumenbergs Projekt einer im
Gegenzug zu Heidegger konzipierten genuin phinomenologi-
schen Anthropologie.



Hans Blumenberg
Zu den Sachen und zuriick

Aus dem Nachlafl
herausgegeben
von Manfred Sommer

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.
2. Auflage 2018

Erste Auflage 2007
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1837
© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2002
Suhrkamp Taschenbuch Verlag
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des 6ffentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfaltigt oder verbreitet werden.
Satz: Memminger MedienCentrum AG
Printed in Germany
Umschlag nach Entwiirfen von
Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
ISBN 978-3-518-29437-6



IT
11
v

VI
VII
VIII
IX

XI
XII
XIIT
XIV
XV
XVI
XVII

XVIII
XIX
XX
XXI
XXII

Inhalt

Philosophie ist, worauf man beinahe von

selbst gekommen wire .................... 9
Eine absolute Metapher ................... 12
Wozu gefragt .....covvvviiiiiii .. 13
Selbstaufklarung ........ ... ... .. .. oL 17
Der Phinomenologe kann sich nur selbst
berichtigen ....... ... ... o oL, 19
Innersubjektive Intersubjektivitdt ........... 44
Von den Sachen zurtick ................... 63
Was man ganz haben will, das mufl man sein . 122
Zwei Begriffe von Bewufltsein ............. 145
Zu den Sachen —von wo her? .............. 152
Auffallen und Aufmerken ................. 182
Retention und Erinnerung ................. 207
Naherwartung ........... ... .. ... 209
Reines Bewuf3tsein ohne Erinnerung ........ 21§
In Wirklichkeit kein Traum ................ 224
Tastsinn und Wirklichkeitsbewuf$tsein ... .. .. 231
Das Pathos des Realismus und die

symbolische Distanz ...................... 237
Das Dilemma der reinen Subjektivitdt ... . ... 239
Die Riickseite ........cooviiiiiiii... 275
Das Dilemma der Selbstverstindlichkeit ... .. 304
Ein schwerwiegender Beschreibungsfehler ... 305
Die Einheit der elementaren Handlungen des

Phanomenologen ................ooiua... 311



6 Inhalt

XXTIT Reflexion ....oovviiuiiineeiniiiieanann. 329
XXIV Paradoxien der Reflexion .................. 331

XXV Sitze iber Sdtze .. .ooviiii i 339
Editorische Notiz ....ooviui i 351

Namenregister ... ...vvveerinineueeneenennnennnns 353



Die Nihe ging vertraumt umbher-...
Sie kam nie zu den Dingen selber.

Morgenstern, »Die Nihe«






Philosophie ist, worauf man beinahe
von selbst gekommen wire

Philosophie ist, worauf man beinahe von selbst gekommen
ware.

Und das, worauf man beinahe von selbst kommt, sind >die
Sachenc.

Und das mufl so genommen werden, daf§ die Zugangsweise,
die Einstellungsart, bestimmt, was im Sinne dieser >Sachlich-
keit< zur >Sache« wird: das, wohin und wozu es so wenig
>weit< war, dafl es dem Sehen zum Anstof} wird, es bis dahin
iibersehen zu haben. Deshalb ist der lachende Tadel der Thra-
kerin gegentiber dem milesischen Protophilosophen der Phi-
losophie geblieben, mifiverstanden als ihr Au8erliches, ver-
standen als der jedem ihrer >Schritte« inhirente Vorhalt.
Damit sind nicht nur professionelle Distanzen gemeint.
Wenn es im Lebensbericht des ganz unphilosophischen
Theodor Fontane »Zwischen Zwanzig und Dreiffig« heift:
Die meisten sehen an der Hauptsache vorbet, so ist das nicht
nur die tibliche kulturkritische Norgelei des Sehgetibten und
Vielgewandten (polytropos) an der Menge — dann wire es nur
eine billige Arroganz —, sondern es ist die Kurzformel fiir
eine in allen Lebensformen vorhandene und durch diese va-
riantenreich bewirkte >Verfehlung< der Anschauung des We-
sentlichen.

Denn diese Anschauung als sie selbst ist gar nicht zu haben.
Es war Husserls platonisierende Illusion, es gebe die Wesens-
anschauung als eine Besitztum begriindende und in diesem
immer wieder begriindete. Dabei hitte ihn der methodische



10 Philosophie ist, worauf man beinahe von selbst. ..

Initialgedanke der freien Variation darauf stoflen missen,
daf es das gesuchte Endgiiltige solange nicht gibt, als es keine
Einsicht in die Vollendung der Variation gibt, also eine Pri-
evidenz fur die geforderte Evidenz. Denn wire man sich der
Vollstindigkeit der durchlaufenen Varianten nicht sicher,
wire jede neue und nichste Variante virtuell die Korrektur
des Endgliltigen. Es ist nicht von Falsifikation die Rede, denn
die freie Variation fithrt nie zu Hypothesen; sie verscharft
tatsichlich den Kern des Wesentlichen —und das im Mafle der
Beanspruchung ihrer >Freiheit< —, und es ist nicht die Rede
vom Widerruf, etwa gar vom vernutzten >Paradigmawech-
sel<. Doch bedeutet der Mangel an jener Prievidenz der
vollendeten Variation, daff der Wesenskern die denkbar letzte
Stabilitdt nicht erreicht. Daher gibt es Evidenzen tiber die
jemals erreichte hinaus — und die Pflicht, jede Moglichkeit
zur >Ausschopfung« der Variation zu nutzen. Nur diese
Pflicht — keine »Gegenbeweise« — kann den Phinomenologen
vorantreiben, und ihn dazu anzutreiben mag die Funktion —
oder eine der Funktionen — der gerihmten Intersubjektivitit
sein. Es wird ihm nicht gestattet, sich auf die >Wesensschau«
zu berufen, und darin liegt das hohere Recht ihres Verrufs,
das sogar den Meister und Schulgriinder dazu gebracht hat,
sich vom Rechtstitel der >Schau< und >Wesensschau« zurtick-
zuziehen. Das hitte am zwingenden Zusammenhang von
Wesensgewinn und freier Variation vorausgesehen werden
konnen. Doch ist damit nichts ausgemacht gegen die An-
schauung als das in der Variation ins Spiel Kommende. Sie
mag ein Titel der Verlegenheit sein, weil sie einfach mitent-
scheidet, was nicht zu den >Sachen« gehort: so die >Ursachens,
so die >Konsequenzen« aus Pramissen.

Deshalb hat das implizite Postulat der Art von Wissenschaft,
die nicht mit Hypothesen arbeitet und nicht zu solchen als
ithrem Ertrag kommt, sie miisse dazu fihren und darin ihren
Erkenntnisgewinn haben, mehr zu sehen und mehr sehen zu



Philosophie ist, worauf man beinahe von selbst... I

lassen, auch eine guantitative Bedeutung seines Komparativs.
Denn die freie Variation als ihre Methode ist wiederum so frei
nicht, wie es der Begriinder der >Reduktion<als der Trennung
des Faktischen vom Wesentlichen, des Diskurses von der An-
schauung, der Welt von ihrem Residuum, erwartet haben
mochte und sogar mufite, sollten seine >Uberwindungen« so
vieler -ismen in Erfillung gehen. Man muf} sich von dieser
Uberwindungsfinalitit trennen, um zu sehen, daf die freie
Variation wegen der der Phantasie gesetzten Beschranktheit —
der Fatalitit der Gedankenarmut der Gedankenexperimente
wie des diirftigen Reichtums ihrer Anreicherung —auf Fakten
wegen des Mangels an Fikten angewiesen ist und damit die
philosophisch so begriindungslosen >positiven Wissenschaf-
ten<neben der>reellen<Fiktion der Literatur und der Kultur in
Riten und Mythen ihre wichtigste Quelle — fast in einem
philologischen Sinn der Textsicherung — sein missen. Nach
der Indienstnahme der Phinomenologie, zumal auf dem Mar-
burger Katheder des Jager-Kostimierten, fir die Polemik
gegen >die Wissenschaften< — als bliebe nur die eine und
schlieflich nicht einmal die, wegen Verwechslungsgefahr —
mag das eine herbe Enttauschung sein. Aber wie sich die
Philosophen abgewohnen mufiten, den exakt Erfolgreicheren
zu zeigen, wie es zu den >Bedingungen der Moglichkeit<ihrer
Erfolge gekommen sel, sie sich nicht bewahrten als Beistand
bei >Grundlagenkrisen<, miissen sie auch auf die Rolle von
skritischen« Schiedsrichtern verzichten.



IT

Eine absolute Metapher

Mit Recht wird als tiefe Weisheit bewundert, was als Frag-
ment des Heraklit tiberliefert ist: man konne nicht zweimal in
denselben Fluf} steigen. Es ist eine absolute Metapher und
darin eine der frithesten Errungenschaften der Philosophie,
dafl man die Wirklichkeit nicht festhalten konne, weil sie
nicht das ist, als was sie uns erscheint. Die blofle Vermutung,
der Fluf§ konne immer derselbe sein, wann man auch in ihn
steige, beruht auf dem Anblick, den er dem Zuschauer als ein
Stiick Landschaft bietet.

Merkwirdig aber ist, daf} dieser Spruch niemals weiterge-
dacht worden ist. Tut man es, stofft man auf eine andere
Unselbstverstindlichkeit, die in der Metapher verborgen ist.
Man kann nicht zweimal in denselben Fluf} steigen, aber man
kehrt an dasselbe Ufer zurtick, und dies sogar dann, wenn
man sich im Fluf}, um mit thm als demselben wenigstens fiir
eine Zeit eins zu bleiben, hat treiben lassen. Ist man an das
Ufer zurtickgekehrt, ist es dasselbe, an welcher seiner Stellen
auch immer. Da schert es einen nicht mehr, dafl es nicht
mehr derselbe Flufl ist, in den man ein weiteres Mal steigen
wiirde.



III

Wozu gefragt

Hore ich die Frage Wozu Philosophie?, greife ich — einem
unweisen Rat des dubiosen Dramatikers Hanns Johst fol-
gend — nach meinem Revolver, um festzustellen, dafl ich
keinen besitze.

Das ist noch kein Grund, als Pflicht zu akzeptieren, auf jene
Frage nach einer Antwort zu suchen, die gefundenenfalls
doch niemanden befriedigen wiirde. Ausgenommen die, die
sie ohnehin fiir iberfliissig gehalten hatten.

Es gibt Dinge, die es geben muf}, weil es sie gibt. Wozu Mu-
stk? — kime man sich nicht albern vor, das zu fragen? Aber
doch wohl nicht, weil es mehr Leute mit dem erklirten und
zahlenden Bediirfnis nach Musik als mit dem nach Philoso-
phie gibt? Sogar die Frage Wozu Religion? hat ihre alten
Anhinger verloren, weil selbst die bekennenden und prakti-
zierenden Atheisten nicht mehr an die Verlegenheit glauben,
die mit jener Frage zu bewirken mal deren durchdachtester
Zweck war.

Das ist ein Lehrfall: Wozu-Fragen werden nicht mit der Ab-
sicht gestellt, scharf- oder tiefsinnige Antworten zu erhalten,
als vielmehr dazu, den Adressaten der Frage in Verlegenheit
zu versetzen. Bietet nicht einer das Bild der Erbarmungswiir-
digkeit, der eine Sache mit Hingabe und gar professionell
betreibt und nicht einmal sagen kann Wozu?

Im Gegenteil, meine ich. Zwar ist, wer die Frage Wozu Phi-
losophie? zu beantworten versagt, nicht deswegen schon ein
Philosophmitallen Stigmatadieser Disziplin—aberes wird die
geringste Sorge dessen, der Philosophie zu irgendeinem An-



14 Wozu gefragt

teil in sein Lebenskonzeptaufgenommen hat, sein oder jemals
werden, sich diese Frage oder dieser Frage zu stellen. Eine
unnotige, wenn nicht drgerliche Unterbrechung dessen, was
man nicht entbehren mag und mit der Gegenfrage verteidigen
wirde Wozu auf Philosophie verzichten? Da sie doch nicht
einmal, wie gelegentlich Musik, irgend jemanden stort.

Die problematische Figur im Woz#?¢-Dialog ist der Frager. Ex
will offenbar kein Stiickchen seines Lebens an eine Sache
wenden, von der er nicht vorher sicher ist, ob sie ihm >etwas
geben<wird und, gegebenenfalls, was. Wer nach diesem Sche-
ma verfihrt, wird sehr viel von dem einen Leben, das er nur
hat, daran wenden miissen, um sich ins Bild zu setzen, was er
damit denn >vertretbarerweise< anfangen konnte und sollte.
Er wird sich daran reiben und aufreiben, das Verschiedene,
was zu kennen er doch erst gerechtfertigt wissen will, gegen-
einander abzuwigen und daraus seine Lebensportionen zu-
zuteilen. Es sind die Leute, die zuerst sicher wissen, wieviel
Frithsport man treiben muff und was man keinesfalls essen
darf — im glinstigeren Fall: tiglich essen muf3. Schon die Be-
schiftigung mit dem soliden theoretischen Unterbau fiir
diese beiden >Entscheidungen< kostet Aufwand, liefert aber
auch das verfithrerische Muster fiir die Art und Weise, wie
man an andere Entscheidungen heranzugehen hitte — etwa
die, ob sich mit Philosophie zu beschiftigen begriindbar und,
gegebenen Falls, anderen Angeboten von Beschiftigungen
vorzuziehen oder gleichzustellen sei. Ich vermute, daf} keine
der Antworten, die jemals auf die Frage Wozu Philosophie?
gegeben worden sind, zu einer Lebensanteilentscheidung
verholfen haben. Aber ich spreche als Laie: Die Antworten
auf die Frage Wozu Philosophie? haben mich nie interessiert.
Wenn man in manchen Sachen erst mittendrin steckt, kann
man nicht mehr so tun, als stinde man noch davor. Aller-
dings, das Mittendrinstecken erlaubt auch nicht die schone
Nebentitigkeit, sich den Luxus der Frage zu leisten, ob es



Wozu gefragt 1§

nicht noch fragloser gemacht hitte, in einer anderen Sache
mittendrin zu stecken. Das Leben lifit uns diese Parallel-
schiene nicht, von der aus wir uns und andere stindig als
>Zuschauer« begleiten konnten, wie man einen Schulversuch
durch eine Begleitstudie auf seine Erfolgsquote tiberwachen
138t und nicht nach dem >Schicksal< der armen Versuchsschii-
ler fragt, die fir den Miflerfolg der an ihnen studierten
Theoriepraxis einstehen, fast gleichgiiltig, ob als Mehrheit
oder Minderheit.

Sokrates und Schopenhauer war gemeinsam, dafl sie auf die
Frage Wozu Philosophie? keinesfalls die Antwort zulassen
wollten: Weil man davon leben kann. Einer, der von Philo-
sophie lebt, mufl vorsichtig sein mit der Konfession, er lebe
fur die Philosophie, gar mit der Pathosformel eines der Gro-
Ben dieses Jahrhunderts, er hitte ohne Philosophie nicht
leben konnen. Daran mufl Zweifel erlaubt sein: Es lafit sich
auch ohne Philosophie leben. Der Mensch ist nahezu da-
durch definitionsfahig, daf§ er ohne das meiste leben kann.
Mir wiirde die Stirke der Erklirung bei weitem gentigen,
jemand mochte nicht mebr ohne Philosophie leben. Nur
wenn es das gibt und weil es das geben kann, ist die Frage
nach dem Wozu¢ der Philosophie listig: Sie wird von den
Falschen an die Falschen gestellt.

Raffinierter, obwohl auch zur Erzeugung von Verlegenheit
bestimmt, fillt die Frage den Bedenkenden an: Ist das noch
Philosophie?, beliebt im innerdiszipliniren und interdiszipli-
niren Abtausch. Mit diesem rhetorischen Versatzstuck sollte
der Adressat fertigwerden, indem er nicht versiumt, die
Wichtigkeit der Frage zu bestitigen und sogar noch zu stei-
gern: dem Fragenden anheimzustellen, sie als das Problem zu
betrachten, das sich ihm sogleich und zugleich in bezug auf
seine Frage stellen miisse. Von woher fragt man, ob etwas
noch Philosophie sei? Und wohin will man es mit der Frage
treiben: in sie hinein oder aus ihr heraus?



16 Wozu gefragt

Wozu Philosophie? Vielleicht als Test darauf, ob es schon oder
noch Philosophie sei, so zu fragen. Man wird sehen. Und man
mufl sehen wollen — nicht horen —, wie der Test ausgeht.



IV

Selbstautklarung

Voraussetzung der Phinomenologie ist die Trennbarkeit von
Existenz und Essenz. Sie soll ermoglichen, daf} bei allen Er-
lebnissen und Gegebenheiten davon abgesehen werden
kann, ob es sie faktisch gibt oder nicht; es ist sogar gleich-
giiltig, wenn ein Sachverhalt ausgedacht, fingiert oder variiert
ist — ja, dies ist sogar der "Witz« der Methode. Am auffillig-
sten, sogar anstofligsten wird das bei den Wissenschaften,
und es sieht aus, als ob sich da der heftigste Konflikt mit dem
Neukantianismus anbahnen sollte. Wenn dieser auch vom
>sFaktum der Wissenschaften« spricht und nach den Bedin-
gungen ihrer Moglichkeit als dem Thema der Philosophie
forscht, ist er doch zugleich von seinem historischen Fliigel
her dazu angehalten, daf§ der Prozeff wissenschaftlicher Er-
kenntnis seit Plato (Natorp, 1903) seine strikte Logik und
damit im Endergebnis, wie es an der Jahrhundertschwelle
erreicht zu sein schien, keine Kontingenz an sich hat. Die
Wissenschaft wire dahin gekommen, wohin sie kraft ihres
>Wesens< auf dem Weg gewesen war.

Die Phianomenologie sieht das anders. Zumindest bis sie sich
selber in der Schluffphase zu einer teleologischen Ge-
schichtsphilosophie verwandelt. Mit einer Geschichte, die
nicht mehr erkennen 138t, wie die »Reduktion< auf sie ange-
wendet werden konnte, da sie das Wesen als Faktum gewor-
den ist.

Die Wissenschaften nehmen in den ersten drei Jahrzehnten
des Jahrhunderts an der Resistenz gegen die >Reduktion«
nicht teil. Jede muf} sich befragen lassen, ob sie ihrem >Wesen«



18 Selbstaufklirung

genligt, also der Idealitdt, die thr von threm Gegenstand vor-
gegeben ist: unverschoben und unverfilscht durch Akzesso-
rien individueller oder geschichtlicher Art, etwa so, wie
Galilei sich verkiirzte Verfahren und Begriffslissigkeiten er-
laubt hatte. Die Phinomenologie ist richtende Instanz. Vor
das Tribunal ihrer Methode wird alles gebracht, was sich als
Theorie ausgibt.

Nun kommt man da unweigerlich zu dem Einwand, wer
denn dieses Verfahren an der Phinomenologie selber voll-
zieht. Ist sie dazu verpflichtet, sich der >Reduktion< zu
unterziehen? Und wenn, wie konnte das stattfinden, da sie
nichts Uber sich anerkennt? Wo liegt die Zustindigkeit fir
die Phinomenologie a/s Faktum, insofern sie doch auch nach
Datum und Urheber kontingent ist: existiert als Produkt
einer Situation, die durch eine andere Existenz, die des Psy-
chologismus, bestimmt war.

Ein einziger Satz Husserls macht dem Dilemma ein Ende:
Die Phéinomenologie klirt sich selbst auf. (1907) Mit nur
einem Jahrzehnt Abstand folgt auf die Selbstanalyse die
Selbstaufklirung — aus Mihren.



v

Der Phanomenologe
kann sich nur selbst berichtigen

Das Bewuf3tsein ist selbstkonstitutiv und selbstrestitutiv.
Nur deshalb kann es eine genetische Phinomenologie des
BewufStseins geben: Jede seiner Leistungen gibt Aufschluf}
iiber ithr Zustandekommen. Das war schon Kants Einsicht,
als er die Urteilstafel zum Leitfaden der Kategorientafel als
des Katalogs der synthetischen Handlungen des Verstandes
machte und zugleich die Vollstindigkeit der Urteilstafel fur
ausgemacht, wenn nicht sogar beweisbar, annahm. Die Phi-
nomenologie kann auf den Leitfaden der Urteilsformen nicht
verzichten, will aber die Erfahrung zur Quelle statt zum Pro-
dukt dieser Handlungsarten des Bewuf3tseins machen. Wie
das Bewufitsein mit seinen Inhalten verfihrt, ist erst die Kon-
sequenz daraus, daf§ es sie hat und als was sie ihm gegeben
sind.

Das Bewufitsein ist ein zweckmifliges >Organ< im Hinblick
auf die wesentliche Typik seiner Inhalte, die — wenn sie es
nicht schon sind — als >Gegenstinde< das volle Maf ihrer
Selbstdarbietung ausschopfen. Wenn es nur bei dem bleibt,
was es einmal durch Affektion »aufgefafit< hat, sucht sich das
BewufStsein den Weg zur Gegenstandlichkeit. Das besagt die
wesentliche Pridikation, es sei Intentionalitit. Ob es aller-
dings bei dem bleibt, was es einmal durch Affektion >aufge-
faflt< hat, ist Sache der unaufgebbaren Dienstbarkeit des
Bewufitseins fiir das Leben: Jeder seiner intentionalen Pro-
zesse kann unterbrochen, abgebrochen, tiberlagert und er-
driickt werden von einem jeweils anderen, der den stirkeren



20 Der Phinomenologe kann sich nur selbst berichtigen

Akzent eines wiederum auf seine Weise intentionalen Zusam-
menhangs trigt: der Selbsterhaltung des Lebewesens, dessen
>Organc< dieses Bewufitsein ist und als das es niemals die
>Reinheit< einer Wesentlichkeit besitzt, auf die als Regulativ
hinzublicken unerlifflich ist, ohne daf} sie zur >transzenden-
talen< Hypostase gemacht werden mufite.

Deshalb ist die These, von der hier auszugehen war, das Be-
wufltsein sei selbstkonstitutiv und selbstrestitutiv, alles an-
dere als >idealistisch<. Vielmehr ist das Bewufitsein so selbst-
konstitutiv und selbstrestitutiv wie das Leben selber, in
dessen Dienst es steht und aus dessen Dienstbarkeit es einzig
zu verstehen ist. Allerdings liefRe sich sagen, hinsichtlich der
Tuchtigkeit zur Selbstkonstitution und Selbstrestitution
sidealisiere« das Bewufitsein das Leben. Als sein letztes Pro-
dukt und >Organc treibt es elementare Lebensleistungen auf
die Spitze, zur Reindarstellung, >tibertreibt« sie im auszuhal-
tenden Doppelsinn dieses Wortes. Insofern ist das Urteil —
um nur bei diesem >Reprisentanten< der Logik zu bleiben —
reine >Ubertreibung< (und was mit Urteilen gemacht wird,
erst recht). Es artikuliert nicht nur das Resultat des Bewuf3t-
seinsprozesses, indem es dieses feststellt, sondern geht in-
tentional auf das, was >feststeht, auch wenn dies die herakli-
tische Resignation enthielte, nichts stinde fest, alles flief3e.
Diese Erinnerung liegt nahe, wenn man an den Strom als
Standardmetapher fiir das >Erlebnis< des Bewuf3tseins von
sich denkt: Wie erstaunlich, daf§ Feststehendes in ithm >zu
Stande< kommt!

Die Restitutionsfahigkeit des Bewufitseins scheint gegen-
uber seiner Produktionsfahigkeit sekundir zu sein: Das ver-
neinende Urteil hilft dem bejahenden, sofern es sich nicht zu
behaupten vermag, wieder auf, lif}t aber seine Verneinung
nur als den Ausschluff dieser einen Position aus der Unend-
lichkeit moglicher bestehen — insofern in Kants Urteilstafel
die dritte Stelle bei den Qualititen die restitutiv entscheiden-



