
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Blumenberg, Hans
Zu den Sachen und zurück

Aus dem Nachlaß herausgegeben von Manfred Sommer

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1837

978-3-518-29437-6



suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft 1837



»Zu den Sachen!« Das war die Devise und das Programm der 
von Edmund Husserl begründeten Phänomenologie. Die Art, 
wie Hans Blumenberg an sie anknüpft, wird bereits im Titel 
seines Buches deutlich. Neben und nach der Unmittelbarkeit der 
Anschauung muß auch die Distanz zu ihrem Recht kommen: der 
Begriff, das Symbol, die Metapher, alle Formen der Indirektheit 
und der Delegation. Zu den Themen Blumenbergs, die sich 
daraus ergeben, gehört das Verhältnis von Tastsinn und Sehsinn, 
von Aufmerksamkeit und Auffälligkeit, von Reflexion und Re-
duktion, von Retention und Erinnerung, von Subjektivität und 
Intersubjektivität. Zu den Sachen und zurück erweist sich als eine 
philosophische Grundlegung für Blumenbergs Projekt einer im 
Gegenzug zu Heidegger konzipierten genuin phänomenologi-
schen Anthropologie.



Hans Blumenberg 
Zu den Sachen und zurück

Aus dem Nachlaß  
herausgegeben  

von Manfred Sommer

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 

in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

2. Auflage 2018

Erste Auflage 2007
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1837

© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2002
Suhrkamp Taschenbuch Verlag

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung, 
des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung 

durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert

oder unter Verwendung elektronischer Systeme 
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Satz: Memminger MedienCentrum AG
Printed in Germany

Umschlag nach Entwürfen von
Willy Fleckhaus und Rolf Staudt

ISBN 978-3-518-29437-6



Inhalt

I Philosophie ist, worauf man beinahe von
selbst gekommen wäre . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

II Eine absolute Metapher . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12
III Wozu gefragt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13
IV Selbstaufklärung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
V Der Phänomenologe kann sich nur selbst

berichtigen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
VI Innersubjektive Intersubjektivität . . . . . . . . . . . 44

VII Von den Sachen zurück . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63
VIII Was man ganz haben will, das muß man sein . 122

IX Zwei Begriffe von Bewußtsein . . . . . . . . . . . . . 145
X Zu den Sachen – von wo her? . . . . . . . . . . . . . . 152

XI Auffallen und Aufmerken . . . . . . . . . . . . . . . . . 182
XII Retention und Erinnerung . . . . . . . . . . . . . . . . . 207

XIII Naherwartung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209
XIV Reines Bewußtsein ohne Erinnerung . . . . . . . . 215
XV In Wirklichkeit kein Traum . . . . . . . . . . . . . . . . 224

XVI Tastsinn und Wirklichkeitsbewußtsein . . . . . . . 231
XVII Das Pathos des Realismus und die

symbolische Distanz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 237
XVIII Das Dilemma der reinen Subjektivität . . . . . . . 239

XIX Die Rückseite . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 275
XX Das Dilemma der Selbstverständlichkeit . . . . . 304

XXI Ein schwerwiegender Beschreibungsfehler . . . 305
XXII Die Einheit der elementaren Handlungen des

Phänomenologen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 311



6 Inhalt

XXIII Reflexion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 329
XXIV Paradoxien der Reflexion . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331
XXV Sätze über Sätze . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 339

Editorische Notiz . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 351
Namenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 353



Die Nähe ging verträumt umher . . .
Sie kam nie zu den Dingen selber.

Morgenstern, »Die Nähe«





I

Philosophie ist, worauf man beinahe
von selbst gekommen wäre

Philosophie ist, worauf man beinahe von selbst gekommen
wäre.
Und das, worauf man beinahe von selbst kommt, sind ›die
Sachen‹.
Und das muß so genommen werden, daß die Zugangsweise,
die Einstellungsart, bestimmt, was im Sinne dieser ›Sachlich-
keit‹ zur ›Sache‹ wird: das, wohin und wozu es so wenig
›weit‹ war, daß es dem Sehen zum Anstoß wird, es bis dahin
übersehen zu haben. Deshalb ist der lachende Tadel der Thra-
kerin gegenüber dem milesischen Protophilosophen der Phi-
losophie geblieben, mißverstanden als ihr Äußerliches, ver-
standen als der jedem ihrer ›Schritte‹ inhärente Vorhalt.
Damit sind nicht nur professionelle Distanzen gemeint.
Wenn es im Lebensbericht des ganz unphilosophischen
Theodor Fontane »Zwischen Zwanzig und Dreißig« heißt:
Die meisten sehen an der Hauptsache vorbei, so ist das nicht
nur die übliche kulturkritische Nörgelei des Sehgeübten und
Vielgewandten (polytropos) an der Menge – dann wäre es nur
eine billige Arroganz –, sondern es ist die Kurzformel für
eine in allen Lebensformen vorhandene und durch diese va-
riantenreich bewirkte ›Verfehlung‹ der Anschauung des We-
sentlichen.
Denn diese Anschauung als sie selbst ist gar nicht zu haben.
Es war Husserls platonisierende Illusion, es gebe die Wesens-
anschauung als eine Besitztum begründende und in diesem
immer wieder begründete. Dabei hätte ihn der methodische



10 Philosophie ist, worauf man beinahe von selbst . . .

Initialgedanke der freien Variation darauf stoßen müssen,
daß es das gesuchte Endgültige solange nicht gibt, als es keine
Einsicht in die Vollendung der Variation gibt, also eine Prä-
evidenz für die geforderte Evidenz. Denn wäre man sich der
Vollständigkeit der durchlaufenen Varianten nicht sicher,
wäre jede neue und nächste Variante virtuell die Korrektur
des Endgültigen. Es ist nicht von Falsifikation die Rede, denn
die freie Variation führt nie zu Hypothesen; sie verschärft
tatsächlich den Kern des Wesentlichen – und das im Maße der
Beanspruchung ihrer ›Freiheit‹ –, und es ist nicht die Rede
vom Widerruf, etwa gar vom vernutzten ›Paradigmawech-
sel‹. Doch bedeutet der Mangel an jener Präevidenz der
vollendeten Variation, daß der Wesenskern die denkbar letzte
Stabilität nicht erreicht. Daher gibt es Evidenzen über die
jemals erreichte hinaus – und die Pflicht, jede Möglichkeit
zur ›Ausschöpfung‹ der Variation zu nutzen. Nur diese
Pflicht – keine ›Gegenbeweise‹ – kann den Phänomenologen
vorantreiben, und ihn dazu anzutreiben mag die Funktion –
oder eine der Funktionen – der gerühmten Intersubjektivität
sein. Es wird ihm nicht gestattet, sich auf die ›Wesensschau‹
zu berufen, und darin liegt das höhere Recht ihres Verrufs,
das sogar den Meister und Schulgründer dazu gebracht hat,
sich vom Rechtstitel der ›Schau‹ und ›Wesensschau‹ zurück-
zuziehen. Das hätte am zwingenden Zusammenhang von
Wesensgewinn und freier Variation vorausgesehen werden
können. Doch ist damit nichts ausgemacht gegen die An-
schauung als das in der Variation ins Spiel Kommende. Sie
mag ein Titel der Verlegenheit sein, weil sie einfach mitent-
scheidet, was nicht zu den ›Sachen‹ gehört: so die ›Ursachen‹,
so die ›Konsequenzen‹ aus Prämissen.
Deshalb hat das implizite Postulat der Art von Wissenschaft,
die nicht mit Hypothesen arbeitet und nicht zu solchen als
ihrem Ertrag kommt, sie müsse dazu führen und darin ihren
Erkenntnisgewinn haben, mehr zu sehen und mehr sehen zu



Philosophie ist, worauf man beinahe von selbst . . . 11

lassen, auch eine quantitative Bedeutung seines Komparativs.
Denn die freie Variation als ihre Methode ist wiederum so frei
nicht, wie es der Begründer der ›Reduktion‹ als der Trennung
des Faktischen vom Wesentlichen, des Diskurses von der An-
schauung, der Welt von ihrem Residuum, erwartet haben
mochte und sogar mußte, sollten seine ›Überwindungen‹ so
vieler -ismen in Erfüllung gehen. Man muß sich von dieser
Überwindungsfinalität trennen, um zu sehen, daß die freie
Variation wegen der der Phantasie gesetzten Beschränktheit –
der Fatalität der Gedankenarmut der Gedankenexperimente
wie des dürftigen Reichtums ihrer Anreicherung – auf Fakten
wegen des Mangels an Fikten angewiesen ist und damit die
philosophisch so begründungslosen ›positiven Wissenschaf-
ten‹ neben der ›reellen‹ Fiktion der Literatur und der Kultur in
Riten und Mythen ihre wichtigste Quelle – fast in einem
philologischen Sinn der Textsicherung – sein müssen. Nach
der Indienstnahme der Phänomenologie, zumal auf dem Mar-
burger Katheder des Jäger-Kostümierten, für die Polemik
gegen ›die Wissenschaften‹ – als bliebe nur die eine und
schließlich nicht einmal die, wegen Verwechslungsgefahr –
mag das eine herbe Enttäuschung sein. Aber wie sich die
Philosophen abgewöhnen mußten, den exakt Erfolgreicheren
zu zeigen, wie es zu den ›Bedingungen der Möglichkeit‹ ihrer
Erfolge gekommen sei, sie sich nicht bewährten als Beistand
bei ›Grundlagenkrisen‹, müssen sie auch auf die Rolle von
›kritischen‹ Schiedsrichtern verzichten.



II

Eine absolute Metapher

Mit Recht wird als tiefe Weisheit bewundert, was als Frag-
ment des Heraklit überliefert ist: man könne nicht zweimal in
denselben Fluß steigen. Es ist eine absolute Metapher und
darin eine der frühesten Errungenschaften der Philosophie,
daß man die Wirklichkeit nicht festhalten könne, weil sie
nicht das ist, als was sie uns erscheint. Die bloße Vermutung,
der Fluß könne immer derselbe sein, wann man auch in ihn
steige, beruht auf dem Anblick, den er dem Zuschauer als ein
Stück Landschaft bietet.
Merkwürdig aber ist, daß dieser Spruch niemals weiterge-
dacht worden ist. Tut man es, stößt man auf eine andere
Unselbstverständlichkeit, die in der Metapher verborgen ist.
Man kann nicht zweimal in denselben Fluß steigen, aber man
kehrt an dasselbe Ufer zurück, und dies sogar dann, wenn
man sich im Fluß, um mit ihm als demselben wenigstens für
eine Zeit eins zu bleiben, hat treiben lassen. Ist man an das
Ufer zurückgekehrt, ist es dasselbe, an welcher seiner Stellen
auch immer. Da schert es einen nicht mehr, daß es nicht
mehr derselbe Fluß ist, in den man ein weiteres Mal steigen
würde.



III

Wozu gefragt

Höre ich die Frage Wozu Philosophie?, greife ich – einem
unweisen Rat des dubiosen Dramatikers Hanns Johst fol-
gend – nach meinem Revolver, um festzustellen, daß ich
keinen besitze.
Das ist noch kein Grund, als Pflicht zu akzeptieren, auf jene
Frage nach einer Antwort zu suchen, die gefundenenfalls
doch niemanden befriedigen würde. Ausgenommen die, die
sie ohnehin für überflüssig gehalten hatten.
Es gibt Dinge, die es geben muß, weil es sie gibt. Wozu Mu-
sik? – käme man sich nicht albern vor, das zu fragen? Aber
doch wohl nicht, weil es mehr Leute mit dem erklärten und
zahlenden Bedürfnis nach Musik als mit dem nach Philoso-
phie gibt? Sogar die Frage Wozu Religion? hat ihre alten
Anhänger verloren, weil selbst die bekennenden und prakti-
zierenden Atheisten nicht mehr an die Verlegenheit glauben,
die mit jener Frage zu bewirken mal deren durchdachtester
Zweck war.
Das ist ein Lehrfall: Wozu-Fragen werden nicht mit der Ab-
sicht gestellt, scharf- oder tiefsinnige Antworten zu erhalten,
als vielmehr dazu, den Adressaten der Frage in Verlegenheit
zu versetzen. Bietet nicht einer das Bild der Erbarmungswür-
digkeit, der eine Sache mit Hingabe und gar professionell
betreibt und nicht einmal sagen kann Wozu?
Im Gegenteil, meine ich. Zwar ist, wer die Frage Wozu Phi-
losophie? zu beantworten versagt, nicht deswegen schon ein
Philosoph mit allen Stigmata dieser Disziplin – aber es wird die
geringste Sorge dessen, der Philosophie zu irgendeinem An-



14 Wozu gefragt

teil in sein Lebenskonzept aufgenommen hat, sein oder jemals
werden, sich diese Frage oder dieser Frage zu stellen. Eine
unnötige, wenn nicht ärgerliche Unterbrechung dessen, was
man nicht entbehren mag und mit der Gegenfrage verteidigen
würde Wozu auf Philosophie verzichten? Da sie doch nicht
einmal, wie gelegentlich Musik, irgend jemanden stört.
Die problematische Figur im Wozu?-Dialog ist der Frager. Er
will offenbar kein Stückchen seines Lebens an eine Sache
wenden, von der er nicht vorher sicher ist, ob sie ihm ›etwas
geben‹ wird und, gegebenenfalls, was. Wer nach diesem Sche-
ma verfährt, wird sehr viel von dem einen Leben, das er nur
hat, daran wenden müssen, um sich ins Bild zu setzen, was er
damit denn ›vertretbarerweise‹ anfangen könnte und sollte.
Er wird sich daran reiben und aufreiben, das Verschiedene,
was zu kennen er doch erst gerechtfertigt wissen will, gegen-
einander abzuwägen und daraus seine Lebensportionen zu-
zuteilen. Es sind die Leute, die zuerst sicher wissen, wieviel
Frühsport man treiben muß und was man keinesfalls essen
darf – im günstigeren Fall: täglich essen muß. Schon die Be-
schäftigung mit dem soliden theoretischen Unterbau für
diese beiden ›Entscheidungen‹ kostet Aufwand, liefert aber
auch das verführerische Muster für die Art und Weise, wie
man an andere Entscheidungen heranzugehen hätte – etwa
die, ob sich mit Philosophie zu beschäftigen begründbar und,
gegebenen Falls, anderen Angeboten von Beschäftigungen
vorzuziehen oder gleichzustellen sei. Ich vermute, daß keine
der Antworten, die jemals auf die Frage Wozu Philosophie?
gegeben worden sind, zu einer Lebensanteilentscheidung
verholfen haben. Aber ich spreche als Laie: Die Antworten
auf die Frage Wozu Philosophie? haben mich nie interessiert.
Wenn man in manchen Sachen erst mittendrin steckt, kann
man nicht mehr so tun, als stände man noch davor. Aller-
dings, das Mittendrinstecken erlaubt auch nicht die schöne
Nebentätigkeit, sich den Luxus der Frage zu leisten, ob es



Wozu gefragt 15

nicht noch fragloser gemacht hätte, in einer anderen Sache
mittendrin zu stecken. Das Leben läßt uns diese Parallel-
schiene nicht, von der aus wir uns und andere ständig als
›Zuschauer‹ begleiten könnten, wie man einen Schulversuch
durch eine Begleitstudie auf seine Erfolgsquote überwachen
läßt und nicht nach dem ›Schicksal‹ der armen Versuchsschü-
ler fragt, die für den Mißerfolg der an ihnen studierten
Theoriepraxis einstehen, fast gleichgültig, ob als Mehrheit
oder Minderheit.
Sokrates und Schopenhauer war gemeinsam, daß sie auf die
Frage Wozu Philosophie? keinesfalls die Antwort zulassen
wollten: Weil man davon leben kann. Einer, der von Philo-
sophie lebt, muß vorsichtig sein mit der Konfession, er lebe
für die Philosophie, gar mit der Pathosformel eines der Gro-
ßen dieses Jahrhunderts, er hätte ohne Philosophie nicht
leben können. Daran muß Zweifel erlaubt sein: Es läßt sich
auch ohne Philosophie leben. Der Mensch ist nahezu da-
durch definitionsfähig, daß er ohne das meiste leben kann.
Mir würde die Stärke der Erklärung bei weitem genügen,
jemand möchte nicht mehr ohne Philosophie leben. Nur
wenn es das gibt und weil es das geben kann, ist die Frage
nach dem Wozu? der Philosophie lästig: Sie wird von den
Falschen an die Falschen gestellt.
Raffinierter, obwohl auch zur Erzeugung von Verlegenheit
bestimmt, fällt die Frage den Bedenkenden an: Ist das noch
Philosophie?, beliebt im innerdisziplinären und interdiszipli-
nären Abtausch. Mit diesem rhetorischen Versatzstück sollte
der Adressat fertigwerden, indem er nicht versäumt, die
Wichtigkeit der Frage zu bestätigen und sogar noch zu stei-
gern: dem Fragenden anheimzustellen, sie als das Problem zu
betrachten, das sich ihm sogleich und zugleich in bezug auf
seine Frage stellen müsse. Von woher fragt man, ob etwas
noch Philosophie sei? Und wohin will man es mit der Frage
treiben: in sie hinein oder aus ihr heraus?



16 Wozu gefragt

Wozu Philosophie? Vielleicht als Test darauf, ob es schon oder
noch Philosophie sei, so zu fragen. Man wird sehen. Und man
muß sehen wollen – nicht hören –, wie der Test ausgeht.



IV

Selbstaufklärung

Voraussetzung der Phänomenologie ist die Trennbarkeit von
Existenz und Essenz. Sie soll ermöglichen, daß bei allen Er-
lebnissen und Gegebenheiten davon abgesehen werden
kann, ob es sie faktisch gibt oder nicht; es ist sogar gleich-
gültig, wenn ein Sachverhalt ausgedacht, fingiert oder variiert
ist – ja, dies ist sogar der ›Witz‹ der Methode. Am auffällig-
sten, sogar anstößigsten wird das bei den Wissenschaften,
und es sieht aus, als ob sich da der heftigste Konflikt mit dem
Neukantianismus anbahnen sollte. Wenn dieser auch vom
›Faktum der Wissenschaften‹ spricht und nach den Bedin-
gungen ihrer Möglichkeit als dem Thema der Philosophie
forscht, ist er doch zugleich von seinem historischen Flügel
her dazu angehalten, daß der Prozeß wissenschaftlicher Er-
kenntnis seit Plato (Natorp, 1903) seine strikte Logik und
damit im Endergebnis, wie es an der Jahrhundertschwelle
erreicht zu sein schien, keine Kontingenz an sich hat. Die
Wissenschaft wäre dahin gekommen, wohin sie kraft ihres
›Wesens‹ auf dem Weg gewesen war.
Die Phänomenologie sieht das anders. Zumindest bis sie sich
selber in der Schlußphase zu einer teleologischen Ge-
schichtsphilosophie verwandelt. Mit einer Geschichte, die
nicht mehr erkennen läßt, wie die ›Reduktion‹ auf sie ange-
wendet werden könnte, da sie das Wesen als Faktum gewor-
den ist.
Die Wissenschaften nehmen in den ersten drei Jahrzehnten
des Jahrhunderts an der Resistenz gegen die ›Reduktion‹
nicht teil. Jede muß sich befragen lassen, ob sie ihrem ›Wesen‹



18 Selbstaufklärung

genügt, also der Idealität, die ihr von ihrem Gegenstand vor-
gegeben ist: unverschoben und unverfälscht durch Akzesso-
rien individueller oder geschichtlicher Art, etwa so, wie
Galilei sich verkürzte Verfahren und Begriffslässigkeiten er-
laubt hatte. Die Phänomenologie ist richtende Instanz. Vor
das Tribunal ihrer Methode wird alles gebracht, was sich als
Theorie ausgibt.
Nun kommt man da unweigerlich zu dem Einwand, wer
denn dieses Verfahren an der Phänomenologie selber voll-
zieht. Ist sie dazu verpflichtet, sich der ›Reduktion‹ zu
unterziehen? Und wenn, wie könnte das stattfinden, da sie
nichts über sich anerkennt? Wo liegt die Zuständigkeit für
die Phänomenologie als Faktum, insofern sie doch auch nach
Datum und Urheber kontingent ist: existiert als Produkt
einer Situation, die durch eine andere Existenz, die des Psy-
chologismus, bestimmt war.
Ein einziger Satz Husserls macht dem Dilemma ein Ende:
Die Phänomenologie klärt sich selbst auf. (1907) Mit nur
einem Jahrzehnt Abstand folgt auf die Selbstanalyse die
Selbstaufklärung – aus Mähren.



V

Der Phänomenologe
kann sich nur selbst berichtigen

Das Bewußtsein ist selbstkonstitutiv und selbstrestitutiv.
Nur deshalb kann es eine genetische Phänomenologie des
Bewußtseins geben: Jede seiner Leistungen gibt Aufschluß
über ihr Zustandekommen. Das war schon Kants Einsicht,
als er die Urteilstafel zum Leitfaden der Kategorientafel als
des Katalogs der synthetischen Handlungen des Verstandes
machte und zugleich die Vollständigkeit der Urteilstafel für
ausgemacht, wenn nicht sogar beweisbar, annahm. Die Phä-
nomenologie kann auf den Leitfaden der Urteilsformen nicht
verzichten, will aber die Erfahrung zur Quelle statt zum Pro-
dukt dieser Handlungsarten des Bewußtseins machen. Wie
das Bewußtsein mit seinen Inhalten verfährt, ist erst die Kon-
sequenz daraus, daß es sie hat und als was sie ihm gegeben
sind.
Das Bewußtsein ist ein zweckmäßiges ›Organ‹ im Hinblick
auf die wesentliche Typik seiner Inhalte, die – wenn sie es
nicht schon sind – als ›Gegenstände‹ das volle Maß ihrer
Selbstdarbietung ausschöpfen. Wenn es nur bei dem bleibt,
was es einmal durch Affektion ›aufgefaßt‹ hat, sucht sich das
Bewußtsein den Weg zur Gegenständlichkeit. Das besagt die
wesentliche Prädikation, es sei Intentionalität. Ob es aller-
dings bei dem bleibt, was es einmal durch Affektion ›aufge-
faßt‹ hat, ist Sache der unaufgebbaren Dienstbarkeit des
Bewußtseins für das Leben: Jeder seiner intentionalen Pro-
zesse kann unterbrochen, abgebrochen, überlagert und er-
drückt werden von einem jeweils anderen, der den stärkeren



20 Der Phänomenologe kann sich nur selbst berichtigen

Akzent eines wiederum auf seine Weise intentionalen Zusam-
menhangs trägt: der Selbsterhaltung des Lebewesens, dessen
›Organ‹ dieses Bewußtsein ist und als das es niemals die
›Reinheit‹ einer Wesentlichkeit besitzt, auf die als Regulativ
hinzublicken unerläßlich ist, ohne daß sie zur ›transzenden-
talen‹ Hypostase gemacht werden müßte.
Deshalb ist die These, von der hier auszugehen war, das Be-
wußtsein sei selbstkonstitutiv und selbstrestitutiv, alles an-
dere als ›idealistisch‹. Vielmehr ist das Bewußtsein so selbst-
konstitutiv und selbstrestitutiv wie das Leben selber, in
dessen Dienst es steht und aus dessen Dienstbarkeit es einzig
zu verstehen ist. Allerdings ließe sich sagen, hinsichtlich der
Tüchtigkeit zur Selbstkonstitution und Selbstrestitution
›idealisiere‹ das Bewußtsein das Leben. Als sein letztes Pro-
dukt und ›Organ‹ treibt es elementare Lebensleistungen auf
die Spitze, zur Reindarstellung, ›übertreibt‹ sie im auszuhal-
tenden Doppelsinn dieses Wortes. Insofern ist das Urteil –
um nur bei diesem ›Repräsentanten‹ der Logik zu bleiben –
reine ›Übertreibung‹ (und was mit Urteilen gemacht wird,
erst recht). Es artikuliert nicht nur das Resultat des Bewußt-
seinsprozesses, indem es dieses ›feststellt‹, sondern geht in-
tentional auf das, was ›feststeht‹, auch wenn dies die herakli-
tische Resignation enthielte, nichts stände fest, alles fließe.
Diese Erinnerung liegt nahe, wenn man an den Strom als
Standardmetapher für das ›Erlebnis‹ des Bewußtseins von
sich denkt: Wie erstaunlich, daß Feststehendes in ihm ›zu
Stande‹ kommt!
Die Restitutionsfähigkeit des Bewußtseins scheint gegen-
über seiner Produktionsfähigkeit sekundär zu sein: Das ver-
neinende Urteil hilft dem bejahenden, sofern es sich nicht zu
behaupten vermag, wieder auf, läßt aber seine Verneinung
nur als den Ausschluß dieser einen Position aus der Unend-
lichkeit möglicher bestehen – insofern in Kants Urteilstafel
die dritte Stelle bei den Qualitäten die restitutiv entscheiden-


