
 

7 
 

Einführung1 

Der Begriff jiao 教, um den es in diesem Buch geht, spielt in der chine-
sischen Kulturtradition eine wichtige Rolle. Er bezeichnet allgemein ge-
sprochen Denkschulen2 bzw. insbesondere die von diesen Schulen ver-
mittelten Lehren, an denen die Menschen sich orientieren und denen sie 
folgen sollen.3 Dabei zeigen sich vor allem innerhalb des Konfuzianismus 
bei vielen Denkern Bestrebungen den Begriff zu monopolisieren und die 
jiao (Lehre) der eigenen Schule bzw. der Strömung innerhalb des Konfu-
zianismus, der man zugehört, als Widerspiegelung einer universalen 
Wahrheit, i.e. des wahren dao 道, zu verstehen und darzustellen, so dass 
jiao wie ein Synonym von dao gehandhabt wird. Darin manifestiert sich 
der Anspruch alleine die rechte Lehre (zhengjiao 正教) zu vertreten und 
alle anderen Lehren bzw. Schulen als falsch, i.e. mehr oder weniger von 
der Wahrheit abweichend, zu diskreditieren. Die in diesem Buch über-
setzten konfuzianischen Yuanjiao 原教-Texte aus der Qing 清-Zeit (1644-
1911),4 die in dem Zeitraum von der zweiten Hälfte des 17. bis zur ersten 

                                                      
1 Der Verfasser bedankt sich bei Herrn Prof. Heiner Roetz für die kritische Durch-
sicht der Einführung und wichtige Anregungen. Für den Inhalt der Endfassung der 
Einführung trägt der Verfasser aber alleine die Verantwortung. 
2 Wilfried Cantwell Smith z.B. übersetzt jiao mit „Denkschule“ (school of thought). 
Smith, 1962: 69. 
3 Das Schriftzeichen jiao wird in dem um das Jahr 100 von Xu Shen 許慎 zu-
sammengestellten Wörterbuch Shuowen 説文 folgendermaßen definiert: „Das, 
was die Oberen (shang 上) vormachen (shi 施), ist das, was die Unteren (xia 下) 
nachahmen (xiao 效).“ (Shuowen jiezi, 1979: 69) Diese Aussage bezieht sich offen-
sichtlich auf den Bedeutungsaspekt des Lehrens bzw. Belehrens von jiao. 
Deutsche Übersetzungen des Begriffs jiao: lehren, belehren, unterrichten, unter-
weisen; Lehre; Glaube, Religion; Sekte; Lehrsätze, Erziehung; befehlen, ver-
anlassen, lassen. (Fuchsenberger, 2001, 541 und 546; Rüdenberg/Stange, 1963: 
154) Englische Übersetzungen bei Mathews: to teach; to instruct. To cause; to 
allow, to command. Education; teaching. A sect. Religions. Doctrines. Mathews, 
1979: 98 f. 
4 Konfuzianische Texte mit dem Titel Yuanjiao finden sich auch schon vor der Zeit 
der Qing-Dynastie. So gibt es einen gleichnamigen kurzen Text, der von dem 
konfuzianischen Gelehrten und Reformpolitiker Wang Anshi 王安石 (1021-1086) 
stammt und dessen pädagogischen Vorstellungen für den Prozess der sittlichen 



8 
 

Hälfte des 19. Jh. geschrieben wurden, spiegeln diese Auffassung und die 
damit verbundenen Auseinandersetzungen mit konkurrierenden Lehren 
und Anschauungen deutlich wider. Ihre Verfasser richten sich mit ihrer 
Kritik allgemein gegen zwei Gruppen von Denkern bzw. Schulen oder 
geistigen Strömungen, denen entweder abgesprochen wird, dass ihre 
Lehren überhaupt als jiao bezeichnet werden können oder die als falsche 
bzw. minderwertige jiao abgewertet werden. Es handelt sich zum einen 
um Personen, Schulen oder Strömungen innerhalb des Konfuzianismus 
selbst, die sich also auch auf Autoritäten wie Konfuzius 孔子 (trad. 551-
479 v. u. Z.) oder Menzius 孟子 (ca. 370-290 v.u.Z) und deren Lehren be-
rufen und die kanonisierten Werke der konfuzianischen Tradition als 
schriftliche Autoritäten, als Bücher der Weisen, betrachten, denen aber 
von Verfassern der Yuanjiao-Texte vorgeworfen wird, dass sie diese 
falsch interpretieren und somit auch nicht die rechte jiao vertreten. In der 
anderen Gruppe befinden sich Denker, Schulen oder Religionsgemein-
schaften, die nicht zum Konfuzianismus gehören. Erwähnt werden der 
Daoismus und der aus Indien in China seit ungefähr dem 1.Jh. eingeführte 
und sich im Laufe der folgenden Jahrhunderte allmählich erfolgreich 
verbreitende Buddhismus,5 volksreligiöse Strömungen, also Glaubens-
richtungen, die vor allem in den unteren Volksschichten großen Einfluss 
ausübten, wobei in diesen auch zahlreiche Vermischungen mit daoistisch 
und buddhistisch geprägten Vorstellungen und Praktiken anzutreffen 
sind,6 aber auch der seit der Tang 唐-Zeit (906-618) in China präsente 

                                                                                                                  
Erziehung des Menschen wiedergibt. Er enthält aber keine Auseinandersetzung 
mit anderen Lehren. Siehe: Wang Wengong wenji, Kap. 32, 1a-2b. 
5 Zur Ausbreitung und Geschichte des Buddhismus in China siehe: Ch’en, Kenneth 
S., 1964; Zürcher, 1959. 
6 Wing-tsit Chan schreibt zum Bereich der Volksreligionen in China: „Die große 
Masse der Chinesen folgt […] einer synkretistischen Religion, die vom alten Kult 
als Grundlage ausgeht und in zweiter Linie buddhistische und taoistische Züge 
trägt. Auch wenn diese Chinesen einen streng buddhistischen oder taoistischen 
Tempel aufsuchen, tun sie dies nicht als Buddhisten oder Taoisten, sondern als 
Angehörige der Volksreligion.“ (Chan, Wing-tsit, 1955: 114) Weiter erklärt er: „Die 
Masse des Volks verehrt Tausende von Idolen und natürlichen Gegenständen 
uralter buddhistischer, taoistischer und anderer Herkunft […].“ (Chan, Wing-tsit, 
1955: 115) Darin spiegelt sich die Vielfalt der Volksreligionen wider. Tatsächlich 



 

9 
 

Islam7 und schließlich das Christentum, das in der Form des Katholizis-
mus in der Spätphase der Ming 明-Dynastie (1368-1644) und in der Früh-
phase der Qing-Dynastie durch die missionarische Tätigkeit vor allem der 
Jesuiten im Reich der Mitte bekannt wurde,8 dessen Verbreitung aber 
zum Beginn  des 18. Jh. von dem chinesischen Kaiser verboten wurde und 
das danach erst wieder mit dem Eindringen des westlichen Imperialismus 
im 19. Jh. hauptsächlich über protestantische Missionare erneut Einzug in 
China fand. Ein weiterer Aspekt bei der Kritik an den gegnerischen jiao in 
den Yuanjiao-Texten stellt in Bezug auf einen Teil dieser zweiten Gruppe, 

                                                                                                                  
haben sich innerhalb des einfachen Volkes in China „in der Geschichte auf ver-
schiedenen Ebenen und in verschiedenen Bereichen der Gesellschaft, regional 
sehr unterschiedlich ausgeprägte, […] autonome religiöse Segmente (Lokalkulte 
im weitesten Sinne) gebildet.“ (Flitsch, 1989: 58) Zu den chinesischen Volks-
religionen siehe: Day, 1940; de Groot, 1892-1910; Doré, 1914-1938. 
7 Der Islam kam sehr wahrscheinlich im Verlauf des 8. Jh. mit arabischen und 
persischen Kaufleuten über das Meer nach China und war zuerst in den süd-
chinesischen Hafenstädten Guangzhou (Kanton) und Quanzhou präsent. (Leslie, 
1986: 75) Lange Zeit durfte diese Religion nur von Ausländern in China ausgeübt 
werden. Im Laufe der Jahrhunderte entstanden aber auch chinesisch-muslimische 
Bevölkerungsgruppen und die „Muslime wurden durch Mischehen und kulturelle 
Anpassung mehr und mehr chinesisch […]“. (Ching, Julia, 1993: 181) Es gab für 
Chinesen auch pragmatische Gründe zum Islam zu konvertieren, z.B. für Kauf-
leute, die mit islamischen Ländern Handel betrieben. Das trifft z. B. auf Mitglieder 
der Händlerfamilie des bekannten Gelehrten Li Zhi 李贄 (1527-1602) zu, die von 
der zweiten Hälfte des 14. Jh. bis zur Generation seines Vaters Moslems waren. 
(Billeter, 1979: 23) Li Zhi hingegen fand, wie in einer zeitgenössischen Quelle aus 
seiner Heimatstadt Quanzhou erleichtert festgestellt wird, wieder “zum dao 道 der 
Weisen zurück, obwohl sein Vater und seine Vorväter islamischen Glaubens 
waren. […] Dies zeigt die Überlegenheit des Konfuzianismus.“ (Zitiert bei: Ye 
Guoqing, 1958: 80) Tatsächlich enthalten die Schriften Li Zhis keinen Hinweis auf 
den Islam. Zum Islam und seiner Ausbreitung im kaiserlichen China siehe: Leslie, 
1986; Israeli, 2002: 7-40. 
8 Erste Berührungen mit dem Christentum gab es in China schon im 7. Jh. durch 
Nestorianer aus Persien. (Siehe hierzu: Lieu, Samuel N.C., 1979) Seit dem 13. Jh. 
reisten vereinzelt christliche Missionare aus Europa nach China. Die eigentliche 
christliche Missionstätigkeit begann aber erst während des 16. Jh. Zur Ver-
breitung des Christentums in China siehe: Carey-Elwes, 1957; Mungello, 1985. 



10 
 

nämlich Daoismus und Buddhismus, das Konzept der Drei Jiao (sanjiao 三
教) dar, das eine Gleichwertigkeit oder Komplementarität der drei Lehren 
Konfuzianismus, Daoismus und Buddhismus behauptet. Dieses Konzept 
impliziert in den Augen der meisten Konfuzianer aber eine Relativierung 
der Stellung des Konfuzianismus und wird darum von ihnen abgelehnt.  

Offensichtlich ist jedenfalls, dass in der Qing-Zeit unter den konfuzia-
nischen Gelehrten das Bedürfnis wuchs die Bedeutung des Terminus jiao 
genauer zu klären und gegenüber anderen Denkern und Schulen abzu-
grenzen. Aus diesem Grund wurden die Yuanjiao-Texte verfasst. Diese 
Intention verdeutlicht meines Erachtens auch die Wahl des Titels. Als 
Übersetzung für Yuanjiao können folgende Vorschläge gemacht werden: 
„Ursprüngliche Bedeutung von jiao“, „Die wahre Bedeutung von jiao“9, 
„Zurückführen auf den Ursprung von jiao" oder „Untersuchung von 
jiao“ (Englisch: An inquiry on jiao). Zu letzterem Übersetzungsvorschlag 
sei darauf verwiesen, dass der bekannte chinesische Philosophiehistori-
ker Wing-tsit Chan (Chen Rongjian 陳榮捷) (1901-1994) in seinem Source 
Book in Chinese Philosophy die beiden Texte des Konfuzianers Han Yu 韓
愈 (768–824) aus der Tang-Zeit mit den Titeln Yuanxing 原性 und Yuan-
dao 原道 mit „An inquiry on human nature [xing]“ und „An inquiry on the 
way [dao]“ übersetzt.10 Interessant ist nun, dass Han Yu diese Texte aus-
drücklich verfasste, um gegen die nach seiner Auffassung falschen 
Lehren des Buddhismus und Daoismus in Bezug auf die Begriffe xing 性 
(menschliche Natur) und dao, aber auch insgesamt gegen die beiden 
konkurrierenden Schulen vorzugehen, die zu seiner Zeit einen großen 
Einfluss selbst innerhalb der chinesischen Oberschicht hatten und sogar 
Kaiser zu ihren Anhängern zählten. So kritisiert er im erstgenannten Text, 
dass diejenigen, die „heute über xing sprechen, durch die Lehren der Bud-
dhisten und Daoisten in Verwirrung gebracht worden sind.“11 Aus diesem 
Grund haben sie ein falsches, i.e. dem Konfuzianismus nicht entspre-
chendes Verständnis von der menschlichen Natur (xing). Und im zweit-
genannten Text betont Han Yu, dass Buddhisten und Daoisten das im 

                                                      
9 Diese Übersetzung schlägt Chen Hsi-yuan vor. Siehe: Chen Hsi-yuan, 1999: 24. 
10 Chan Wing-tsit, 1969: 451 und 454. 
11 Han Changli quanji, Kap. 11, 7b. 



 

11 
 

Konfuzianismus grundlegende Konzept der zwischenmenschlichen Be-
ziehungen in Familie, Gesellschaft und Staat (renlun 人倫 bzw. wulun 五
倫) ignorieren,12 das, ebenso wie das richtige Verständnis in Bezug auf 
Begriffe wie dao und xing, auch in den Yuanjiao-Texten als zentraler Be-
standteil der rechten Lehre besonders betont wird. Schließlich stellt Han 
Yu in seinem Yuandao-Text zusammenfassend fest, dass das, was er 
unter dao versteht, i.e. der Kern der jiao des Konfuzianismus, von dem 
Verständnis der Buddhisten und Daoisten in Bezug auf  dao völlig ver-
schieden ist.13 Die Auffassungen der gegnerischen Schulen und ihre Ver-
wendung des Begriffs dao sind demnach falsch; und darum vertreten sie 
nach Ansicht von Han Yu auch jeweils eine falsche jiao. Die enge Verbin-
dung von jiao und dao, i.e. dass nur ein Verständnis des wahren dao die 
rechte jiao kennzeichnet, wird auch in den Yuanjiao-Texten hervor-
gehoben. 

Insgesamt kann also festgestellt werden, dass Han Yu beim Schreiben der 
beiden Texte Yuanxing und Yuandao grundsätzlich von der gleichen In-
tention angetrieben wurde wie die Verfasser der Yuanjiao-Texte. Mögli-
cherweise haben diese bei der Wahl des Titels bewusst auf die Tradition 
der Kritik Han Yus an gegnerischen Lehren zurückgegriffen, ohne dass 
dies aber in einem der Texte explizit zum Ausdruck gebracht wird.14 Ver-
weise auf Han Yu und seine entsprechenden Bestrebungen tauchen je-
doch in den meisten Texten auf. Dass Han Yu über den Verfall des dao 
erbost war und sich, wenn auch vergeblich, bemühte die rechte Lehre 

                                                      
12 Han Changli quanji, Kap. 11, 1a. 
13 Han Changli quanji, Kap. 11, 4b. 
14 Konfuzianische Gelehrte sehen eine Tradition der Kritik an anderen Lehren, die 
von Menzius über Han Yu verläuft. So wird z. B. in dem von Ouyang Xiu 歐陽脩 
(1007-1072) und anderen verfassten Xin Tangshu 新唐書 (Neue Geschichte der 
Tang-Dynastie) Han Yus Kampf gegen Buddhismus und Daoismus ausdrücklich 
mit Menzius’ Kritik an konkurrierenden Lehren gleichgesetzt, „In der Vergangen-
heit hat Menzius, der nur zweihundert Jahre nach Konfuzius lebte, [die falschen 
Lehren von] Yang [Zhu] 楊[朱] und Mo [Di] 墨[翟] widerlegt. [Ebenso hat Han] Yu, 
der mehr als tausend Jahre später lebte, die beiden Schulen [Buddhismus und 
Daoismus] zurückgewiesen.“ (Xin Tangshu, Kap. 189, Abschnitt 101). Zur Kritik 
des Menzius an Yang Zhu und Mo Di siehe S. 27.    




