Einfithrung'

Der Begriff jiao #, um den es in diesem Buch geht, spielt in der chine-
sischen Kulturtradition eine wichtige Rolle. Er bezeichnet allgemein ge-
sprochen Denkschulen®bzw. insbesondere die von diesen Schulen ver-
mittelten Lehren, an denen die Menschen sich orientieren und denen sie
folgen sollen.’ Dabei zeigen sich vor allem innerhalb des Konfuzianismus
bei vielen Denkern Bestrebungen den Begriff zu monopolisieren und die
jiao (Lehre) der eigenen Schule bzw. der Strémung innerhalb des Konfu-
zianismus, der man zugehort, als Widerspiegelung einer universalen
Wahrheit, i.e. des wahren dao i, zu verstehen und darzustellen, so dass
jiao wie ein Synonym von dao gehandhabt wird. Darin manifestiert sich
der Anspruch alleine die rechte Lehre (zhengjiao 1E24) zu vertreten und
alle anderen Lehren bzw. Schulen als falsch, i.e. mehr oder weniger von
der Wahrheit abweichend, zu diskreditieren. Die in diesem Buch tiber-
setzten konfuzianischen Yuanjiao i #(-Texte aus der Qing {&-Zeit (1644-
1911),* die in dem Zeitraum von der zweiten Halfte des 17. bis zur ersten

1 Der Verfasser bedankt sich bei Herrn Prof. Heiner Roetz fiir die kritische Durch-
sicht der Einfiihrung und wichtige Anregungen. Fiir den Inhalt der Endfassung der
Einfiihrung trégt der Verfasser aber alleine die Verantwortung.

2 Wilfried Cantwell Smith z.B. iibersetzt jiao mit ,,Denkschule“ (school of thought).
Smith, 1962: 69.

®Das Schriftzeichen jiao wird in dem um das Jahr 100 von Xu Shen #& zu-
sammengestellten Worterbuch Shuowen i folgendermaflen definiert: ,Das,
was die Oberen (shang ) vormachen (shi jii), ist das, was die Unteren (xia T)
nachahmen (xiao %%).“ (Shuowen jiezi, 1979: 69) Diese Aussage bezieht sich offen-
sichtlich auf den Bedeutungsaspekt des Lehrens bzw. Belehrens von jiao.
Deutsche Ubersetzungen des Begriffs jiao: lehren, belehren, unterrichten, unter-
weisen; Lehre; Glaube, Religion; Sekte; Lehrsatze, Erziehung; befehlen, ver-
anlassen, lassen. (Fuchsenberger, 2001, 541 und 546; Riidenberg/Stange, 1963:
154) Englische Ubersetzungen bei Mathews: to teach; to instruct. To cause; to
allow, to command. Education; teaching. A sect. Religions. Doctrines. Mathews,
1979: 98f.

* Konfuzianische Texte mit dem Titel Yuanjiao finden sich auch schon vor der Zeit
der Qing-Dynastie. So gibt es einen gleichnamigen kurzen Text, der von dem
konfuzianischen Gelehrten und Reformpolitiker Wang Anshi £ % (1021-1086)
stammt und dessen padagogischen Vorstellungen fiir den Prozess der sittlichen



Halfte des 19. Jh. geschrieben wurden, spiegeln diese Auffassung und die
damit verbundenen Auseinandersetzungen mit konkurrierenden Lehren
und Anschauungen deutlich wider. Thre Verfasser richten sich mit ihrer
Kritik allgemein gegen zwei Gruppen von Denkern bzw. Schulen oder
geistigen Stromungen, denen entweder abgesprochen wird, dass ihre
Lehren iiberhaupt als jiao bezeichnet werden kénnen oder die als falsche
bzw. minderwertige jiao abgewertet werden. Es handelt sich zum einen
um Personen, Schulen oder Strémungen innerhalb des Konfuzianismus
selbst, die sich also auch auf Autoritdten wie Konfuzius fL+ (trad. 551-
479 v. u. Z.) oder Menzius # 1~ (ca. 370-290 v.u.Z) und deren Lehren be-
rufen und die kanonisierten Werke der konfuzianischen Tradition als
schriftliche Autoritaten, als Biicher der Weisen, betrachten, denen aber
von Verfassern der Yuanjiao-Texte vorgeworfen wird, dass sie diese
falsch interpretieren und somit auch nicht die rechte jiao vertreten. In der
anderen Gruppe befinden sich Denker, Schulen oder Religionsgemein-
schaften, die nicht zum Konfuzianismus gehoéren. Erwdhnt werden der
Daoismus und der aus Indien in China seit ungefdahr dem 1.Jh. eingefiihrte
und sich im Laufe der folgenden Jahrhunderte allmdhlich erfolgreich
verbreitende Buddhismus,’ volksreligidse Stromungen, also Glaubens-
richtungen, die vor allem in den unteren Volksschichten grofden Einfluss
ausiibten, wobei in diesen auch zahlreiche Vermischungen mit daoistisch
und buddhistisch gepragten Vorstellungen und Praktiken anzutreffen
sind,® aber auch der seit der Tang fF-Zeit (906-618) in China prasente

Erziehung des Menschen wiedergibt. Er enthélt aber keine Auseinandersetzung
mit anderen Lehren. Siehe: Wang Wengong wenji, Kap. 32, 1a-2b.

5 Zur Ausbreitung und Geschichte des Buddhismus in China siehe: Ch’en, Kenneth
S., 1964; Ziircher, 1959.

8 Wing-tsit Chan schreibt zum Bereich der Volksreligionen in China: ,Die grofie
Masse der Chinesen folgt [...] einer synkretistischen Religion, die vom alten Kult
als Grundlage ausgeht und in zweiter Linie buddhistische und taoistische Ziige
trdgt. Auch wenn diese Chinesen einen streng buddhistischen oder taoistischen
Tempel aufsuchen, tun sie dies nicht als Buddhisten oder Taoisten, sondern als
Angehorige der Volksreligion.” (Chan, Wing-tsit, 1955: 114) Weiter erklart er: ,,Die
Masse des Volks verehrt Tausende von Idolen und natiirlichen Gegenstdnden
uralter buddhistischer, taoistischer und anderer Herkunft [...].“ (Chan, Wing-tsit,
1955: 115) Darin spiegelt sich die Vielfalt der Volksreligionen wider. Tatsdchlich

8



Islam’ und schlieflich das Christentum, das in der Form des Katholizis-
mus in der Spatphase der Ming #-Dynastie (1368-1644) und in der Friih-
phase der Qing-Dynastie durch die missionarische Tatigkeit vor allem der
Jesuiten im Reich der Mitte bekannt wurde,® dessen Verbreitung aber
zum Beginn des 18. Jh. von dem chinesischen Kaiser verboten wurde und
das danach erst wieder mit dem Eindringen des westlichen Imperialismus
im 19. Jh. hauptsachlich {iber protestantische Missionare erneut Einzug in
China fand. Ein weiterer Aspekt bei der Kritik an den gegnerischen jiao in
den Yuanjiao-Texten stellt in Bezug auf einen Teil dieser zweiten Gruppe,

haben sich innerhalb des einfachen Volkes in China ,in der Geschichte auf ver-
schiedenen Ebenen und in verschiedenen Bereichen der Gesellschaft, regional
sehr unterschiedlich ausgeprégte, [...] autonome religiése Segmente (Lokalkulte
im weitesten Sinne) gebildet.” (Flitsch, 1989: 58) Zu den chinesischen Volks-
religionen siehe: Day, 1940; de Groot, 1892-1910; Doré, 1914-1938.

" Der Islam kam sehr wahrscheinlich im Verlauf des 8. Jh. mit arabischen und
persischen Kaufleuten iiber das Meer nach China und war zuerst in den siid-
chinesischen Hafenstddten Guangzhou (Kanton) und Quanzhou prasent. (Leslie,
1986: 75) Lange Zeit durfte diese Religion nur von Ausldndern in China ausgetibt
werden. Im Laufe der Jahrhunderte entstanden aber auch chinesisch-muslimische
Bevolkerungsgruppen und die ,Muslime wurden durch Mischehen und kulturelle
Anpassung mehr und mehr chinesisch [...]“. (Ching, Julia, 1993: 181) Es gab fiir
Chinesen auch pragmatische Griinde zum Islam zu konvertieren, z.B. fiir Kauf-
leute, die mit islamischen Landern Handel betrieben. Das trifft z. B. auf Mitglieder
der Hiandlerfamilie des bekannten Gelehrten Li Zhi Z5# (1527-1602) zu, die von
der zweiten Hélfte des 14. Jh. bis zur Generation seines Vaters Moslems waren.
(Billeter, 1979: 23) Li Zhi hingegen fand, wie in einer zeitgendssischen Quelle aus
seiner Heimatstadt Quanzhou erleichtert festgestellt wird, wieder “zum dao & der
Weisen zuriick, obwohl sein Vater und seine Vorvéter islamischen Glaubens
waren. [..] Dies zeigt die Uberlegenheit des Konfuzianismus.“ (Zitiert bei: Ye
Guoging, 1958: 80) Tatséchlich enthalten die Schriften Li Zhis keinen Hinweis auf
den Islam. Zum Islam und seiner Ausbreitung im kaiserlichen China siehe: Leslie,
1986; Israeli, 2002: 7-40.

8 Erste Beriihrungen mit dem Christentum gab es in China schon im 7. Jh. durch
Nestorianer aus Persien. (Siehe hierzu: Lieu, Samuel N.C., 1979) Seit dem 13. Jh.
reisten vereinzelt christliche Missionare aus Europa nach China. Die eigentliche
christliche Missionstétigkeit begann aber erst wéhrend des 16. Jh. Zur Ver-
breitung des Christentums in China siehe: Carey-Elwes, 1957; Mungello, 1985.



ndmlich Daoismus und Buddhismus, das Konzept der Drei Jiao (sanjiao —
#) dar, das eine Gleichwertigkeit oder Komplementaritat der drei Lehren
Konfuzianismus, Daoismus und Buddhismus behauptet. Dieses Konzept
impliziert in den Augen der meisten Konfuzianer aber eine Relativierung
der Stellung des Konfuzianismus und wird darum von ihnen abgelehnt.

Offensichtlich ist jedenfalls, dass in der Qing-Zeit unter den konfuzia-
nischen Gelehrten das Bediirfnis wuchs die Bedeutung des Terminus jiao
genauer zu kldren und gegeniiber anderen Denkern und Schulen abzu-
grenzen. Aus diesem Grund wurden die Yuanjiao-Texte verfasst. Diese
Intention verdeutlicht meines Erachtens auch die Wahl des Titels. Als
Ubersetzung fiir Yuanjiao konnen folgende Vorschlige gemacht werden:
,Urspriingliche Bedeutung von jiao“, ,Die wahre Bedeutung von jiao®’,
sZurickfithren auf den Ursprung von jiao" oder ,Untersuchung von
jiao“ (Englisch: An inquiry on jiao). Zu letzterem Ubersetzungsvorschlag
sei darauf verwiesen, dass der bekannte chinesische Philosophiehistori-
ker Wing-tsit Chan (Chen Rongjian [ £5##) (1901-1994) in seinem Source
Book in Chinese Philosophy die beiden Texte des Konfuzianers Han Yu #
& (768-824) aus der Tang-Zeit mit den Titeln Yuanxing J5i{%: und Yuan-
dao JF3E mit ,An inquiry on human nature [xing]“ und ,,An inquiry on the
way [dao]“ iibersetzt.'° Interessant ist nun, dass Han Yu diese Texte aus-
driicklich verfasste, um gegen die nach seiner Auffassung falschen
Lehren des Buddhismus und Daoismus in Bezug auf die Begriffe xing 14
(menschliche Natur) und dao, aber auch insgesamt gegen die beiden
konkurrierenden Schulen vorzugehen, die zu seiner Zeit einen grofien
Einfluss selbst innerhalb der chinesischen Oberschicht hatten und sogar
Kaiser zu ihren Anhangern zadhlten. So kritisiert er im erstgenannten Text,
dass diejenigen, die ,heute {iber xing sprechen, durch die Lehren der Bud-
dhisten und Daoisten in Verwirrung gebracht worden sind.“'' Aus diesem
Grund haben sie ein falsches, i.e. dem Konfuzianismus nicht entspre-
chendes Verstidndnis von der menschlichen Natur (xing). Und im zweit-
genannten Text betont Han Yu, dass Buddhisten und Daoisten das im

% Diese Ubersetzung schligt Chen Hsi-yuan vor. Siehe: Chen Hsi-yuan, 1999: 24.
19 Chan Wing-tsit, 1969: 451 und 454.
" Han Changli quanji, Kap. 11, 7b.

10



Konfuzianismus grundlegende Konzept der zwischenmenschlichen Be-
ziehungen in Familie, Gesellschaft und Staat (renlun Aff bzw. wulun F.
f) ignorieren,* das, ebenso wie das richtige Verstiandnis in Bezug auf
Begriffe wie dao und xing, auch in den Yuanjiao-Texten als zentraler Be-
standteil der rechten Lehre besonders betont wird. Schliefdlich stellt Han
Yu in seinem Yuandao-Text zusammenfassend fest, dass das, was er
unter dao versteht, i.e. der Kern der jiao des Konfuzianismus, von dem
Verstdndnis der Buddhisten und Daoisten in Bezug auf dao véllig ver-
schieden ist."” Die Auffassungen der gegnerischen Schulen und ihre Ver-
wendung des Begriffs dao sind demnach falsch; und darum vertreten sie
nach Ansicht von Han Yu auch jeweils eine falsche jiao. Die enge Verbin-
dung von jiao und dao, i.e. dass nur ein Verstandnis des wahren dao die
rechte jiao kennzeichnet, wird auch in den Yuanjiao-Texten hervor-
gehoben.

Insgesamt kann also festgestellt werden, dass Han Yu beim Schreiben der
beiden Texte Yuanxing und Yuandao grundsitzlich von der gleichen In-
tention angetrieben wurde wie die Verfasser der Yuanjiao-Texte. Mogli-
cherweise haben diese bei der Wahl des Titels bewusst auf die Tradition
der Kritik Han Yus an gegnerischen Lehren zuriickgegriffen, ohne dass
dies aber in einem der Texte explizit zum Ausdruck gebracht wird.' Ver-
weise auf Han Yu und seine entsprechenden Bestrebungen tauchen je-
doch in den meisten Texten auf. Dass Han Yu iiber den Verfall des dao
erbost war und sich, wenn auch vergeblich, bemiihte die rechte Lehre

'2 Han Changli quanji, Kap. 11, 1a.

3 Han Changli quanji, Kap. 11, 4b.

4 Konfuzianische Gelehrte sehen eine Tradition der Kritik an anderen Lehren, die
von Menzius tiber Han Yu verlduft. So wird z. B. in dem von Ouyang Xiu ExF51&
(1007-1072) und anderen verfassten Xin Tangshu #1fE# (Neue Geschichte der
Tang-Dynastie) Han Yus Kampf gegen Buddhismus und Daoismus ausdriicklich
mit Menzius’ Kritik an konkurrierenden Lehren gleichgesetzt, ,,In der Vergangen-
heit hat Menzius, der nur zweihundert Jahre nach Konfuzius lebte, [die falschen
Lehren von] Yang [Zhu] #5[ %] und Mo [Di] #[#] widerlegt. [Ebenso hat Han] Yu,
der mehr als tausend Jahre spéter lebte, die beiden Schulen [Buddhismus und
Daoismus] zuriickgewiesen.” (Xin Tangshu, Kap. 189, Abschnitt 101). Zur Kritik
des Menzius an Yang Zhu und Mo Di siehe S. 27.

11





