
 



Vorrede

I.

Diese schmale Monographie Theodor Geigers könnte man mit guten
Gründen als eine gesellschafts- und geistesgeschichtliche Einführung in
einen zentralen philosophischen und soziologischen Grundbegriff be-
zeichnen – aber man würde ihr keineswegs gerecht, wenn man sie nur
als Einführung unter dem Motto „autres temps, autres mœurs“ läse. In
ihr gab er eine höchst originelle Antwort auf die alte Grundfrage der Ge-
sellschaft: Welchen sozialen Normen und Werten sollte das menschliche
Zusammenleben und Zusammenarbeiten unterliegen? Als Gesellschafts-
phänomen betrachtet, ist die Moral nach allgemeiner soziologischer Auf-
fassung nämlich „ein Satz von Verhaltensregeln und Handlungsweisen,
dessen gesellschaftliche Funktion es ist, das Zusammenleben von Men-
schen zu ermöglichen. (. . . ) Ohne Moral keine Gesellschaft – aber ohne
Gesellschaft auch keine Moral. Der vollständig isolierte Einzelne – sofern
man sich ein solches Geschöpf überhaupt vorstellen kann – könnte wohl
gut ohne Moral oder eine andere Form von Lebensregeln leben, ja selbst
die Vorstellung davon würde ihm fremd und bedeutungslos erscheinen“1

(Seite 5 f.).

Daß die Grundlagen der Moral selbst nicht moralisch sind, sondern
gesellschaftliche Machtverhältnisse widerspiegeln, verlor Geiger dabei
keineswegs aus dem Blick, und er griff vor diesem Hintergrund seit dem
Ende des Zweiten Weltkrieges das Problem „Recht und Moral“ in sei-
nen juristischen und rechtssoziologischen Publikationen und Vorträgen
immer wieder kritisch auf. „Sofern man von dem Gedanken ausgeht,“
so faßte Geiger seine Grundüberlegungen dazu zusammen, „dass ei-

1 Dieses Zitat und die folgenden Zitate aus der Monographie Geigers beziehen sich stets auf den
vorliegenden Band.



VIII

ne primäre soziale Ordnung auf der einen Seite eine Veräusserlichung
und Veranstaltlichung durchmache, in deren Verlauf das Recht als ex-
plizites Ordnungssystem hervortritt, dass aber auf der anderen Seite
gleichlaufend damit eine Verinnerlichung und Spiritualisierung stattfin-
de, deren Ergebnis Moral genannt wird, insofern sind Recht und Moral
den Begriffen nach konträre Erscheinungen, die sich im geradlinigen Ent-
wicklungsverlauf zusehends voneinander entfernen. Moral beruht auf
innerer, Recht auf äusserer Verpflichtung. Moral ist das, wozu ich mich
verpflichtet fühle, Recht das, wozu die Staatsmacht mich verpflichtet.“2

Als der Kopenhagener Verleger Hans Reitzel (1918 bis 2001), der zu den
Pionieren im dänischen Verlagswesen gehörte, von Geigers dezidier-
ten Forschungsauffassungen und Forschungsresultaten über Recht und
Moral erfuhr, schrieb er ihm und bat ihn, der im Begriffe war, seine Gast-
professur an der Universität Toronto anzutreten, wohl im Frühsommer
des Jahres 1951 noch vor dessen Abreise aus Århus um ein Manuskript
für seine an breite, interessierte Leserkreise gerichtete Reihe „MENNES-
KET I TIDEN“*. Geiger gab Reitzel, obwohl sich auf seinem Schreibtisch
noch zahlreiche andere Publikationsverpflichtungen türmten, wegen der
Bedeutung, die er dessen Vorhaben beimaß, eine Zusage. Denn Reitzel
verlegte in dieser Reihe mit Beharrlichkeit, Phantasie, Geschäftstalent
und einem besonderen Gespür für neue Ideen nur das, wofür er selbst
einstehen konnte. Sein Interesse fanden vor allem wesentliche Beiträge
zur Ideengeschichte seiner Zeit, und so gab er unter anderem sowohl so
unterschiedlich illustren Schriftstellern wie Henry Miller, Jean Genet oder
Vladimir Nabokov als auch neue Forschungswege betretenden Gelehrten
wie eben Theodor Geiger das Wort – alles Autoren, die vielen Lesern
in Dänemark die Augen öffneten, aber wohl noch mehr in Harnisch
brachten.

Für seine Leser hatte Geigers Monographie zweifellos eine klare Lektion
und unbequeme Botschaft. Was er zu sagen hatte, trug er in seiner ruhi-
gen, unprätentiösen Art vor, ohne sich – cum grano salis – groß durch
Hinweise auf andere Auffassungen abzusichern. Zu seinen Grundsätzen
gehörte es, die Leser über ein emotional hoch umstrittenes Problem auf-

2 Theodor Geiger: Vorstudien zu einer Soziologie des Rechts (Acta Jutlandica. Aarsskrift for Aarhus
Universitet, XIX, 2), Aarhus und København 1947, Seite 268.
* „Der Mensch in seiner Zeit“



IX

zuklären, nicht aber sie mit Vermutungen zu belasten, wie auch ihnen die
Anstrengung des Mit- und Weiterdenkens nicht ersparen zu wollen. Es
ist nämlich sehr die Frage, ob die meisten derer, die das Wort „Moral“ im
Munde führten, überhaupt eine genaue Vorstellung vom Inhalt des Be-
griffes und seinem gesellschaftlichen Wandel hatten; es war offenkundig
zu einem jener Gebrauchsworte geworden, deren wachsende Verwen-
dung umgekehrt proportional zu ihrer Klarheit zu stehen schien. Es galt
daher, die Gedanken so einsichtig darzulegen und kritisch abzuwägen
wie möglich, um daraus dann einen praktikablen Lösungsvorschlag zu
entwickeln.

Allein schon aus pädagogisch-didaktischen Gründen verstand es sich
von selbst, daß Geiger das Problem in einer Einführung nicht in allen Ein-
zelheiten abhandelte, sondern nur große Entwicklungslinien aufzeigen
wollte, weil die Gefahr zu groß gewesen wäre, daß Leser die Übersicht
verlieren und Wichtiges nicht von Unwichtigem hätten unterscheiden
können. Er bot ihnen durch die entschiedene Art und Weise, auf die
er das Problem auf der Grundlage von „statements of facts“ erörterte,
neue Einsichten und verschaffte ihnen einen knappen Überblick über die
Grundfragen und Grundpositionen der Moral. Geiger verlangte deshalb
von ihnen einiges an geistesgeschichtlichen Vorkenntnissen und an ge-
sellschaftsgeschichtlichem Faktenwissen, das es ihnen erleichtern sollte,
ihren Kenntnisstand und ihre Beurteilungsfähigkeit über die Grundzüge
eines klassischen gesellschaftlichen Problems zu erweitern. Stoffwahl,
Anordnung und Aussagen waren dabei selbstverständlich von Geigers
Erkenntnisinteresse geprägt. Wer sich darauf einließ, dem öffnete sich
ein neues Feld, das manches Ersprießliche und manche Förderung ver-
sprach.

Grundlegend für Geigers Monographie waren zweifelsohne die metaphy-
sikfeindlichen und positivistischen Gedanken der Uppsalaphilosophie,
die im Gewande einer Rechts- und Sozialphilosophie in Skandinavien
weitgehend ein Eigenleben führten, und die Geiger, der lange schon dem
philosophischen Positivismus in der Form eines kritisch hypothesen-
überprüfenden Empirismus der sozialen Erscheinungswelt verbunden
war,3 in einen regen und fruchtbaren Gedankenaustausch mit ihren Re-

3 Siehe auch Paul Trappe: Theodor Geiger, in: Dirk Käsler (Hrsg.): Klassiker des soziologischen Denkens.
Zweiter Band. Von Weber bis Mannheim, München 1978, Seite 271.



X

präsentanten treten ließ, der mit beträchtlichem Eifer und persönlichem
Engagement von beiden Seiten geführt wurde. Dabei schonten sie einan-
der nicht und pflegten einander ungeschminkt die Meinung zu sagen –
mit dem Effekt, daß die Resultate dieser Debatte Eingang in die europäi-
sche Soziologie fanden.4

Worum ging es in dieser Debatte? „Die Uppsala-Schule hat sich damit
beschäftigt“, wie Geiger in seiner ersten, noch im schwedischen Exil
für eine schwedische Zeitschrift verfaßten dänischen Abhandlung mit
dem programmatischen Titel „Rettens Emancipation fra Moralen“* ihren
Hauptgedanken wiedergibt, „die Rechtslehre von ihren metaphysischen
Bestandteilen zu reinigen, hält aber daran fest, daß der praktische Bestand
der Rechtsordnung, das Rechtsleben, sowohl bei Bürgern als auch bei
Richtern in metaphysischen Rechtsnormen verankert ist. Es gibt keine
geltenden Rechtsnormen, keine Rechtspflichten oder Rechte, sondern die
Bewahrung der Rechtsordnung hängt vom Glauben der Menschen an den
realen Inhalt dieser Begriffe ab.“5

Geiger dagegen wollte zeigen, „daß der praktische Rechtszustand es-
sentiell unabhängig von metaphysischen und insbesondere moralischen
Vorstellungen ist. Das Recht hat nichts mit Moral zu tun. (. . . ) Sowohl
Recht als auch Moral sind Systeme regelgebundenen Verhaltens (Ge-
baren, Attitüde) – und damit sind ihre Gemeinsamkeiten auch schon
erschöpft. Weder das Wesen von Recht noch Moral bedingt ein festes
Verhältnis zwischen beiden. Gewisse Handlungsweisen, die in einer ge-
gebenen Gesellschaft verurteilt werden, werden gewiß auch von ihren
Mitgliedern als moralisch verwerflich angesehen. Wie weit diese Überein-
stimmung aber geht und welche Handlungsweisen sie umfaßt, ist eine
rein historische Frage und, systematisch gesehen, ganz zufällig. Sowohl
die Begriffe des Rechts als auch die der Moral sind gänzlich unabhängig
davon, ob überhaupt eine solche, wenn auch begrenzte Übereinstimmung
besteht.“6

4 Siehe Theodor Geiger: Über Moral und Recht. Streitgespräch mit Uppsala. Aus dem Dänischen
übersetzt und eingeleitet von Dr. Hans-Heinrich Vogel (Schriftenreihe zur Rechtssoziologie und Rechts-
tatsachenforschung. Herausgegeben von Ernst E. Hirsch und Manfred Rehberger, Band 45), Berlin 1979.
* „Die Emanzipation des Rechts von der Moral“
5 Theodor Geiger: Rettens Emancipation fra Moralen, in: Statsvetenskaplig Tidskrift för Politik, Statistik,
Ekonomi, XLVIII (1945), Seite 195 f.
6 Ebenda, Seite 195.



XI

In dieser thesenartigen Gegenüberstellung findet sich Entscheidendes
wieder, was Geiger seit längerem beschäftigte. Ihn aber aufgrund dieser
Gegenüberstellung ausschließlich für einen Rechtstheoretiker zu halten,
würde bedeuten, den Gesellschaftswissenschaftler Geiger auf den Rechts-
soziologen reduzieren zu wollen. Schon der Geist, in dem die noch im
schwedischen Exil geschriebene Abhandlung über „Rettens Emancipa-
tion fra Moralen“ verfaßt wurde, läßt den größeren gesellschaftstheo-
retischen Zusammenhang erkennen, in dem er das Problem etwa im
Rahmen mit allgemein-soziologischen, sozialphilosophischen, ideolo-
giekritischen und rechtlichen Gesichtspunkten behandelt wissen wollte.
Hatte er hier (und in den folgenden Abhandlungen) den Schwerpunkt
seiner Überlegungen noch auf das Recht gelegt, so legte er ihn jetzt auf
die Moral, wobei sie freilich mehr als nur die Summa seiner früheren
Anschauungen waren, und entwickelte ein umfassendes, in der Moral
wurzelndes und auf die Gesamtgesellschaft ausgreifendes realistisches
„Denk- und Handlungsmodell“, das sich bis in erkenntnistheoretische
Gesichtspunkte hinein verzweigte. Die entscheidende Frage ist allerdings,
wie begründet und realistisch Geigers Überlegungen im Vergleich zu
denen der Uppsalaphilosophie waren.

Dabei stand bei dieser Frage gewiß mehr auf dem Spiel als nur eine
Option zwischen unterschiedlichen Methoden verschiedener Wissen-
schaftsdisziplinen. Auch der alte Streit, den Juristen über den Begriff des
Rechts untereinander austragen: Läßt sich das Recht als eine moralisch
neutrale Größe begreifen? spielte keine Rolle.7 Die Debatte drehte sich
vielmehr um die erkenntnistheoretischen Folgerungen, nämlich, welchen
Stellenwert man moralischen Werturteilen im gesellschaftlichen Zusam-
menleben und Zusammenarbeiten beimessen soll. Weil die Uppsalaphi-
losophen und der Gesellschaftswissenschaftler Geiger darauf konträre
Antworten gaben, bewegten sie sich von ihrer Wissenschaftsdisziplin
aus in entgegengesetzte Richtungen und entwickelten unterschiedlich
bedeutsame und einflußreiche Theorien des Rechts und der Moral. Ihre
Wege schieden sich – bei prinzipieller Einigkeit über Definition und Be-
griffsanalyse des Problems – an den daraus zu ziehenden theoretischen
wie praktischen gesellschaftlichen Schlußfolgerungen.

7 Siehe dazu auch Jürgen Habermas: Wer kann wen umarmen? Konsenssuche im Streit: Lobrede auf
Ronald Dworkin, den Philosophen, Polemiker und Bürger, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 18.
Dezember 2006, Seite 39.



XII

Als dänischer Flüchtling hatte Geiger die Gedanken der Uppsalaphiloso-
phie in Schweden kennengelernt und vertiefte sich eifrig in das Studium
dieser sozialphilosophischen Richtung. Wie sehr diese Gedanken ihn
als Soziologen fesselten, gibt in einer anekdotischen Schilderung Bent
Schultzer (1904 bis 1973), der ab 1952 Philosophie an der Universität
Kopenhagen lehrte, in seinen einleitenden Bemerkungen der Bespre-
chung von Geigers hier erstmals in deutscher Übertragung vorliegenden
dänischen Buches „FORTIDENS MORAL OG FREMTIDENS“ in der
dänischen Tageszeitung Politiken wieder: „Es muß wohl im Jahre 1944
gewesen sein, als ich zum ersten Mal Bekanntschaft mit Geiger schloß.
Es war ein Vormittag im dänischen Flüchtlingsbüro in Stockholm, wo
ich damals tätig war. Unerwartet traf ich Geiger in einem der Gänge des
Flüchtlingsbüros. Es war Winter, ein eiskalter Winter, wie sie dort oben
eben so sind. Dort, wo ich Geiger traf, hatte ein Mitarbeiter des Flücht-
lingsbüros etwas getan, was wohl keinem Stockholmer sonst zu tun
einfallen würde, nämlich ein Fenster zu öffnen, und so standen Geiger
und ich nun in Stockholms eisiger Winterkälte. Die Kälte zog mir durch
Mark und Bein, nicht aber Geiger. Er hatte jemanden gefunden, mit dem
er über seine Forschungsresultate sprechen konnte, und darum wollte
er über Wissenschaft reden. Er ging in ihr mit solch einer Leidenschaft
auf, daß er überhaupt nicht bemerkte, daß wir hier bei 12 Grad unter
Null ohne Oberbekleidung standen. Ich denke, er führte seine Gedanken
zu Ende, natürlich ohne zu bemerken, daß sein Zuhörer auf Grund der
klimatischen Verhältnisse sich nicht richtig konzentrieren konnte. Ein
wahrhaft heiliges Feuer brannte in seinem Geiste (. . . ).“8

Geigers Monographie spiegelte genau diesen Geist und die ihn charakte-
risierende gedankliche Schärfe und Qualität seiner Überlegungen wider.
Er wird wohl am deutlichsten, wenn man stellvertretend für viele an-
dere als Gegenbeispiel den Anspruch Émile Durkheims (1858 bis 1917)
in seinen Vorlesungen über Moral heranzieht, in denen es ihm um den
Nachweis der „Symmetrie zwischen Moral und Unmoral“ ging, weil bei-
de gesellschaftlich hervorgebracht und ebenso korrigiert werden müßten.
Leidenschaftlich an einem Gelingen des sittlichen Lebens in der Gesell-
schaft interessiert, glaubte er an einen säkularen Heilsplan, als dessen
Erfüllungsgehilfin er die Soziologie ansah. Das Programm dazu hatte

8 Bent Schultzer: Moralnihilismen i Teori og Praksis [Moralnihilismus in Theorie und Praxis], in: Politiken
vom 1. Juli 1952, Seite 11.



XIII

Durkheim im Kern schon im Vorwort seiner Dissertation „Über sozia-
le Arbeitsteilung. Studie über die Organisation höherer Gesellschaften“
formuliert, in deren Mittelpunkt die Frage nach dem moralischen Wert
der Arbeitsteilung und nach ihrem Beitrag zur gesellschaftlichen Inte-
gration der sich zunehmend ausdifferenzierenden Gesellschaft stand:
„Wir wollen die Moral nicht aus der Wissenschaft ableiten, sondern die
Wissenschaft der Moral betreiben, was etwas ganz anderes ist. Die mo-
ralischen Fakten sind Phänomene wie alle anderen auch. Sie bestehen
aus Verhaltensregeln, die man an bestimmten Merkmalen erkennen kann.
So muß es möglich sein, sie zu beobachten, sie zu beschreiben, sie zu
klassifizieren und die Gesetze zu suchen, die sie erklären. (. . . ) Aber weil
wir uns vorgenommen haben, die Wirklichkeit zu studieren, folgt daraus
nicht, daß wir auf ihre Verbesserung verzichten: wir meinen, daß unsere
Untersuchungen nicht der Mühe wert wären, wenn sie nur spekulatives
Interesse hätten. Wenn wir auch sorgfältig die theoretischen von den
praktischen Problemen trennen, wollen wir die letzteren damit keines-
wegs vernachlässigen: wir wollen uns im Gegenteil auf diese Weise dafür
rüsten, sie besser zu lösen. Es ist schon Gewohnheit geworden, denen,
die die Aufgabe übernehmen, die Moral wissenschaftlich zu studieren,
vorzuwerfen, sie seien ohnmächtig, ein Ideal zu formulieren. Man be-
hauptet, daß ihnen ihre Achtung vor einem Faktum nicht erlaubt, es
zu überschreiten; sie können wohl beobachten, was ist, uns aber keine
Verhaltensregeln für die Zukunft zur Verfügung stellen. Wir hoffen, (. . . )
dieses Vorurteil zu erschüttern, denn man wird in ihm sehen, daß uns die
Wissenschaft helfen kann, die Richtung zu finden, in die wir unser Verhalten
lenken müssen, und das Ideal zu bestimmen, nach dem wir in dunklem Drange
streben“9 (Hervorhebung durch den Herausgeber). Das ist eben sehr die
Frage!

Geiger jedenfalls erörterte das Problem der Moral aus einer anspruchsvol-
leren theoretischen Perspektive und mit einer praktikableren gesellschaft-
lichen Lösungsmöglichkeit als Durkheim, mit dessen Überlegungen es
durchaus gewisse Berührungspunkte (beispielsweise in der Frage der
Empirie) gab, und stellte es von vornherein auf ein solideres Fundament.

9 Émile Durkheim: Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die Organisation höherer Gesellschaften.
Mit einer Einleitung von Niklas Luhmann: Arbeitsteilung und Moral. Durkheims Theorie. Mit einem
Nachwort von Hans-Peter Müller und Michael Schmid: Arbeitsteilung, Solidarität und Moral. Eine
werkgeschichtliche und systematische Einführung in die „Arbeitsteilung“ von Émile Durkheim, Frankfurt
am Main 21988, Seite 76 ff.



XIV

Er hätte gewiß Durkheims Versuch verworfen, eine Moral außerhalb der
Religion soziologisch begründen zu wollen, die ihr Ideal in den Wurzeln
der Wirklichkeit hat, wenn er sich mit ihm eigens auseinandergesetzt
hätte, wie schon allein aus der Art der Argumentation in seiner Mono-
graphie ersichtlich wird. Für ihn würde Durkheims Diktum, daß jede
Gesellschaftsform eine moralische zu sein hätte, ohne Umwege in die
Arme der „alleinseligmachenden Kirche“ zurückführen, um dem Levia-
than der Moral dann um so sklavischer zu dienen. Durkheim konnte
nämlich mit keinem Wort einsichtig machen, was an einer auf solchen
Moralvorstellungen beruhenden Gesellschaft, deren Machtgrundlage er
offenkundig in diesem Zusammenhang nicht weiter der Diskussion für
bedürftig hielt, anziehend sein sollte: Das Ideal würde nur das blasse
Abbild eines philanthropischen Waisenhauses zeigen. Und die Tatsache
der Moral ist weder eine Erklärung noch ein Beweis dafür, daß Moral per
se vernünftig ist.10

Geiger zog es deswegen als Ausgangspunkt bei der Darstellung und
Diskussion des Problems mit Blick darauf, daß primitive, prähistorische
Gesellschaften weder Moral noch Recht im modernen Sinne kennen und
ihre bestehende Ordnung sowohl die Rolle der Moral als auch des Rechts
übernimmt, in einem ersten Schritt vor, folgender erkenntnisleitender
Behauptung nachzugehen und sie einer strengen Prüfung zu unterzie-
hen: „Die Moral ist ursprünglich ein System von Verhaltensmustern und
Lebensregeln, die eine für das gesellschaftliche Zusammenleben nöti-
ge Sicherheit schafft, indem sie die Handlungsweisen von Menschen,
soweit sie die Lebenssphären anderer Menschen berühren, koordiniert.
Durch fortschreitende Idealisierung und Verinnerlichung hat die Moral indessen
jegliche Fähigkeit zum Ordnen des Zusammenlebens von Menschen verloren
(Hervorhebung durch den Herausgeber). Im Subjektivismus, wo diese
Entwicklung ihre höchste Zinne erreicht, bekommt die Moralverwirrung
sogar den Segen der Moralphilosophie. Sie wird ‚wissenschaftlich‘ aner-
kannt. Ihre letzte Stütze ist der Moral unter einer kollektiven Lebensform
weggeschlagen worden. Wenn jede von jedem einzelnen aufgestellte

10 Ich mache mir, weil es den Kern des Problems trifft, bei den beiden zuletzt erwähnten Einwänden
Thomas Steinfelds Kritik in seiner Rezension „Aus der Republik der Professoren. Wider die Ethik der
Vereinzelung: Emile Durkheim und die Moral“, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 18. März 1992,
Seite 12, zu eigen, die Steinfeld anläßlich der erstmals im Deutschen erschienenen Studien Durkheims
„Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der Moral“, Frankfurt am Main 1991,
gegen ihn erhob.



XV

moralische Richtschnur gleiche ‚subjektive Wahrheit‘ ist, kann das mora-
lische Verhalten, das aus diesen Richtschnüren folgt, keine Gesellschafts-
ordnung mehr aufrechterhalten. Als solche ist die Wertidee durch die
Geschichte der Moralphilosophie ad absurdum geführt worden, in deren
Verlauf man die Sittennormen höher und höher in den metaphysischen
Himmel gehängt hat – wo es keine Haken mehr für irgend etwas gibt“
(Seite 41 ).

Solche Gedanken waren zweifellos gewagt bis blasphemisch, wie allein
schon ein Blick auf die in der parteigebundenen kommunistischen und
vor allem die in der bürgerlichen dänischen Tagespresse erschienenen
Rezensionen und Debattenbeiträge zeigte.11 Sie stellten in ihren gesell-
schaftlichen Konsequenzen offenkundig alles in Frage, so der zentral
erhobene Vorwurf, was bis dahin als Axiom gegolten hatte, das ganze
Moralsystem der anerkannten Werte und Ideen in demokratischen Gesell-
schaften. Zwar gestand man Geiger durchaus zu (außer in der kommuni-
stischen Presse, die keine sonderlich hohe Meinung von ihm hatte und
abfällig über ihn urteilte), er sei „ein klarer Denker, ein fleißiger Forscher
und ein ausgezeichneter Autor, dazu noch rücksichtslos ehrlich, der über
seine Meinungen niemanden in Zweifel ließ.“ Und das vorliegende Buch
zeuge, „trotz seiner Kürze, genau von diesen Qualitäten. Es ist klar und
konsequent in seiner gedanklichen Entwicklung – durch und durch.“12

Gleichwohl endete es aber unschlüssiger, als Geiger es sich in seinen
abschließenden Betrachtungen über eine „wertneutrale Moral“ wohl ge-
wünscht hätte, wie Bent Schultzer in seiner Besprechung herausarbeitete.
Er glaubte, eine solche Moral führe zu weniger Leidenschaft und „das
Leben würde schmerzfreier und Veränderungen könnten geschmeidiger
geschehen. Der Gedanke ist bestechend, aber es fragt sich nur, ob der Aus-
druck ‚wertneutrale Moral‘ nicht einen Widerspruch enthält, und kann

11 Bent Schultzer: Moralnihilismen i Teori og Praksis, in: Politiken vom 1. Juli 1952, Seite 11 und 12; Oluf
Bang: Om Moralnihilisme [Über Moralnihilismus], in: Politiken vom 4. Juli 1952, Seite 7; Bent Schultzer:
Moral i Teori und Praksis [Moral in Theorie und Praxis], in: Politiken vom 7. Juli 1952; Oluf Bang: Filosofi i
Teori og Praksis [Philosophie in Theorie und Praxis], in: Politiken vom 8. Juli 1952, Seite 7; H. V. Brøndsted:
Født a-moralsk [Ohne Moral geboren], in: Berlingske Aftenavis vom 2. August 1952, Seite 6 und 8; K.
Grue-Sørensen: Ananas og Mord [Ananas und Mord], in: Berlingske Aftenavis vom 26. August 1952, Seite
4 und 6; Werner Thierry: Magt og moral [Macht und Moral], in: Land og Folk vom 26. September 1952,
Seite 9; K. Grue-Sørensen: Angående Værdinihilisme [Was den Wertnihilismus betrifft], in: Berlingske
Aftenavis vom 28. September 1961, Seite 6; Søren Holm: Moral uden etik [Moral ohne Ethik], in: Berlingske
Tidende vom 14. Oktober 1961, Seite 11.
12 K. Grue-Sørensen: Angående Værdinihilisme, in: Berlingske Aftenavis vom 28. September 1961, Seite 6.



XVI

man überhaupt Leidenschaft aus dem menschlichen Zusammenleben
verbannen? Wäre eine solche Operation überhaupt wünschenswert?“13

Der Fragen waren viele – nur den Kern des Problems trafen sie nicht. Es
wurde geflissentlich übersehen oder einfach nicht zur Kenntnis genom-
men, daß eben nicht der gesellschaftliche Immoralist, wie vielfach in den
Rezensionen als Grundtenor durchscheint, sondern der leidenschaftliche
gesellschaftliche Moralist das Wort führte: „Es geht nicht um die Auf-
lösung, sondern um eine Neubegründung der Moral auf einer sicheren
Basis“ (Seite 44 ). Vor dieser Aussage müssen die Beurteilungsmaßstäbe,
die die Rezensenten an Geiger angelegt hatten, äußerst fragwürdig blei-
ben. Und auf die entscheidenden Argumente, wie „eine Neubegründung
der Moral“ ins Werk zu setzen sei, ließen sie sich, die – bis auf einen –
alle gestandene Professoren aus unterschiedlichen Wissenschaftsdiszi-
plinen an dänischen Universitäten waren, gar nicht erst ernsthaft ein
und gaben dadurch zugleich zu erkennen, daß Moral dem Gebot der
Opportunität gehorchen müsse, das heißt: sie paßt „die soziale Pflicht
dem gesellschaftlichen Rang und der Stellung an.“14

Dabei hatte Geiger seine Behauptung und die darin enthaltene Kern-
aussage wohl begründet. Sie setzte für ihn auf jeden Fall voraus, gesell-
schaftsgeschichtliche Entwicklungsstadien des Verhaltenssystems und
des Moralsystems zu rekonstruieren, deren Verhältnis zueinander in den
Grundzügen darzustellen und es, so weit wie möglich, mit seinen gesell-
schaftlichen Strukturzusammenhängen in Verbindung zu bringen. Dazu
differenzierte und beschrieb Geiger dann sowohl gesellschaftsgeschicht-
liche Stadien unterschiedlicher Verhaltenssysteme mit ihren jeweils do-
minierenden Charakteristika wie Brauch, Sitte, Usus oder Konvention und
Recht als auch ihnen in wesentlichen Zügen entsprechende gesellschafts-
geschichtliche Stadien unterschiedlicher Moralsysteme wie traditionelle
Moral, dogmatische Moral und individuelle Moral (vgl. die Darstellung des
vereinfachten Schemas auf der folgenden Seite). Der Prozeß der Moral-
entwicklung entspricht damit weitgehend auch dem der Emanzipation
der Persönlichkeit.

13 Bent Schultzer: Moralnihilismen i Teori og Praksis, in: Politiken vom 1. Juli 1952, Seite 12.
14 Honoré de Balzac: Modeste Mignon. Roman. Aus dem Französischen übersetzt von Caroline Vollmann.
Nachwort Johannes Willms, Zürich 2009 (französische Erstausgabe: Paris 1844), Seite 133.



XVII

Gesellschaftsstruktur Verhaltenstypus Moraltypus Hauptproblem 

primitiv 
Brauch 
Sitte 

traditionell 
kein konsequentes 
Prinzip 

korporativ 
Brauch 
Sitte 

dogmatisch 
keine objektive 
Allgemeingültigkeit 

liberal-demokratisch 
kapitalistisch 

Usus oder Konvention 
kodifizierte Rechtsordnung 

individuell Moralverwirrung 

Charakteristisch für Geigers eingeschlagenen Weg der gesellschaftsge-
schichtlichen Rekonstruktion unterschiedlicher Entwicklungsstadien ist,
methodisch gesehen, einerseits das In-Beziehung-Setzen verschiedener
zeitlicher Ebenen des Verhaltens- und Moralsystems und ihre Verknüp-
fung mit den jeweils vorherrschenden Prinzipien der Gesellschaftsstruk-
tur, andererseits die entsprechend vorgenommenen genauen Begriffsbe-
stimmungen,15 die Definitionen im klassischen Sinne darstellen und der
gegenseitigen Abgrenzung dienten. Geiger hielt solche strengen Begriffs-
bestimmungen für geboten, weil es ohne sie keine sprachliche Verstän-
digung über die verschiedenen Verhaltens- und Moralsysteme gäbe; sie
sind als Mittel der Erkenntnis – und darauf legte er allergrößten Wert –
auf überprüfbare Tatsachen gerichtet, die auch ohne die vielfach in der
Alltagssprache verwendeten unscharfen Wortbedeutungen zuverlässig
mitgeteilt werden können.

Danach hat Geiger dann in aller Regel die mit den verschiedenen
Verhaltens- und Moralsystemen bezeichneten Sachverhalte dargestellt
und an vielen Beispielen erläutert. Diese beruhten selbst auf allgemeinen
Grundannahmen über gesellschaftliches Verhalten und gesellschaftliche
Verhältnisse unter Menschen, deren grundlegendste lautete: „Ein regelge-
bundenes soziales Verhalten geht sowohl logisch wie zeitlich der Verhaltensregel
voraus“ (Seite 7 ). Wie dieses insbesondere in primitiven, prähistorischen
Gesellschaften zu Beständigkeit, gar Berechenbarkeit des sozialen Ver-
haltens führte, dazu, Affekte zu mäßigen und zu kanalisieren, ein Netz-
werk von Ritualen und Verhaltensweisen auszubilden, ist nicht bekannt.

15 Vor allem im Hinblick auf die Definitionen der Verhaltenstypen hat sicherlich dem Sinn nach die
Webersche Terminologie Pate gestanden. Siehe dazu Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss
der verstehenden Soziologie. Fünfte, revidierte Auflage, besorgt von Johannes Winkelmann, Tübingen
1972, Seite 16 ff.



XVIII

Geiger mußte sich deshalb aufgrund des Forschungsstandes vor allem
über primitive, prähistorische Gesellschaften damit begnügen, die Ver-
haltensmuster nur „festzustellen und zu beschreiben und sie, so weit
wie möglich, mit Begleiterscheinungen in Verbindung zu bringen, aber
von einer Ursachenerklärung absehen, ‚warum‘ sich Verhaltensmuster
gerade diesen Inhaltes in gerade dieser Gesellschaft durchgesetzt haben“
(Seite 10 ).

Die gesellschaftsgeschichtlichen Entwicklungsstadien leuchteten, wie
erwähnt, natürlich nicht den ganzen Sachverhalt des Problems aus, son-
dern hoben, entsprechend dem Erkenntnisinteresse, bewußt gewisse
Denkzüge hervor und akzentuierten die im Mittelpunkt stehenden un-
gelösten Steuerungsprobleme des Moralsystems und deren Folgen. Sie
beschränkten sich jedoch keineswegs auf einzelne grundlegende Unter-
scheidungsmerkmale des Verhaltens- und Moralsystems, sondern beton-
ten deren Struktur, das heißt: das, was jeweils zum Aufrechterhalten der
Gesellschaft wesentlich beitrug. Denn jedes Verhaltenssystem und Moral-
system ist eine gesellschaftliche Funktion ebender Gesellschaft, aus der
es historisch hervorgegangen ist und deren Ordnung es aufrechterhalten
soll. In dieser Hinsicht als gleichgültig oder gar als Ausnahme von der
Regel Angesehenes wurde vernachlässigt. Weil aber die gesellschaftli-
che Wirklichkeit einem Wandel unterlag und nicht selten Misch- oder
Übergangsformen auf der Grundlage unterschiedlicher Strukturprin-
zipien zeitigte, verabsolutierte Geiger die gesellschaftsgeschichtlichen
Entwicklungsstadien keineswegs. Sie pflegten, worauf er aufmerksam
machte, sowohl die gesellschaftliche Wirklichkeit stets einheitlicher und
festgefügter zu stilisieren als sie tatsächlich ist, als auch leicht das Walten
von Entwicklungsgesetzlichkeiten zu suggerieren, während tatsächlich
in erster Linie typische Wandlungsprozesse beobachtbar sind, die aber
den entscheidenden Sachverhalt in seiner Struktur und Krisenhaftigkeit
verstehbar werden lassen.

Genau dieses Erkenntnisinteresse ermöglichte es Geiger in einem ersten
Schritt, den Problemzusammenhang und seine damit verknüpfte Aus-
gangsbehauptung auf plausible Weise für seine Beweisführung darzule-
gen und zu begründen. Seine gesellschaftsgeschichtliche Tour d’horizon
durch das Verhaltens- und Moralsystem war also kein Selbstzweck. Ihre
Spannbreite reichte dabei, historisch gesehen, von der Antike bis zur



XIX

Neuzeit, systematisch gesehen, von der Tugendethik (Sokrates, Platon,
Aristoteles) über die Pflichtenethik (Immanuel Kant) und den Utilita-
rismus (Jeremy Bentham, John Stuart Mill) bis zur Gefühlsethik (Leslie
Stephen, Wilhelm Wundt) und zu moralkritischen Positionen (Friedrich
Nietzsche).16 Und die exemplarische Beschäftigung in diesem Zusam-
menhang mit den erwähnten Geistesgrößen des Gestern hatte bei ihm
stets den Bezug zum Heute (Søren Kierkegaard) und insbesondere zum
Morgen (Axel Hägerström, Karl Mannheim) zur Folge. Geiger wollte
mit den wenigen Hinweisen nämlich auf ihre Grundgedanken zeigen,
gegen welche leitenden Ideen ihre neue Lehre gerichtet war, warum
diese unhaltbar war, wie sie überwunden und aus der neuen Position
vielfach auch erklärt werden konnte. Denn das, was gesellschaftlich war,
bedeutete ihm weniger als das, was ist; die gegenwärtige demokratische
Gesellschaft („Demokratur“ sic!) faszinierte ihn nicht so sehr wie die
werdende demokratische Gesellschaft: das, was sein könnte, wenn sie
denn als Folge der Moralverwirrung gleichwohl auf eine erträgliche
„prosaische Vernunftmoral“ gestellt würde.

Dafür war nun für Geiger eine grundlegende Voraussetzung, die Schlüs-
selbegriffe der Theorie, nach denen das geschehen sollte, einsichtig wer-
den zu lassen. Selbstverständlich konnte es sich dabei in einer Einführung
nur um erste Überlegungen handeln, also um das Abstecken des Feldes
für das Fundament derjenigen Schlüsselbegriffe, an denen man vielleicht
am besten erkennen kann, was Theorie in diesem Zusammenhang ei-
gentlich bedeutet und praktisch zu leisten in der Lage ist. Diese sind der
„Wahrheitsbegriff“, die „Werturteile“ und die „Intellektualisierung“, die
in dieser Reihenfolge von Geiger abgehandelt und miteinander verknüpft
worden sind. Begründet wurde das im einzelnen damit:

1) daß der Wahrheitsbegriff – und hier ergriff der Gesellschaftswissen-
schaftler das Wort – ausschließlich im Verhältnis zur beobachtbaren
sozialen Wirklichkeit in der raum-zeitlichen Welt wissenschaftlich
anwendbar ist und eine Behauptung mit ihr im Einklang stehen
muß. Der Weg, auf welchem man zu einer solchen Erforschung der
Wahrheit gelangt, kann also nur der der erfahrungswissenschaftli-

16 Siehe dazu auch Robin Celikates und Stefan Gosepath: Einleitung: Grundbegriffe, Grundprobleme und
Grundmodelle der Moralphilosophie, in: Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart.
Herausgegeben von Robin Celikates und Stefan Gosepath, Frankfurt am Main 2009, Seite 7–27.



XX

chen Überprüfung sein. Nach diesem Verständnis ist ein Satz „wahr,
wenn sein Inhalt durch logische Verarbeitung sinnlicher Beobach-
tung (direkt oder indirekt) unwiderlegbar bestätigt werden kann.
Unwahr ist ein Satz, wenn sein Inhalt auf dem gleichen Wege ebenso-
gut entkräftet werden kann. Sätze, die die Eigenschaft besitzen, auf
die beschriebene Weise bestätigt oder entkräftet werden zu können,
bezeichnen wir als sachliche Aussagen oder kurz: Aussagen“ (Seite 45 ).
Eine solche Definition schließt natürlich von vornherein Glaubens-
sätze aus, für die keine Möglichkeit der Bestätigung oder Widerle-
gung durch logische oder sinnliche Beobachtung besteht, weil sie als
„Mißbrauch des Wahrheitsbegriffes“ in der Wissenschaft angesehen
werden.

2) daß Werturteile – und hier knüpfte der Sozialphilosoph in erster
Linie an die Lehre des theoretischen Wertnihilismus des Uppsala-
philosophen Axel Hägerström an und illustrierte sie an Beispielen
aus dem geschmacklich-sinnlichen, künstlerisch-ästhetischen und
moralischen Bereich –, erkenntnistheoretisch gesehen, illegitim sind,
„nicht weil sie Wertungen enthalten, sondern weil sie als Aussagefor-
men versuchen, Wertungen eine sachliche Gültigkeit zu verleihen“
(Seite 50 ).17 Damit gelang es Hägerström zwar überzeugend, den Ur-
sprung unterschiedlicher Formen der Werturteile zu beweisen und,
wie Geiger wohl nicht nur mit Blick auf Dänemark hervorhob, den
Wertsubjektivismus zu überwinden, weil dieser den Wert als eine
formale Wirklichkeit und das Werturteil als eine subjektive Wahr-
heit ansah, aber die Schlußfolgerungen, die Hägerström daraus zog,
„daß moralische oder andere Werturteile ‚theoretischer Nonsens‘“
seien, verwarf Geiger entschieden. Er machte in der Debatte mit
der Uppsalaphilosophie darauf aufmerksam, daß Werturteile eben

17 Daß Geiger sich hier nicht mit dem Werturteilsproblem Max Webers befaßte, liegt auf der Hand: bei
Geiger stand im Vordergrund die moralische Grundlegung einer angemessenen Lebensführung der
Menschen in der Gesellschaft, bei Weber ging es um die Bestimmung der Sozialwissenschaft als „Wirk-
lichkeitswissenschaft“, die den Ausgangspunkt für die Erörterung der theoretischen wie methodischen
Mittel bildet, mit denen das zu erreichen sei. Dabei spielte für Geiger gewiß auch eine Rolle, daß Weber
die Abgrenzung der sozialwissenschaftlichen von der naturwissenschaftlichen Methode so entschieden
betrieb, die Geiger, wenn man insbesondere seine wissenschaftliche Entwicklung hin zum „Sozialbe-
haviorismus“ nach dem Zweiten Weltkrieg in Dänemark berücksichtigt, so nicht teilte. Siehe dazu im
einzelnen Max Weber „Die ‚Objektivität‘ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis“, in:
Archiv für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik. Neue Folge des Archivs für Soziale Gesetzgebung und
Statistik, begründet von Heinrich Braun, herausgegeben von Werner Sombart, Max Weber und Edgar
Jaffé, 19. Band (1904), der Neuen Folge 1. Band, Heft 1, Seite 22-87.



XXI

„nicht einfach bedeutungsloser Unsinn, sondern auf eine verhängnis-
volle Weise unzulässig“ seien. „Die erkenntnistheoretische Einsicht
in die Natur des Werturteils muß in einen wirklichen Verzicht auf
Werturteile einmünden. Der praktische ‚Wertnihilismus‘ muß die
Schlußfolgerung aus dem theoretischen sein. Das bedeutet, daß wir
zwar wie zuvor primär die eigene Handlungsweise und die der
anderen bewerten“ – und das nun ist der springende Punkt – „uns
aber versagen, diese als an sich gut oder schlecht zu bezeichnen“
(Seite 67 ). Dies ist, wenn man so will, eine Hauptregel praktischer
Lebensphilosophie, die eine große intellektuelle Herausforderung
„für den abstrakt denkenden Verstand“ (Seite 69 ) bedeutet.

3) daß Intellektualisierung – und hier äußerte sich der Pädagoge – nicht
Sache von wenigen Privilegierten sei, sondern intensiver Schulung
breiter Bevölkerungsschichten bedürfe und ein hohes Maß an in-
tellektueller Disziplin voraussetze, wozu Geiger aber selbst wenig
ausführte.18 Allerdings kann man sich das aus den Anforderungen
erschließen, die er im Hinblick auf das Vermeiden von Werturtei-
len stellte, wobei gewiß Einblicke, die Geiger in die unaufgeregten
Lebensverhältnisse skandinavischer Länder gewonnen hatte, mit
Pate gestanden haben dürften. Diese Anforderungen sollten in erster
Linie die Einsicht schärfen – um nur diese wenigen allgemeinen
gesellschaftlichen Konsequenzen zu nennen –, daß Werturteile nicht
mehr mit dem Anspruch auftreten dürften, „eine sachliche Aus-
sage über die zu bewertenden Gegenstände selbst und damit die
Wertauffassungen des Nächsten herauszufordern. Der Streit wird
sich weiterhin darum drehen, welche Richtlinien für die Ordnung
des einen oder anderen Lebensverhältnisses gelten sollen“, verliert
also das Machtverhältnis der sozialen Lebensordnung keineswegs
aus dem Blick, „aber er dreht sich um praktische Fragen. Ich möchte
es lieber so – du dagegen so. Der Interessenkonflikt wird nicht zu

18 Sieht man einmal von der allgemeinen Bemerkung ab, daß die „‚menschliche Natur‘ (. . . ) das Produkt
einer verdunkelnden Erziehung [ist], der junge Menschen im Zeitalter der Aufklärung immer noch
ausgesetzt werden. Sie besteht darin, die Jugend auf der einen Seite mit gewissen nützlichen und im
gesellschaftlichen Leben unentbehrlichen Fähigkeiten auszurüsten, ihr auf der anderen Seite allen mögli-
chen religiösen und politischen Aberglauben einzutrichtern und es zugleich sorgsam zu vermeiden, ihre
kritische Urteilskraft zu schärfen“ (Seite 68 ). Genaueres dazu kann man aber dem Kapitel „Vollendung
der unterbrochenen Aufklärung“ in Geigers Monographie „Die Gesellschaft zwischen Pathos und Nüch-
ternheit (Acta Jutlandica. Aarsskrift for Aarhus Universitet, XXXII, 1. Humanistik Serie 45)“, Aarhus und
København 1960, Seite 173 ff., entnehmen.



XXII

einem Kampf um heilige Wahrheiten, in deren Diensten wir uns
leidenschaftlich streiten, weil wir ihnen verpflichtet sind. Die Unei-
nigkeit wird nicht beigelegt, sie wird aber entgiftet, indem sie auf den
eigentlichen Gegenstand begrenzt wird: deine Wünsche und meine.
Hierüber kann man immerhin einen vorübergehenden oder dauer-
haften Kompromiß schließen. Nichts Absolutes, Höheres und Heiliges
wird mit eingebracht“ (Seite 65 ). Geiger gab sich keiner Illusion
darüber hin, daß ein solches wünschenswertes Resultat der Intellek-
tualisierung eines „gesellschaftspädagogischen Langzeitprogramms“
bedürfe. Denn die Menschen verhalten sich, wie man hinzufügen
könnte, allzuoft wie die Hammel des Panurge: Sie folgen nur zu
gern der Autorität und lassen sich von dieser vorschreiben, wie sie
zu denken und zu handeln haben.

Auf diese Weise gelang es Geiger nicht nur, sicher durch „die neue Phase
der Moral“ der Gesellschaft des Morgen zu navigieren, ohne die gesell-
schaftliche Orientierung zu verlieren, sondern er gab so zugleich auf
überzeugende Weise eine praktische Antwort auf ein grundlegendes
Moralproblem der Gesellschaftsordnung: Er warb über alle religiösen
und ideologischen Gräben hinweg mit äußerster Folgerichtigkeit um
einen gesellschaftlichen Grundkonsens, in dem die Frage, ob die eine
oder andere moralische Verhaltensweise als Regelfall für eine bestimmte
soziale Situation gelten solle, keine Rolle spielte. Denn die „Tatsache, daß
wir in einer gesellschaftlichen Abhängigkeit voneinander leben, daß wir
einander tatsächlich nicht entbehren können, fordert gebieterisch eine
allgemein befolgte zwischenmenschliche Lebensordnung, einen Modus vi-
vendi“ (Seite 63 ). Alles, was Geiger im Grunde genommen wünschte, war
also eine Verfahrensweise, die der Form und nicht dem Inhalt zwischen-
menschlicher Lebensordnung verpflichtet war.19 Das ist beileibe keine
Selbstverständlichkeit und Kleinigkeit im gesellschaftlichen Leben.

19 Das hat auch nichts mit der These zu tun, die Wolfram Burisch in seinem Bändchen „Das Elend des
Exils. Theodor Geiger und die Soziologie“, Hamburg 1995, auf Seite 95 als mögliche Erklärung anbietet,
nämlich: „Anders denn als Folge jener ‚Hölle des Exils‘, läßt sich die geistige Verwandlung wahrscheinlich
schwer erklären, die ein Denker wie Theodor Geiger in dem seiner Selbstdarstellung nach unverdächtig
erscheinenden Dänemark, später auch in Schweden, hat überstehen müssen. Seine vordem eminent
geschichtsorientierte Gesellschaftstheorie, die den unbequemen Gedanken nicht scheute, ist unter den
Konditionen zu einer kleinmütigen Anpassungslehre heruntergekommen.“ Das gerade Gegenteil war
der Fall; davon zeugte Geigers immer wieder geäußerte harsche Kritik an gesellschaftlichen Zuständen
und Entwicklungen in Dänemark, die vielfach auf Ablehnung stieß.



XXIII

Daß das in gewissen Intellektuellenkreisen auf keine allzu große positive
Resonanz stieß, wie allein schon die Buchbesprechungen vielfach zeigten,
verwundert nicht weiter. Und der Vorwurf des Formalismus war schnell
bei der Hand.20 Ihr Recht bezog die Überlegung des Modus vivendi aus
der Kritik an den unterschiedlich begründeten moralischen Gesellschafts-
prinzipien, die überall dort mit Verve vorgetragen wurden, wo über die
Gesellschaftsmoral überhaupt nur die jeweils richtige Auslegung ent-
schied. Darauf konnten sich deren Gralshüter „ohne sonderliche Mühe
einigen. Was sie allesamt Formalismus nennen, gilt ihnen als Verbrechen,
weil es ausdrückt, was doch camoufliert werden soll, Unfreiheit und
Entfremdung. Dies alles aber kann kein Grund (. . . ) sein, eine falsche
Alternative ernstzunehmen (. . . ). Der Zwist zwischen Form und Inhalt
beruht (. . . ) auf einem Scheinproblem“21 und übersieht auch im Hinblick
auf die Gesellschaftsmoral Wesentliches.

Entscheidend kam es hierbei darauf an, wie Geiger mit Blick auf die
axiomatischen Grundlagen des soziologischen Ausgangsproblems for-
mulierte, „daß ein jeder mit einiger Sicherheit voraussehen könne, wie
jeder andere in gewissen typischen Situationen handeln werde. Nur un-
ter dieser Voraussetzung können wir unser eigenes Schicksal mit dem
Schicksal anderer verbinden. In dieser Erwartungssicherheit liegt die
gesellschaftliche Funktion der Moral und auch des Rechts“ für die zwi-
schenmenschliche Lebensordnung. „Nach dem Versagen und Schwinden
der gemeinsamen Wertgrundlage ist der einzige Beweggrund für das
Anerkennen und Befolgen einer solchen zwischenmenschlichen Ord-
nung die Einsicht in ihre Lebensnotwendigkeit, das heißt: die reflektierte
Erkenntnis der gesellschaftlichen Abhängigkeit selbst. Hierin unterschei-
det sich die ‚letzte Moral‘ von der ‚ersten‘. Die primitive Moral fußt auf
einer naiven Nachahmung gängiger Verhaltensweisen, die Moral der
Zukunft dagegen auf einem bewußten Einordnen“ (Seite 63 ). Das ist
indes, wie erwähnt, keineswegs mit einem Festhalten an gesellschaftli-
chen Machtverhältnissen gleichzusetzen. Es ist aber – und auf diesen
Gesichtspunkt machte Geiger ebenso aufmerksam – „gleichbedeutend
mit der Ausübung eines gewissen Drucks auf den einzelnen. Und sich

20 So etwa Bent Schultzer in seiner Buchbesprechung „Moralnihilismen i Teori og Praksis“, in: Politiken
vom 1. Juli 1952, Seite 12, der das am deutlichsten aussprach.
21 Hans Magnus Enzensberger: Weltsprache der Moderne (1960, revidiert 1962), in: Hans Magnus En-
zensberger: Einzelheiten I & Bewußtseins-Industrie und Poesie und Politik, Hamburg 2006/2007, Seite
225 f.



XXIV

diesem sozialen Druck zu beugen, sein Verhalten von gesellschaftlichen
Prämien und Repressalien motivieren zu lassen – das ist die Quintessenz
der Gesellschaftsmoral. Unter den bisher bekannten Gesellschaftsformen
ist die Demokratie diejenige, die den sozialen Druck auf den einzelnen
einigermaßen erträglich macht“ (Seite 69 ).

Daß dabei auch Geigers leidvolle Erfahrungen mit dem Nationalsozialis-
mus eine Rolle gespielt haben, versteht sich wohl von selbst. Und daß
er sich auch nicht scheute, die entsprechenden Konsequenzen aus dem
Essig der Wahrheit im moralischen Konfliktfalle zu ziehen, schilderte uns
noch einmal eindrucksvoll Bent Schultzer aus seiner ersten Begegnung
mit Geiger im Jahre 1944 in Stockholm: „Ein anderes Erlebnis mit Geiger
hat sich meinem Gedächtnis eingeprägt. Es rührte vom Abend unseres
Kennenlernens her. Geiger fragte: ‚Was würden Sie tun, wenn Sie in dem
von Deutschen besetzten Dänemark plötzlich Ihren Bruder in der Uni-
form der Wehrmacht treffen würden?‘ Wir starrten ihn verblüfft an. ‚Das
habe ich übrigens erlebt‘, fuhr er fort. ‚Und was taten Sie dann?‘ fragten
wir unwillkürlich. Professor Geigers Antwort war einfach und klar. ‚Ich
sehe nicht‘, sagte er einfach und geradeheraus, ‚was ein deutscher Offi-
zier in geringstem Maße mit mir zu schaffen hat.‘ Das war also im Jahre
1943, aber bis heute muß man Geigers scharfe Stellungnahme zu einem,
man muß schon sagen, klassischen Problem bewundern, nämlich dem
Gewissenskonflikt zwischen Familiengefühl, Solidarität – und anderen
moralisch betonten Beweggründen.“22 Seiner Sache gewiß, erlaubte sich
Geiger zuweilen bis an die äußerste Grenze des Möglichen zu gehen, um
seine Folgerungen zu veranschaulichen.

II.

Dieser Band der Theodor-Geiger-Gesamtausgabe verdankt sein Entste-
hen auch der Hilfe von Kolleginnen und Kollegen. Namentlich erwähnen
möchte ich vor allem Palle Lykke (Universitätshistorisches Archiv der
Universität Aarhus), der mit viel Verständnis und Geduld meine zahlrei-
chen Anfragen beantwortet hat, ebenso wie Marcel van Ackeren (Ruhr-

22 Bent Schultzer: Moralnihilismen i Teori og Praksis, in: Politiken vom 1. Juli 1952, Seite 11.



XXV

Universität Bochum, Institut für Philosophie), Ralf Eichberg (Nietzsche-
Gesellschaft, Naumburg an der Saale), Heinz Hofmann (Eberhard-Karls-
Universität Tübingen, Lehrstuhl für Lateinische Philologie I), Jacqueline
Karl (Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften. Kant’s
gesammelte Schriften, Potsdam), Bernd Kast (Goethe-Institut, München),
Gerald Mackenthun (Berlin) und Michael Newman (University of North
London, London European Research Centre), die mir sachkundige Hin-
weise, Auskünfte und Erläuterungen zu speziellen Fragen gaben, die in
meine Kommentare eingeflossen sind.

Beim Beschaffen der Rezensionen von Geigers Monographie „FORTI-
DENS MORAL OG FREMTIDENS“ in dänischen Tageszeitungen waren
mir Erling Midtgaard Hansen und Martin Lund (Staats- und Universi-
tätsbibliothek Aarhus) behilflich. Michael Chambers (The British Library,
London) und die Bibliothekare und Bibliothekarinnen der Deutschen
Internetbibliothek unterstützten mich beim Recherchieren von schwierig
zu ermittelnden Literaturangaben.

Die ansprechende Übersetzung der Geigerschen Monographie besorgte
Gert J. Fode, der auch die Rezensionspassagen in der Vorrede übertrug.

Bei der Erstellung der Druckvorlage hat Benjamin Brinkmann mich mit
dem Textsatzsystem LaTeX vertraut gemacht und mir mit versiertem Rat
hilfreich zur Seite gestanden; unterstützt haben mich auch Niklas Rodax
und Benjamin Rodax, der zudem die Abbildungen im Geiger-Text für
den Druck vorbereitet hat.

Annelie Rodax, die diesen Band von Anbeginn an bis zur Druckreife
durch ihr kritisches Urteil begleitet hat, las das Manuskript und steuerte
zahlreiche sprachliche und sachliche Verbesserungsvorschläge bei.

Ihnen allen sei für Ihre Hilfe und Unterstützung gedankt.

Halle (Westfalen), im Frühjahr 2010

Klaus Rodax


