Theodor Geiger Gesamtausgabe

Abteilung VII
Band 2

Uber Moral
1T H-’t*1‘g;1:1gt=nl‘mif
und Zukuntt

Erkenntnis,
Aufklarung
und Demokratie

&

PETER LANG

Internationaler Verlag der Wissenschaften



Vorrede

Diese schmale Monographie Theodor Geigers konnte man mit guten
Griinden als eine gesellschafts- und geistesgeschichtliche Einfithrung in
einen zentralen philosophischen und soziologischen Grundbegriff be-
zeichnen — aber man wiirde ihr keineswegs gerecht, wenn man sie nur
als Einfithrung unter dem Motto ,,autres temps, autres mceurs” lase. In
ihr gab er eine hochst originelle Antwort auf die alte Grundfrage der Ge-
sellschaft: Welchen sozialen Normen und Werten sollte das menschliche
Zusammenleben und Zusammenarbeiten unterliegen? Als Gesellschafts-
phidnomen betrachtet, ist die Moral nach allgemeiner soziologischer Auf-
fassung namlich ,ein Satz von Verhaltensregeln und Handlungsweisen,
dessen gesellschaftliche Funktion es ist, das Zusammenleben von Men-
schen zu ermoglichen. (...) Ohne Moral keine Gesellschaft — aber ohne
Gesellschaft auch keine Moral. Der vollstandig isolierte Einzelne — sofern
man sich ein solches Geschopf tiberhaupt vorstellen kann — konnte wohl
gut ohne Moral oder eine andere Form von Lebensregeln leben, ja selbst
die Vorstellung davon wiirde ihm fremd und bedeutungslos erscheinen”?
(Seite 51.).

Dafs die Grundlagen der Moral selbst nicht moralisch sind, sondern
gesellschaftliche Machtverhéltnisse widerspiegeln, verlor Geiger dabei
keineswegs aus dem Blick, und er griff vor diesem Hintergrund seit dem
Ende des Zweiten Weltkrieges das Problem ,Recht und Moral” in sei-
nen juristischen und rechtssoziologischen Publikationen und Vortragen
immer wieder kritisch auf. ,,Sofern man von dem Gedanken ausgeht,”
so faite Geiger seine Grundiiberlegungen dazu zusammen, ,dass ei-

1 Dieses Zitat und die folgenden Zitate aus der Monographie Geigers beziehen sich stets auf den
vorliegenden Band.



VIII

ne primare soziale Ordnung auf der einen Seite eine Verdusserlichung
und Veranstaltlichung durchmache, in deren Verlauf das Recht als ex-
plizites Ordnungssystem hervortritt, dass aber auf der anderen Seite
gleichlaufend damit eine Verinnerlichung und Spiritualisierung stattfin-
de, deren Ergebnis Moral genannt wird, insofern sind Recht und Moral
den Begriffen nach kontrdre Erscheinungen, die sich im geradlinigen Ent-
wicklungsverlauf zusehends voneinander entfernen. Moral beruht auf
innerer, Recht auf dusserer Verpflichtung. Moral ist das, wozu ich mich
verpflichtet fithle, Recht das, wozu die Staatsmacht mich Verpﬂichtet.”2

Als der Kopenhagener Verleger Hans Reitzel (1918 bis 2001), der zu den
Pionieren im dénischen Verlagswesen gehorte, von Geigers dezidier-
ten Forschungsauffassungen und Forschungsresultaten tiber Recht und
Moral erfuhr, schrieb er ihm und bat ihn, der im Begriffe war, seine Gast-
professur an der Universitdt Toronto anzutreten, wohl im Frithsommer
des Jahres 1951 noch vor dessen Abreise aus Arhus um ein Manuskript
fiir seine an breite, interessierte Leserkreise gerichtete Reihe ,MENNES-
KET I TIDEN“". Geiger gab Reitzel, obwohl sich auf seinem Schreibtisch
noch zahlreiche andere Publikationsverpflichtungen tiirmten, wegen der
Bedeutung, die er dessen Vorhaben beimafs, eine Zusage. Denn Reitzel
verlegte in dieser Reihe mit Beharrlichkeit, Phantasie, Geschéftstalent
und einem besonderen Gespiir fiir neue Ideen nur das, wofiir er selbst
einstehen konnte. Sein Interesse fanden vor allem wesentliche Beitrage
zur Ideengeschichte seiner Zeit, und so gab er unter anderem sowohl so
unterschiedlich illustren Schriftstellern wie Henry Miller, Jean Genet oder
Vladimir Nabokov als auch neue Forschungswege betretenden Gelehrten
wie eben Theodor Geiger das Wort — alles Autoren, die vielen Lesern
in Danemark die Augen 6ffneten, aber wohl noch mehr in Harnisch
brachten.

Fiir seine Leser hatte Geigers Monographie zweifellos eine klare Lektion
und unbequeme Botschaft. Was er zu sagen hatte, trug er in seiner ruhi-
gen, unpratentiosen Art vor, ohne sich — cum grano salis — grofd durch
Hinweise auf andere Auffassungen abzusichern. Zu seinen Grundséatzen
gehorte es, die Leser tiber ein emotional hoch umstrittenes Problem auf-

2 Theodor Geiger: Vorstudien zu einer Soziologie des Rechts (Acta Jutlandica. Aarsskrift for Aarhus
Universitet, XIX, 2), Aarhus und Kebenhavn 1947, Seite 268.
*,Der Mensch in seiner Zeit”



X

zukldren, nicht aber sie mit Vermutungen zu belasten, wie auch ihnen die
Anstrengung des Mit- und Weiterdenkens nicht ersparen zu wollen. Es
ist ndmlich sehr die Frage, ob die meisten derer, die das Wort ,,Moral” im
Munde fiihrten, tiberhaupt eine genaue Vorstellung vom Inhalt des Be-
griffes und seinem gesellschaftlichen Wandel hatten; es war offenkundig
zu einem jener Gebrauchsworte geworden, deren wachsende Verwen-
dung umgekehrt proportional zu ihrer Klarheit zu stehen schien. Es galt
daher, die Gedanken so einsichtig darzulegen und kritisch abzuwagen
wie moglich, um daraus dann einen praktikablen Losungsvorschlag zu
entwickeln.

Allein schon aus padagogisch-didaktischen Griinden verstand es sich
von selbst, dafy Geiger das Problem in einer Einfithrung nicht in allen Ein-
zelheiten abhandelte, sondern nur grofle Entwicklungslinien aufzeigen
wollte, weil die Gefahr zu grof gewesen wire, daf8 Leser die Ubersicht
verlieren und Wichtiges nicht von Unwichtigem hétten unterscheiden
konnen. Er bot ihnen durch die entschiedene Art und Weise, auf die
er das Problem auf der Grundlage von ,statements of facts” erorterte,
neue Einsichten und verschaffte ihnen einen knappen Uberblick iiber die
Grundfragen und Grundpositionen der Moral. Geiger verlangte deshalb
von ihnen einiges an geistesgeschichtlichen Vorkenntnissen und an ge-
sellschaftsgeschichtlichem Faktenwissen, das es ihnen erleichtern sollte,
ihren Kenntnisstand und ihre Beurteilungsfahigkeit {iber die Grundziige
eines klassischen gesellschaftlichen Problems zu erweitern. Stoffwahl,
Anordnung und Aussagen waren dabei selbstverstandlich von Geigers
Erkenntnisinteresse gepréagt. Wer sich darauf einlief3, dem 6ffnete sich
ein neues Feld, das manches Erspriefdliche und manche Forderung ver-
sprach.

Grundlegend fiir Geigers Monographie waren zweifelsohne die metaphy-
sikfeindlichen und positivistischen Gedanken der Uppsalaphilosophie,
die im Gewande einer Rechts- und Sozialphilosophie in Skandinavien
weitgehend ein Eigenleben fiihrten, und die Geiger, der lange schon dem
philosophischen Positivismus in der Form eines kritisch hypothesen-
tiberpriifenden Empirismus der sozialen Erscheinungswelt verbunden
war,? in einen regen und fruchtbaren Gedankenaustausch mit ihren Re-

3 Siehe auch Paul Trappe: Theodor Geiger, in: Dirk Késler (Hrsg.): Klassiker des soziologischen Denkens.
Zweiter Band. Von Weber bis Mannheim, Miinchen 1978, Seite 271.



X

prasentanten treten liefs, der mit betrachtlichem Eifer und personlichem
Engagement von beiden Seiten gefiihrt wurde. Dabei schonten sie einan-
der nicht und pflegten einander ungeschminkt die Meinung zu sagen —
mit dem Effekt, daff die Resultate dieser Debatte Eingang in die europai-
sche Soziologie fanden.*

Worum ging es in dieser Debatte? , Die Uppsala-Schule hat sich damit
beschiéftigt”, wie Geiger in seiner ersten, noch im schwedischen Exil
fiir eine schwedische Zeitschrift verfaiten danischen Abhandlung mit
dem programmatischen Titel ,Rettens Emancipation fra Moralen”” ihren
Hauptgedanken wiedergibt, ,die Rechtslehre von ihren metaphysischen
Bestandteilen zu reinigen, hélt aber daran fest, dafd der praktische Bestand
der Rechtsordnung, das Rechtsleben, sowohl bei Biirgern als auch bei
Richtern in metaphysischen Rechtsnormen verankert ist. Es gibt keine
geltenden Rechtsnormen, keine Rechtspflichten oder Rechte, sondern die
Bewahrung der Rechtsordnung hdngt vom Glauben der Menschen an den
realen Inhalt dieser Begriffe ab.”

Geiger dagegen wollte zeigen, ,dafs der praktische Rechtszustand es-
sentiell unabhéngig von metaphysischen und insbesondere moralischen
Vorstellungen ist. Das Recht hat nichts mit Moral zu tun. (...) Sowohl
Recht als auch Moral sind Systeme regelgebundenen Verhaltens (Ge-
baren, Attitiide) — und damit sind ihre Gemeinsamkeiten auch schon
erschopft. Weder das Wesen von Recht noch Moral bedingt ein festes
Verhiltnis zwischen beiden. Gewisse Handlungsweisen, die in einer ge-
gebenen Gesellschaft verurteilt werden, werden gewifs auch von ihren
Mitgliedern als moralisch verwerflich angesehen. Wie weit diese Uberein-
stimmung aber geht und welche Handlungsweisen sie umfafit, ist eine
rein historische Frage und, systematisch gesehen, ganz zufillig. Sowohl
die Begriffe des Rechts als auch die der Moral sind gidnzlich unabhéangig
davon, ob iiberhaupt eine solche, wenn auch begrenzte Ubereinstimmung
besteht.”®

4 Siehe Theodor Geiger: Uber Moral und Recht. Streitgesprach mit Uppsala. Aus dem Dénischen
tibersetzt und eingeleitet von Dr. Hans-Heinrich Vogel (Schriftenreihe zur Rechtssoziologie und Rechts-
tatsachenforschung. Herausgegeben von Ernst E. Hirsch und Manfred Rehberger, Band 45), Berlin 1979.
* Die Emanzipation des Rechts von der Moral”

5 Theodor Geiger: Rettens Emancipation fra Moralen, in: Statsvetenskaplig Tidskrift for Politik, Statistik,
Ekonomi, XLVIII (1945), Seite 195 f.

6 Ebenda, Seite 195.



XI

In dieser thesenartigen Gegentiberstellung findet sich Entscheidendes
wieder, was Geiger seit langerem beschéftigte. Ihn aber aufgrund dieser
Gegentiberstellung ausschliefilich fiir einen Rechtstheoretiker zu halten,
wiirde bedeuten, den Gesellschaftswissenschaftler Geiger auf den Rechts-
soziologen reduzieren zu wollen. Schon der Geist, in dem die noch im
schwedischen Exil geschriebene Abhandlung iiber ,Rettens Emancipa-
tion fra Moralen” verfafit wurde, 143t den grofieren gesellschaftstheo-
retischen Zusammenhang erkennen, in dem er das Problem etwa im
Rahmen mit allgemein-soziologischen, sozialphilosophischen, ideolo-
giekritischen und rechtlichen Gesichtspunkten behandelt wissen wollte.
Hatte er hier (und in den folgenden Abhandlungen) den Schwerpunkt
seiner Uberlegungen noch auf das Recht gelegt, so legte er ihn jetzt auf
die Moral, wobei sie freilich mehr als nur die Summa seiner fritheren
Anschauungen waren, und entwickelte ein umfassendes, in der Moral
wurzelndes und auf die Gesamtgesellschaft ausgreifendes realistisches
,Denk- und Handlungsmodell”, das sich bis in erkenntnistheoretische
Gesichtspunkte hinein verzweigte. Die entscheidende Frage ist allerdings,
wie begriindet und realistisch Geigers Uberlegungen im Vergleich zu
denen der Uppsalaphilosophie waren.

Dabei stand bei dieser Frage gewifs mehr auf dem Spiel als nur eine
Option zwischen unterschiedlichen Methoden verschiedener Wissen-
schaftsdisziplinen. Auch der alte Streit, den Juristen {iber den Begriff des
Rechts untereinander austragen: Laf3t sich das Recht als eine moralisch
neutrale Grofe begreifen? spielte keine Rolle.” Die Debatte drehte sich
vielmehr um die erkenntnistheoretischen Folgerungen, ndmlich, welchen
Stellenwert man moralischen Werturteilen im gesellschaftlichen Zusam-
menleben und Zusammenarbeiten beimessen soll. Weil die Uppsalaphi-
losophen und der Gesellschaftswissenschaftler Geiger darauf kontrére
Antworten gaben, bewegten sie sich von ihrer Wissenschaftsdisziplin
aus in entgegengesetzte Richtungen und entwickelten unterschiedlich
bedeutsame und einflufireiche Theorien des Rechts und der Moral. Ihre
Wege schieden sich — bei prinzipieller Einigkeit tiber Definition und Be-
griffsanalyse des Problems — an den daraus zu ziehenden theoretischen
wie praktischen gesellschaftlichen Schlufifolgerungen.

7 Siehe dazu auch Jiirgen Habermas: Wer kann wen umarmen? Konsenssuche im Streit: Lobrede auf
Ronald Dworkin, den Philosophen, Polemiker und Biirger, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 18.
Dezember 2006, Seite 39.



XII

Als déanischer Fliichtling hatte Geiger die Gedanken der Uppsalaphiloso-
phie in Schweden kennengelernt und vertiefte sich eifrig in das Studium
dieser sozialphilosophischen Richtung. Wie sehr diese Gedanken ihn
als Soziologen fesselten, gibt in einer anekdotischen Schilderung Bent
Schultzer (1904 bis 1973), der ab 1952 Philosophie an der Universitat
Kopenhagen lehrte, in seinen einleitenden Bemerkungen der Bespre-
chung von Geigers hier erstmals in deutscher Ubertragung vorliegenden
danischen Buches ,,FORTIDENS MORAL OG FREMTIDENS” in der
dénischen Tageszeitung Politiken wieder: ,,Es mufs wohl im Jahre 1944
gewesen sein, als ich zum ersten Mal Bekanntschaft mit Geiger schlofs.
Es war ein Vormittag im danischen Fliichtlingsbiiro in Stockholm, wo
ich damals tédtig war. Unerwartet traf ich Geiger in einem der Génge des
Fliichtlingsbiiros. Es war Winter, ein eiskalter Winter, wie sie dort oben
eben so sind. Dort, wo ich Geiger traf, hatte ein Mitarbeiter des Fliicht-
lingsbiiros etwas getan, was wohl keinem Stockholmer sonst zu tun
einfallen wiirde, ndmlich ein Fenster zu 6ffnen, und so standen Geiger
und ich nun in Stockholms eisiger Winterkélte. Die Kélte zog mir durch
Mark und Bein, nicht aber Geiger. Er hatte jemanden gefunden, mit dem
er liber seine Forschungsresultate sprechen konnte, und darum wollte
er tiber Wissenschaft reden. Er ging in ihr mit solch einer Leidenschaft
auf, daf8 er tiberhaupt nicht bemerkte, daff wir hier bei 12 Grad unter
Null ohne Oberbekleidung standen. Ich denke, er fiihrte seine Gedanken
zu Ende, natiirlich ohne zu bemerken, daf sein Zuhorer auf Grund der
klimatischen Verhiltnisse sich nicht richtig konzentrieren konnte. Ein
wahrhaft heiliges Feuer brannte in seinem Geiste (...).”8

Geigers Monographie spiegelte genau diesen Geist und die ihn charakte-
risierende gedankliche Schérfe und Qualitét seiner Uberlegungen wider.
Er wird wohl am deutlichsten, wenn man stellvertretend fiir viele an-
dere als Gegenbeispiel den Anspruch Emile Durkheims (1858 bis 1917)
in seinen Vorlesungen iiber Moral heranzieht, in denen es ihm um den
Nachweis der ,Symmetrie zwischen Moral und Unmoral” ging, weil bei-
de gesellschaftlich hervorgebracht und ebenso korrigiert werden miifsten.
Leidenschaftlich an einem Gelingen des sittlichen Lebens in der Gesell-
schaft interessiert, glaubte er an einen sdkularen Heilsplan, als dessen
Erfiillungsgehilfin er die Soziologie ansah. Das Programm dazu hatte

8 Bent Schultzer: Moralnihilismen i Teori og Praksis [Moralnihilismus in Theorie und Praxis], in: Politiken
vom 1. Juli 1952, Seite 11.



XIII

Durkheim im Kern schon im Vorwort seiner Dissertation , Uber sozia-
le Arbeitsteilung. Studie tiber die Organisation hcherer Gesellschaften”
formuliert, in deren Mittelpunkt die Frage nach dem moralischen Wert
der Arbeitsteilung und nach ihrem Beitrag zur gesellschaftlichen Inte-
gration der sich zunehmend ausdifferenzierenden Gesellschaft stand:
,,Wir wollen die Moral nicht aus der Wissenschaft ableiten, sondern die
Wissenschaft der Moral betreiben, was etwas ganz anderes ist. Die mo-
ralischen Fakten sind Phianomene wie alle anderen auch. Sie bestehen
aus Verhaltensregeln, die man an bestimmten Merkmalen erkennen kann.
So muf$ es moglich sein, sie zu beobachten, sie zu beschreiben, sie zu
klassifizieren und die Gesetze zu suchen, die sie erkldren. (...) Aber weil
wir uns vorgenommen haben, die Wirklichkeit zu studieren, folgt daraus
nicht, dafd wir auf ihre Verbesserung verzichten: wir meinen, daff unsere
Untersuchungen nicht der Miihe wert wiren, wenn sie nur spekulatives
Interesse hitten. Wenn wir auch sorgfaltig die theoretischen von den
praktischen Problemen trennen, wollen wir die letzteren damit keines-
wegs vernachldssigen: wir wollen uns im Gegenteil auf diese Weise daftir
riisten, sie besser zu 16sen. Es ist schon Gewohnheit geworden, denen,
die die Aufgabe tibernehmen, die Moral wissenschaftlich zu studieren,
vorzuwerfen, sie seien ohnmaichtig, ein Ideal zu formulieren. Man be-
hauptet, dafd ihnen ihre Achtung vor einem Faktum nicht erlaubt, es
zu Uiberschreiten; sie konnen wohl beobachten, was ist, uns aber keine
Verhaltensregeln fiir die Zukunft zur Verfiigung stellen. Wir hoffen, (...)
dieses Vorurteil zu erschiittern, denn man wird in ihm sehen, dafs uns die
Wissenschaft helfen kann, die Richtung zu finden, in die wir unser Verhalten
lenken miissen, und das Ideal zu bestimmen, nach dem wir in dunklem Drange
streben”® (Hervorhebung durch den Herausgeber). Das ist eben sehr die
Frage!

Geiger jedenfalls erorterte das Problem der Moral aus einer anspruchsvol-
leren theoretischen Perspektive und mit einer praktikableren gesellschaft-
lichen Losungsmoglichkeit als Durkheim, mit dessen Uberlegungen es
durchaus gewisse Beriihrungspunkte (beispielsweise in der Frage der
Empirie) gab, und stellte es von vornherein auf ein solideres Fundament.

9 Emile Durkheim: Uber soziale Arbeitsteilung. Studie iiber die Organisation hoherer Gesellschaften.
Mit einer Einleitung von Niklas Luhmann: Arbeitsteilung und Moral. Durkheims Theorie. Mit einem
Nachwort von Hans-Peter Miiller und Michael Schmid: Arbeitsteilung, Solidaritidt und Moral. Eine
werkgeschichtliche und systematische Einfithrung in die , Arbeitsteilung” von Emile Durkheim, Frankfurt
am Main 21988, Seite 76 ff.



X1V

Er hitte gewifs Durkheims Versuch verworfen, eine Moral aufierhalb der
Religion soziologisch begriinden zu wollen, die ihr Ideal in den Wurzeln
der Wirklichkeit hat, wenn er sich mit ihm eigens auseinandergesetzt
hétte, wie schon allein aus der Art der Argumentation in seiner Mono-
graphie ersichtlich wird. Fiir ihn wiirde Durkheims Diktum, dafs jede
Gesellschaftsform eine moralische zu sein hidtte, ohne Umwege in die
Arme der ,alleinseligmachenden Kirche” zurtickfithren, um dem Levia-
than der Moral dann um so sklavischer zu dienen. Durkheim konnte
ndmlich mit keinem Wort einsichtig machen, was an einer auf solchen
Moralvorstellungen beruhenden Gesellschaft, deren Machtgrundlage er
offenkundig in diesem Zusammenhang nicht weiter der Diskussion fiir
bediirftig hielt, anziehend sein sollte: Das Ideal wiirde nur das blasse
Abbild eines philanthropischen Waisenhauses zeigen. Und die Tatsache
der Moral ist weder eine Erklarung noch ein Beweis dafiir, dafs Moral per
se verniinftig ist.!?

Geiger zog es deswegen als Ausgangspunkt bei der Darstellung und
Diskussion des Problems mit Blick darauf, daf8 primitive, prahistorische
Gesellschaften weder Moral noch Recht im modernen Sinne kennen und
ihre bestehende Ordnung sowohl die Rolle der Moral als auch des Rechts
tibernimmt, in einem ersten Schritt vor, folgender erkenntnisleitender
Behauptung nachzugehen und sie einer strengen Priifung zu unterzie-
hen: , Die Moral ist urspriinglich ein System von Verhaltensmustern und
Lebensregeln, die eine fiir das gesellschaftliche Zusammenleben noti-
ge Sicherheit schafft, indem sie die Handlungsweisen von Menschen,
soweit sie die Lebenssphéren anderer Menschen beriihren, koordiniert.
Durch fortschreitende Idealisierung und Verinnerlichung hat die Moral indessen
jegliche Fihigkeit zum Ordnen des Zusammenlebens von Menschen verloren
(Hervorhebung durch den Herausgeber). Im Subjektivismus, wo diese
Entwicklung ihre hochste Zinne erreicht, bekommt die Moralverwirrung
sogar den Segen der Moralphilosophie. Sie wird ,wissenschaftlich’ aner-
kannt. Thre letzte Stiitze ist der Moral unter einer kollektiven Lebensform
weggeschlagen worden. Wenn jede von jedem einzelnen aufgestellte

10 Ich mache mir, weil es den Kern des Problems trifft, bei den beiden zuletzt erwidhnten Einwanden
Thomas Steinfelds Kritik in seiner Rezension ,Aus der Republik der Professoren. Wider die Ethik der
Vereinzelung: Emile Durkheim und die Moral”, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 18. Marz 1992,
Seite 12, zu eigen, die Steinfeld anlédBlich der erstmals im Deutschen erschienenen Studien Durkheims
,Physik der Sitten und des Rechts. Vorlesungen zur Soziologie der Moral”, Frankfurt am Main 1991,
gegen ihn erhob.



XV

moralische Richtschnur gleiche ,subjektive Wahrheit’ ist, kann das mora-
lische Verhalten, das aus diesen Richtschniiren folgt, keine Gesellschafts-
ordnung mehr aufrechterhalten. Als solche ist die Wertidee durch die
Geschichte der Moralphilosophie ad absurdum gefiihrt worden, in deren
Verlauf man die Sittennormen hoher und hoher in den metaphysischen
Himmel gehdngt hat — wo es keine Haken mebhr fiir irgend etwas gibt”
(Seite 41).

Solche Gedanken waren zweifellos gewagt bis blasphemisch, wie allein
schon ein Blick auf die in der parteigebundenen kommunistischen und
vor allem die in der biirgerlichen ddnischen Tagespresse erschienenen
Rezensionen und Debattenbeitriage zeigte.!! Sie stellten in ihren gesell-
schaftlichen Konsequenzen offenkundig alles in Frage, so der zentral
erhobene Vorwurf, was bis dahin als Axiom gegolten hatte, das ganze
Moralsystem der anerkannten Werte und Ideen in demokratischen Gesell-
schaften. Zwar gestand man Geiger durchaus zu (aufSer in der kommuni-
stischen Presse, die keine sonderlich hohe Meinung von ihm hatte und
abfillig tiber ihn urteilte), er sei ,ein klarer Denker, ein fleiffiger Forscher
und ein ausgezeichneter Autor, dazu noch riicksichtslos ehrlich, der tiber
seine Meinungen niemanden in Zweifel liefs.” Und das vorliegende Buch
zeuge, ,trotz seiner Kiirze, genau von diesen Qualitaten. Es ist klar und
konsequent in seiner gedanklichen Entwicklung — durch und durch.”1?
Gleichwohl endete es aber unschliissiger, als Geiger es sich in seinen
abschlieflenden Betrachtungen tiber eine , wertneutrale Moral” wohl ge-
wiinscht hétte, wie Bent Schultzer in seiner Besprechung herausarbeitete.
Er glaubte, eine solche Moral fiithre zu weniger Leidenschaft und ,das
Leben wiirde schmerzfreier und Verdnderungen konnten geschmeidiger
geschehen. Der Gedanke ist bestechend, aber es fragt sich nur, ob der Aus-
druck ,wertneutrale Moral’ nicht einen Widerspruch enthélt, und kann

11 Bent Schultzer: Moralnihilismen i Teori og Praksis, in: Politiken vom 1. Juli 1952, Seite 11 und 12; Oluf
Bang: Om Moralnihilisme [Uber Moralnihilismus], in: Politiken vom 4. Juli 1952, Seite 7; Bent Schultzer:
Moral i Teori und Praksis [Moral in Theorie und Praxis], in: Politiken vom 7. Juli 1952; Oluf Bang: Filosofi i
Teori og Praksis [Philosophie in Theorie und Praxis], in: Politiken vom 8. Juli 1952, Seite 7; H. V. Brondsted:
Fodt a-moralsk [Ohne Moral geboren], in: Berlingske Aftenavis vom 2. August 1952, Seite 6 und 8; K.
Grue-Serensen: Ananas og Mord [Ananas und Mord], in: Berlingske Aftenavis vom 26. August 1952, Seite
4 und 6; Werner Thierry: Magt og moral [Macht und Moral], in: Land og Folk vom 26. September 1952,
Seite 9; K. Grue-Serensen: Angaende Veerdinihilisme [Was den Wertnihilismus betrifft], in: Berlingske
Aftenavis vom 28. September 1961, Seite 6; Soren Holm: Moral uden etik [Moral ohne Ethik], in: Berlingske
Tidende vom 14. Oktober 1961, Seite 11.

12 K. Grue-Serensen: Angaende Veerdinihilisme, in: Berlingske Aftenavis vom 28. September 1961, Seite 6.



XVI

man iiberhaupt Leidenschaft aus dem menschlichen Zusammenleben
verbannen? Wire eine solche Operation {iberhaupt wiinschenswert?“13

Der Fragen waren viele — nur den Kern des Problems trafen sie nicht. Es
wurde geflissentlich tibersehen oder einfach nicht zur Kenntnis genom-
men, daf$ eben nicht der gesellschaftliche Immoralist, wie vielfach in den
Rezensionen als Grundtenor durchscheint, sondern der leidenschaftliche
gesellschaftliche Moralist das Wort fiihrte: ,Es geht nicht um die Auf-
losung, sondern um eine Neubegriindung der Moral auf einer sicheren
Basis” (Seite 44 ). Vor dieser Aussage miissen die Beurteilungsmafsstébe,
die die Rezensenten an Geiger angelegt hatten, dufierst fragwiirdig blei-
ben. Und auf die entscheidenden Argumente, wie , eine Neubegriindung
der Moral” ins Werk zu setzen sei, lief3en sie sich, die — bis auf einen —
alle gestandene Professoren aus unterschiedlichen Wissenschaftsdiszi-
plinen an ddnischen Universititen waren, gar nicht erst ernsthaft ein
und gaben dadurch zugleich zu erkennen, daf Moral dem Gebot der
Opportunitdt gehorchen miisse, das heifdt: sie pafit ,,die soziale Pflicht
dem gesellschaftlichen Rang und der Stellung an.”4

Dabei hatte Geiger seine Behauptung und die darin enthaltene Kern-
aussage wohl begriindet. Sie setzte fiir ihn auf jeden Fall voraus, gesell-
schaftsgeschichtliche Entwicklungsstadien des Verhaltenssystems und
des Moralsystems zu rekonstruieren, deren Verhiltnis zueinander in den
Grundziigen darzustellen und es, so weit wie moglich, mit seinen gesell-
schaftlichen Strukturzusammenhéngen in Verbindung zu bringen. Dazu
differenzierte und beschrieb Geiger dann sowohl gesellschaftsgeschicht-
liche Stadien unterschiedlicher Verhaltenssysteme mit ihren jeweils do-
minierenden Charakteristika wie Brauch, Sitte, Usus oder Konvention und
Recht als auch ihnen in wesentlichen Ziigen entsprechende gesellschafts-
geschichtliche Stadien unterschiedlicher Moralsysteme wie traditionelle
Moral, dogmatische Moral und individuelle Moral (vgl. die Darstellung des
vereinfachten Schemas auf der folgenden Seite). Der Prozefs der Moral-
entwicklung entspricht damit weitgehend auch dem der Emanzipation
der Personlichkeit.

13 Bent Schultzer: Moralnihilismen i Teori og Praksis, in: Politiken vom 1. Juli 1952, Seite 12.
14 Honoré de Balzac: Modeste Mignon. Roman. Aus dem Franzgsischen tibersetzt von Caroline Vollmann.
Nachwort Johannes Willms, Ziirich 2009 (franzosische Erstausgabe: Paris 1844), Seite 133.



XVIL

Gesellschaftsstruktur Verhaltenstypus Moraltypus Hauptproblem

primitiv girgg(:h traditionell I;erilgzli(gnsequentes
. Brauch . keine objektive

korporativ Sitte dogmatisch  a1semeingiltigkeit

liberal-demokratisch  Usus oder Konvention

kapitalistisch kodifizierte Rechtsordnung individuell Moralverwirrung

Charakteristisch fiir Geigers eingeschlagenen Weg der gesellschaftsge-
schichtlichen Rekonstruktion unterschiedlicher Entwicklungsstadien ist,
methodisch gesehen, einerseits das In-Beziehung-Setzen verschiedener
zeitlicher Ebenen des Verhaltens- und Moralsystems und ihre Verkniip-
fung mit den jeweils vorherrschenden Prinzipien der Gesellschaftsstruk-
tur, andererseits die entsprechend vorgenommenen genauen Begriffsbe-
stimmungen,' die Definitionen im klassischen Sinne darstellen und der
gegenseitigen Abgrenzung dienten. Geiger hielt solche strengen Begriffs-
bestimmungen fiir geboten, weil es ohne sie keine sprachliche Verstan-
digung iiber die verschiedenen Verhaltens- und Moralsysteme géibe; sie
sind als Mittel der Erkenntnis — und darauf legte er allergrofiten Wert —
auf tiberpriifbare Tatsachen gerichtet, die auch ohne die vielfach in der
Alltagssprache verwendeten unscharfen Wortbedeutungen zuverléssig
mitgeteilt werden konnen.

Danach hat Geiger dann in aller Regel die mit den verschiedenen
Verhaltens- und Moralsystemen bezeichneten Sachverhalte dargestellt
und an vielen Beispielen erldutert. Diese beruhten selbst auf allgemeinen
Grundannahmen {tiber gesellschaftliches Verhalten und gesellschaftliche
Verhiltnisse unter Menschen, deren grundlegendste lautete: , Ein regelge-
bundenes soziales Verhalten geht sowohl logisch wie zeitlich der Verhaltensregel
voraus” (Seite 7). Wie dieses insbesondere in primitiven, prahistorischen
Gesellschaften zu Bestandigkeit, gar Berechenbarkeit des sozialen Ver-
haltens fiihrte, dazu, Affekte zu mafligen und zu kanalisieren, ein Netz-
werk von Ritualen und Verhaltensweisen auszubilden, ist nicht bekannt.

15 Vor allem im Hinblick auf die Definitionen der Verhaltenstypen hat sicherlich dem Sinn nach die
Webersche Terminologie Pate gestanden. Siehe dazu Max Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss
der verstehenden Soziologie. Fiinfte, revidierte Auflage, besorgt von Johannes Winkelmann, Tiibingen
1972, Seite 16 ff.



XVIII

Geiger mufSte sich deshalb aufgrund des Forschungsstandes vor allem
tiber primitive, prahistorische Gesellschaften damit begniigen, die Ver-
haltensmuster nur , festzustellen und zu beschreiben und sie, so weit
wie moglich, mit Begleiterscheinungen in Verbindung zu bringen, aber
von einer Ursachenerkldrung absehen, ,warum’ sich Verhaltensmuster
gerade diesen Inhaltes in gerade dieser Gesellschaft durchgesetzt haben”
(Seite 10).

Die gesellschaftsgeschichtlichen Entwicklungsstadien leuchteten, wie
erwéhnt, natiirlich nicht den ganzen Sachverhalt des Problems aus, son-
dern hoben, entsprechend dem Erkenntnisinteresse, bewufit gewisse
Denkziige hervor und akzentuierten die im Mittelpunkt stehenden un-
gelosten Steuerungsprobleme des Moralsystems und deren Folgen. Sie
beschréankten sich jedoch keineswegs auf einzelne grundlegende Unter-
scheidungsmerkmale des Verhaltens- und Moralsystems, sondern beton-
ten deren Struktur, das heifit: das, was jeweils zum Aufrechterhalten der
Gesellschaft wesentlich beitrug. Denn jedes Verhaltenssystem und Moral-
system ist eine gesellschaftliche Funktion ebender Gesellschaft, aus der
es historisch hervorgegangen ist und deren Ordnung es aufrechterhalten
soll. In dieser Hinsicht als gleichgtiltig oder gar als Ausnahme von der
Regel Angesehenes wurde vernachlassigt. Weil aber die gesellschaftli-
che Wirklichkeit einem Wandel unterlag und nicht selten Misch- oder
Ubergangsformen auf der Grundlage unterschiedlicher Strukturprin-
zipien zeitigte, verabsolutierte Geiger die gesellschaftsgeschichtlichen
Entwicklungsstadien keineswegs. Sie pflegten, worauf er aufmerksam
machte, sowohl die gesellschaftliche Wirklichkeit stets einheitlicher und
festgefiigter zu stilisieren als sie tatsédchlich ist, als auch leicht das Walten
von Entwicklungsgesetzlichkeiten zu suggerieren, wahrend tatsachlich
in erster Linie typische Wandlungsprozesse beobachtbar sind, die aber
den entscheidenden Sachverhalt in seiner Struktur und Krisenhaftigkeit
verstehbar werden lassen.

Genau dieses Erkenntnisinteresse ermoglichte es Geiger in einem ersten
Schritt, den Problemzusammenhang und seine damit verkniipfte Aus-
gangsbehauptung auf plausible Weise fiir seine Beweisfiihrung darzule-
gen und zu begriinden. Seine gesellschaftsgeschichtliche Tour d’horizon
durch das Verhaltens- und Moralsystem war also kein Selbstzweck. Thre
Spannbreite reichte dabei, historisch gesehen, von der Antike bis zur



XIX

Neuzeit, systematisch gesehen, von der Tugendethik (Sokrates, Platon,
Aristoteles) tiber die Pflichtenethik (Immanuel Kant) und den Utilita-
rismus (Jeremy Bentham, John Stuart Mill) bis zur Gefiihlsethik (Leslie
Stephen, Wilhelm Wundt) und zu moralkritischen Positionen (Friedrich
Nietzsche).!® Und die exemplarische Beschéftigung in diesem Zusam-
menhang mit den erwdhnten Geistesgrofsen des Gestern hatte bei ihm
stets den Bezug zum Heute (Seren Kierkegaard) und insbesondere zum
Morgen (Axel Hagerstrom, Karl Mannheim) zur Folge. Geiger wollte
mit den wenigen Hinweisen ndmlich auf ihre Grundgedanken zeigen,
gegen welche leitenden Ideen ihre neue Lehre gerichtet war, warum
diese unhaltbar war, wie sie tiberwunden und aus der neuen Position
vielfach auch erkldrt werden konnte. Denn das, was gesellschaftlich war,
bedeutete ihm weniger als das, was ist; die gegenwirtige demokratische
Gesellschaft (,,Demokratur” sic!) faszinierte ihn nicht so sehr wie die
werdende demokratische Gesellschaft: das, was sein konnte, wenn sie
denn als Folge der Moralverwirrung gleichwohl auf eine ertragliche
,prosaische Vernunftmoral” gestellt wiirde.

Dafiir war nun fiir Geiger eine grundlegende Voraussetzung, die Schliis-
selbegriffe der Theorie, nach denen das geschehen sollte, einsichtig wer-
den zu lassen. Selbstverstandlich konnte es sich dabei in einer Einfiihrung
nur um erste Uberlegungen handeln, also um das Abstecken des Feldes
fiir das Fundament derjenigen Schliisselbegriffe, an denen man vielleicht
am besten erkennen kann, was Theorie in diesem Zusammenhang ei-
gentlich bedeutet und praktisch zu leisten in der Lage ist. Diese sind der
,Wahrheitsbegriff, die ,, Werturteile” und die , Intellektualisierung”, die
in dieser Reihenfolge von Geiger abgehandelt und miteinander verkniipft
worden sind. Begriindet wurde das im einzelnen damit:

1) dafs der Wahrheitsbegriff — und hier ergriff der Gesellschaftswissen-
schaftler das Wort — ausschliefSlich im Verhiltnis zur beobachtbaren
sozialen Wirklichkeit in der raum-zeitlichen Welt wissenschaftlich
anwendbar ist und eine Behauptung mit ihr im Einklang stehen
muf3. Der Weg, auf welchem man zu einer solchen Erforschung der
Wahrheit gelangt, kann also nur der der erfahrungswissenschaftli-

16 Siehe dazu auch Robin Celikates und Stefan Gosepath: Einleitung: Grundbegriffe, Grundprobleme und
Grundmodelle der Moralphilosophie, in: Philosophie der Moral. Texte von der Antike bis zur Gegenwart.
Herausgegeben von Robin Celikates und Stefan Gosepath, Frankfurt am Main 2009, Seite 7-27.



XX

chen Uberpriifung sein. Nach diesem Verstindnis ist ein Satz ,,wahr,
wenn sein Inhalt durch logische Verarbeitung sinnlicher Beobach-
tung (direkt oder indirekt) unwiderlegbar bestitigt werden kann.
Unwahr ist ein Satz, wenn sein Inhalt auf dem gleichen Wege ebenso-
gut entkréftet werden kann. Sétze, die die Eigenschaft besitzen, auf
die beschriebene Weise bestatigt oder entkriftet werden zu konnen,
bezeichnen wir als sachliche Aussagen oder kurz: Aussagen” (Seite 45).
Eine solche Definition schliefst nattirlich von vornherein Glaubens-
sdtze aus, fiir die keine Moglichkeit der Bestdtigung oder Widerle-
gung durch logische oder sinnliche Beobachtung besteht, weil sie als
,Mifibrauch des Wahrheitsbegriffes” in der Wissenschaft angesehen
werden.

2) dafl Werturteile — und hier kniipfte der Sozialphilosoph in erster
Linie an die Lehre des theoretischen Wertnihilismus des Uppsala-
philosophen Axel Hagerstrom an und illustrierte sie an Beispielen
aus dem geschmacklich-sinnlichen, kiinstlerisch-dsthetischen und
moralischen Bereich —, erkenntnistheoretisch gesehen, illegitim sind,
,nicht weil sie Wertungen enthalten, sondern weil sie als Aussagefor-
men versuchen, Wertungen eine sachliche Giiltigkeit zu verleihen”
(Seite 50).!7 Damit gelang es Hégerstrom zwar iiberzeugend, den Ur-
sprung unterschiedlicher Formen der Werturteile zu beweisen und,
wie Geiger wohl nicht nur mit Blick auf Danemark hervorhob, den
Wertsubjektivismus zu {iberwinden, weil dieser den Wert als eine
formale Wirklichkeit und das Werturteil als eine subjektive Wahr-
heit ansah, aber die Schlufifolgerungen, die Hagerstrom daraus zog,
,dafd moralische oder andere Werturteile ,theoretischer Nonsens’”
seien, verwarf Geiger entschieden. Er machte in der Debatte mit
der Uppsalaphilosophie darauf aufmerksam, dafs Werturteile eben

17 Daf Geiger sich hier nicht mit dem Werturteilsproblem Max Webers befafte, liegt auf der Hand: bei
Geiger stand im Vordergrund die moralische Grundlegung einer angemessenen Lebensfiihrung der
Menschen in der Gesellschaft, bei Weber ging es um die Bestimmung der Sozialwissenschaft als , Wirk-
lichkeitswissenschaft”, die den Ausgangspunkt fiir die Erorterung der theoretischen wie methodischen
Mittel bildet, mit denen das zu erreichen sei. Dabei spielte fiir Geiger gewif auch eine Rolle, da Weber
die Abgrenzung der sozialwissenschaftlichen von der naturwissenschaftlichen Methode so entschieden
betrieb, die Geiger, wenn man insbesondere seine wissenschaftliche Entwicklung hin zum ,Sozialbe-
haviorismus” nach dem Zweiten Weltkrieg in Danemark berticksichtigt, so nicht teilte. Siehe dazu im
einzelnen Max Weber , Die ,Objektivitit’ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis”, in:
Archiv fiir Sozialwissenschaft und Sozialpolitik. Neue Folge des Archivs fiir Soziale Gesetzgebung und
Statistik, begriindet von Heinrich Braun, herausgegeben von Werner Sombart, Max Weber und Edgar
Jaffé, 19. Band (1904), der Neuen Folge 1. Band, Heft 1, Seite 22-87.



XXI

,nicht einfach bedeutungsloser Unsinn, sondern auf eine verhdngnis-
volle Weise unzuldssig” seien. , Die erkenntnistheoretische Einsicht
in die Natur des Werturteils muf8 in einen wirklichen Verzicht auf
Werturteile einmiinden. Der praktische ,Wertnihilismus’ muf§ die
Schlufifolgerung aus dem theoretischen sein. Das bedeutet, daf$ wir
zwar wie zuvor primér die eigene Handlungsweise und die der
anderen bewerten” — und das nun ist der springende Punkt — ,,uns
aber versagen, diese als an sich gut oder schlecht zu bezeichnen”
(Seite 67). Dies ist, wenn man so will, eine Hauptregel praktischer
Lebensphilosophie, die eine grofse intellektuelle Herausforderung
,fur den abstrakt denkenden Verstand” (Seite 69 ) bedeutet.

3) daf Intellektualisierung — und hier dufSerte sich der Pddagoge — nicht
Sache von wenigen Privilegierten sei, sondern intensiver Schulung
breiter Bevolkerungsschichten bedtirfe und ein hohes Maf$ an in-
tellektueller Disziplin voraussetze, wozu Geiger aber selbst wenig
ausfiihrte.'® Allerdings kann man sich das aus den Anforderungen
erschliefsen, die er im Hinblick auf das Vermeiden von Werturtei-
len stellte, wobei gewif Einblicke, die Geiger in die unaufgeregten
Lebensverhiltnisse skandinavischer Lander gewonnen hatte, mit
Pate gestanden haben diirften. Diese Anforderungen sollten in erster
Linie die Einsicht schiarfen — um nur diese wenigen allgemeinen
gesellschaftlichen Konsequenzen zu nennen —, dafd Werturteile nicht
mehr mit dem Anspruch auftreten diirften, ,eine sachliche Aus-
sage iiber die zu bewertenden Gegenstiande selbst und damit die
Wertauffassungen des Néchsten herauszufordern. Der Streit wird
sich weiterhin darum drehen, welche Richtlinien fiir die Ordnung
des einen oder anderen Lebensverhiltnisses gelten sollen”, verliert
also das Machtverhaltnis der sozialen Lebensordnung keineswegs
aus dem Blick, ,aber er dreht sich um praktische Fragen. Ich mochte
es lieber so — du dagegen so. Der Interessenkonflikt wird nicht zu

18 Sieht man einmal von der allgemeinen Bemerkung ab, daf die ,, menschliche Natur’ (...) das Produkt
einer verdunkelnden Erziehung [ist], der junge Menschen im Zeitalter der Aufkldrung immer noch
ausgesetzt werden. Sie besteht darin, die Jugend auf der einen Seite mit gewissen niitzlichen und im
gesellschaftlichen Leben unentbehrlichen Fahigkeiten auszuriisten, ihr auf der anderen Seite allen mogli-
chen religiésen und politischen Aberglauben einzutrichtern und es zugleich sorgsam zu vermeiden, ihre
kritische Urteilskraft zu schirfen” (Seite 68 ). Genaueres dazu kann man aber dem Kapitel , Vollendung
der unterbrochenen Aufklarung” in Geigers Monographie , Die Gesellschaft zwischen Pathos und Niich-
ternheit (Acta Jutlandica. Aarsskrift for Aarhus Universitet, XXXII, 1. Humanistik Serie 45)”, Aarhus und
Kobenhavn 1960, Seite 173 ff., entnehmen.



XXII

einem Kampf um heilige Wahrheiten, in deren Diensten wir uns
leidenschaftlich streiten, weil wir ihnen verpflichtet sind. Die Unei-
nigkeit wird nicht beigelegt, sie wird aber entgiftet, indem sie auf den
eigentlichen Gegenstand begrenzt wird: deine Wiinsche und meine.
Hiertiber kann man immerhin einen voriibergehenden oder dauer-
haften Kompromif§ schliefSen. Nichts Absolutes, Hoheres und Heiliges
wird mit eingebracht” (Seite 65). Geiger gab sich keiner Illusion
dartiber hin, daf$ ein solches wiinschenswertes Resultat der Intellek-
tualisierung eines , gesellschaftspaddagogischen Langzeitprogramms”
bediirfe. Denn die Menschen verhalten sich, wie man hinzufiigen
konnte, allzuoft wie die Hammel des Panurge: Sie folgen nur zu
gern der Autoritdt und lassen sich von dieser vorschreiben, wie sie
zu denken und zu handeln haben.

Auf diese Weise gelang es Geiger nicht nur, sicher durch ,die neue Phase
der Moral” der Gesellschaft des Morgen zu navigieren, ohne die gesell-
schaftliche Orientierung zu verlieren, sondern er gab so zugleich auf
iiberzeugende Weise eine praktische Antwort auf ein grundlegendes
Moralproblem der Gesellschaftsordnung: Er warb tiber alle religitosen
und ideologischen Graben hinweg mit dufSerster Folgerichtigkeit um
einen gesellschaftlichen Grundkonsens, in dem die Frage, ob die eine
oder andere moralische Verhaltensweise als Regelfall fiir eine bestimmte
soziale Situation gelten solle, keine Rolle spielte. Denn die , Tatsache, dafs
wir in einer gesellschaftlichen Abhéngigkeit voneinander leben, dafs wir
einander tatsdchlich nicht entbehren konnen, fordert gebieterisch eine
allgemein befolgte zwischenmenschliche Lebensordnung, einen Modus vi-
vendi” (Seite 63 ). Alles, was Geiger im Grunde genommen wiinschte, war
also eine Verfahrensweise, die der Form und nicht dem Inhalt zwischen-
menschlicher Lebensordnung verpflichtet war.!? Das ist beileibe keine
Selbstverstandlichkeit und Kleinigkeit im gesellschaftlichen Leben.

19 Das hat auch nichts mit der These zu tun, die Wolfram Burisch in seinem Bandchen ,Das Elend des
Exils. Theodor Geiger und die Soziologie”, Hamburg 1995, auf Seite 95 als mogliche Erkldrung anbietet,
namlich: , Anders denn als Folge jener ,Holle des Exils’, 148t sich die geistige Verwandlung wahrscheinlich
schwer erklaren, die ein Denker wie Theodor Geiger in dem seiner Selbstdarstellung nach unverdéchtig
erscheinenden Dénemark, spéter auch in Schweden, hat tiberstehen miissen. Seine vordem eminent
geschichtsorientierte Gesellschaftstheorie, die den unbequemen Gedanken nicht scheute, ist unter den
Konditionen zu einer kleinmiitigen Anpassungslehre heruntergekommen.” Das gerade Gegenteil war
der Fall; davon zeugte Geigers immer wieder gedufSerte harsche Kritik an gesellschaftlichen Zustanden
und Entwicklungen in Danemark, die vielfach auf Ablehnung stiefs.



XXIII

Daf$ das in gewissen Intellektuellenkreisen auf keine allzu grofse positive
Resonanz stiefs, wie allein schon die Buchbesprechungen vielfach zeigten,
verwundert nicht weiter. Und der Vorwurf des Formalismus war schnell
bei der Hand.? Thr Recht bezog die Uberlegung des Modus vivendi aus
der Kritik an den unterschiedlich begriindeten moralischen Gesellschafts-
prinzipien, die iiberall dort mit Verve vorgetragen wurden, wo tiber die
Gesellschaftsmoral tiberhaupt nur die jeweils richtige Auslegung ent-
schied. Darauf konnten sich deren Gralshiiter ,,ohne sonderliche Miihe
einigen. Was sie allesamt Formalismus nennen, gilt ihnen als Verbrechen,
weil es ausdriickt, was doch camoufliert werden soll, Unfreiheit und
Entfremdung. Dies alles aber kann kein Grund (...) sein, eine falsche
Alternative ernstzunehmen (...). Der Zwist zwischen Form und Inhalt
beruht (...) auf einem Scheinproblem”?! und iibersieht auch im Hinblick
auf die Gesellschaftsmoral Wesentliches.

Entscheidend kam es hierbei darauf an, wie Geiger mit Blick auf die
axiomatischen Grundlagen des soziologischen Ausgangsproblems for-
mulierte, ,,daf ein jeder mit einiger Sicherheit voraussehen konne, wie
jeder andere in gewissen typischen Situationen handeln werde. Nur un-
ter dieser Voraussetzung konnen wir unser eigenes Schicksal mit dem
Schicksal anderer verbinden. In dieser Erwartungssicherheit liegt die
gesellschaftliche Funktion der Moral und auch des Rechts” fiir die zwi-
schenmenschliche Lebensordnung. ,Nach dem Versagen und Schwinden
der gemeinsamen Wertgrundlage ist der einzige Beweggrund fiir das
Anerkennen und Befolgen einer solchen zwischenmenschlichen Ord-
nung die Einsicht in ihre Lebensnotwendigkeit, das heifst: die reflektierte
Erkenntnis der gesellschaftlichen Abhéngigkeit selbst. Hierin unterschei-
det sich die ,letzte Moral’ von der ,ersten’. Die primitive Moral fufst auf
einer naiven Nachahmung gangiger Verhaltensweisen, die Moral der
Zukunft dagegen auf einem bewufiten Einordnen” (Seite 63). Das ist
indes, wie erwidhnt, keineswegs mit einem Festhalten an gesellschaftli-
chen Machtverhiltnissen gleichzusetzen. Es ist aber — und auf diesen
Gesichtspunkt machte Geiger ebenso aufmerksam -, gleichbedeutend
mit der Ausiibung eines gewissen Drucks auf den einzelnen. Und sich

20 5o etwa Bent Schultzer in seiner Buchbesprechung ,,Moralnihilismen i Teori og Praksis”, in: Politiken
vom 1. Juli 1952, Seite 12, der das am deutlichsten aussprach.

2l Hans Magnus Enzensberger: Weltsprache der Moderne (1960, revidiert 1962), in: Hans Magnus En-
zensberger: Einzelheiten I & BewufStseins-Industrie und Poesie und Politik, Hamburg 2006 /2007, Seite
225 f.



XXIV

diesem sozialen Druck zu beugen, sein Verhalten von gesellschaftlichen
Pramien und Repressalien motivieren zu lassen — das ist die Quintessenz
der Gesellschaftsmoral. Unter den bisher bekannten Gesellschaftsformen
ist die Demokratie diejenige, die den sozialen Druck auf den einzelnen
einigermafien ertraglich macht” (Seite 69 ).

Dafs dabei auch Geigers leidvolle Erfahrungen mit dem Nationalsozialis-
mus eine Rolle gespielt haben, versteht sich wohl von selbst. Und dafs
er sich auch nicht scheute, die entsprechenden Konsequenzen aus dem
Essig der Wahrheit im moralischen Konfliktfalle zu ziehen, schilderte uns
noch einmal eindrucksvoll Bent Schultzer aus seiner ersten Begegnung
mit Geiger im Jahre 1944 in Stockholm: , Ein anderes Erlebnis mit Geiger
hat sich meinem Gedéchtnis eingepragt. Es rithrte vom Abend unseres
Kennenlernens her. Geiger fragte: ,Was wiirden Sie tun, wenn Sie in dem
von Deutschen besetzten Danemark plotzlich Thren Bruder in der Uni-
form der Wehrmacht treffen wiirden?” Wir starrten ihn verblifft an. ,Das
habe ich tibrigens erlebt’, fuhr er fort. ,Und was taten Sie dann?’ fragten
wir unwillkiirlich. Professor Geigers Antwort war einfach und klar. ,Ich
sehe nicht’, sagte er einfach und geradeheraus, ,was ein deutscher Offi-
zier in geringstem MafSe mit mir zu schaffen hat.” Das war also im Jahre
1943, aber bis heute muf man Geigers scharfe Stellungnahme zu einem,
man muf$ schon sagen, klassischen Problem bewundern, namlich dem
Gewissenskonflikt zwischen Familiengefiihl, Solidaritdt — und anderen
moralisch betonten Beweggriinden.”? Seiner Sache gewif, erlaubte sich
Geiger zuweilen bis an die duflerste Grenze des Moglichen zu gehen, um
seine Folgerungen zu veranschaulichen.

II.

Dieser Band der Theodor-Geiger-Gesamtausgabe verdankt sein Entste-
hen auch der Hilfe von Kolleginnen und Kollegen. Namentlich erwdhnen
mochte ich vor allem Palle Lykke (Universitatshistorisches Archiv der
Universitat Aarhus), der mit viel Verstandnis und Geduld meine zahlrei-
chen Anfragen beantwortet hat, ebenso wie Marcel van Ackeren (Ruhr-

22 Bent Schultzer: Moralnihilismen i Teori og Praksis, in: Politiken vom 1. Juli 1952, Seite 11.



XXV

Universitdt Bochum, Institut fiir Philosophie), Ralf Eichberg (Nietzsche-
Gesellschaft, Naumburg an der Saale), Heinz Hofmann (Eberhard-Karls-
Universitat Ttibingen, Lehrstuhl fiir Lateinische Philologie I), Jacqueline
Karl (Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften. Kant’s
gesammelte Schriften, Potsdam), Bernd Kast (Goethe-Institut, Miinchen),
Gerald Mackenthun (Berlin) und Michael Newman (University of North
London, London European Research Centre), die mir sachkundige Hin-
weise, Auskiinfte und Erlduterungen zu speziellen Fragen gaben, die in
meine Kommentare eingeflossen sind.

Beim Beschaffen der Rezensionen von Geigers Monographie , FORTI-
DENS MORAL OG FREMTIDENS” in dénischen Tageszeitungen waren
mir Erling Midtgaard Hansen und Martin Lund (Staats- und Universi-
tatsbibliothek Aarhus) behilflich. Michael Chambers (The British Library,
London) und die Bibliothekare und Bibliothekarinnen der Deutschen
Internetbibliothek unterstiitzten mich beim Recherchieren von schwierig
zu ermittelnden Literaturangaben.

Die ansprechende Ubersetzung der Geigerschen Monographie besorgte
Gert ]. Fode, der auch die Rezensionspassagen in der Vorrede iibertrug.

Bei der Erstellung der Druckvorlage hat Benjamin Brinkmann mich mit
dem Textsatzsystem LaTeX vertraut gemacht und mir mit versiertem Rat
hilfreich zur Seite gestanden; unterstiitzt haben mich auch Niklas Rodax
und Benjamin Rodax, der zudem die Abbildungen im Geiger-Text fiir
den Druck vorbereitet hat.

Annelie Rodax, die diesen Band von Anbeginn an bis zur Druckreife
durch ihr kritisches Urteil begleitet hat, las das Manuskript und steuerte

zahlreiche sprachliche und sachliche Verbesserungsvorschlage bei.

Ihnen allen sei fiir Ihre Hilfe und Unterstiitzung gedankt.

Halle (Westfalen), im Friihjahr 2010

Klaus Rodax



