Peter Strasser

Die Sprengkraft des Humanismus

VERLAG KARL ALBER k






Peter Strasser

Die Sprengkraft
des Humanismus

Ein Beitrag zur Politik der Seele

Verlag Karl Alber Freiburg / Miinchen



Peter Strasser

The Explosive Force of Humanism

A Contribution to the Politics of the Soul

After all the swan songs to »man« in the 20th and 21st centuries, it
seems more important than ever to update the great tradition of hu-
manism. Only this approach opens a perspective of liveliness and
peace beyond the iron bonds of nature. The innermost part of our
being may be transcending the given world - longing for paradise;
precisely for this reason we are obliged to make our world a garden
of the human. We are, beyond all psychology and deconstruction,
soul-like creatures who strive for the true, the good and the beautiful,
for that which is »unattainably near« to us: this paradoxical aptitude
is groundbreaking for the politics of the soul, it forms the timeless
explosive force of humanism.

The Author:

Peter Strasser, born in 1950, was habilitated in 1980. He has been
teaching philosophy and philosophy of law at the Karl-Franzens-Uni-
versitiat Graz. Since 1999, he has continuously given lectures and
seminars at the University of Klagenfurt. He is the author of numer-
ous influential books and op-ed columns (in: Die Presse, Neue Ziir-
cher Zeitung, Hohe Luft). In 2014 he received the Austrian State
Price for Cultural Journalism.



Peter Strasser

Die Sprengkraft des Humanismus

Ein Beitrag zur Politik der Seele

Nach all den Totsagungen des »Menschen« im 20. und 21. Jahrhun-
dert scheint es heute wichtiger denn je, die grofe Tradition des Hu-
manismus zu aktualisieren. Nur diese er6ffnet eine Lebendigkeits-
und Friedensperspektive jenseits der eisernen Naturbande. Das In-
nerste unseres Wesens mag im Ursprung weltfliichtig sein — para-
diesesstrebig —, gerade deshalb sind wir gehalten, aus unserer Welt
einen Garten des Menschlichen zu machen. Wir sind, iiber alle Psy-
chologie und Dekonstruktion hinaus, seelenhafte Kreaturen, die nach
dem Wahren, Guten und Schonen streben, nach dem uns »unerreich-
bar Nahen«: Darin, in jener paradoxen Begabung, griindet die Politik
der Seele, sie formt die zeitlose Sprengkraft des Humanismus.

Der Autor:

Peter Strasser, Jahrgang 1950, lehrte seit seiner Habilitation 1980
Philosophie und Rechtsphilosophie an der Karl-Franzens-Universitat
Graz sowie seit 1999 an der Universitit Klagenfurt. Er ist Autor
vielbeachteter Biicher und Kolumnen (in: Die Presse, Neue Ziircher
Zeitung, Hohe Luft). 2014 erhielt er den Osterreichischen Staatspreis
fiir Kulturpublizistik.



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

gw%:% FSC® C083411

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2020
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Covermotiv: Benozzo Gozzoli, Zug der Heiligen Drei Konige
(Ausschnitt), 1459, Palazzo Medici Riccardi, Florenz

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49150-8



Inhalt

Einleitung . . . . . . . ... o oo oL 9
Teil |
Politik der Seele
Antiker und moderner Materialismus . . . . .. ... .. 17
Mimesisans Tote . . . . .. .. .. ... ... ...... 26
Die klassischen drei Krankungen . . . ... ... ... . 31
Teil 1l

Primat des Geistes

Dievierte Krankung . . . ... ... .. ... ...... 43

Intuitionen und die Wiirde des Denkens . . . . . . . .. 48

Der erste Programmierer . . . .. ... ... ... .. 53
Teil 1l

Pneumatischer Materialismus

Die Unsterblichkeitsfantasie . . . . ... ... ... ... 61
Der Frankensteinkomplex . . . . ... ... ....... 66
EinResimee . . ... ... ... . ... ... ...... 71



Inhalt

Teil IV
Transformation nach unten

Wie es ist, man selbstzusein . . .. ... ... ..... 77

Mensch sein unter Maschinen: die KI-Schranke . . . . . . 88

Wie es ist, eine Maschinezusein . . . ... ... .... 109
Teil V

Die Sprengkraft des Humanismus

Lebendigkeit . . . . . . ... oL 123
Sehnsucht . . . ... ... oo 139
Horizont der Verwandlung . . . . . ... ... ... ... 148
Anmerkungen . . . ... 155



Einleitung

Der Mensch ist das Wesen, das keines hat

Die vorliegende Studie will der Uberzeugung Ausdruck verlei-
hen, dass, beginnend mit der Martin-Heidegger-Tradition tiber
die diversen Formen des Dekonstruktivismus, nach all den Tot-
sagungen des »Menscheng, es heute wichtiger denn je scheint,
an die grofle Alternative des Humanismus anzukniipfen.

Dabei geht es nicht darum, die Herrschaft des intelligenten
Raubtiers, das wir auch sind — ein Tier, das mit seiner Intelligenz
den Erdball vielleicht unbewohnbar machen wird, nachdem es
allem, was ihm im Weg stand, vernichtete oder quilte wie das
Nutzvieh —, rechtfertigen zu wollen. Mag sein, dies ist ein Teil
unserer paradiesesfernen, teuflischen Natur, die sich heute un-
ter der Wertfreiheit der Wissenschaft als schlichte Gegebenheit
prasentiert: the survival of the fittest. So oder dhnlich wurde es
tausendmal wiederholt, und das ist nach wie vor, trotz aller an-
geblichen Kultiviertheit und Zivilisation, die grofe Versuchung.
Ja, man mag sich fragen, ob in Kultur und Zivilisation nicht eben
jenes Recht des Stirkeren in vielfach sublimierter Form weiter-
lebt. Was zihlt, ist in Wahrheit weiterhin nicht der Weg, son-
dern das Ziel — und das heifSt eigentlich auf allen Gebieten:
Siegenwollen und damit der Triumph des Siegers ...

Und doch ist der Mensch, soweit wir wissen, das einzige We-
sen, welches eine Vorstellung davon entwickeln kann, wie es ist,
ein Mensch zu sein. Ich sehe darin, von allen genetischen Pro-
grammierungen abgesehen, die eigentliche Wurzel von Ethik
und Metaphysik. Und eben Ethik und Metaphysik sind es, die
zum Kern unseres Menschseins fiihren. Dieser Kern erwuchs
aus der Tiefe der Zeiten, ihm eignet wesentlich, was unsere Vor-
fahren »Seele« genannt haben — noch Kant sprach von einer

9



Einleitung

regulativen Idee. Wir diirfen, solange wir Menschen im empha-
tischen Sinne des Wortes bleiben wollen, jene Idee nicht dadurch
verlieren, dass wir uns physikalistisch einmauern in den toten
Stoff oder vorsokratisch auf ein Sein berufen, worin das Huma-
ne und Ethische nicht urspriinglich gedeihen.

Ich betrachte also den Humanismus als den authentischen
Ausdruck des menschlichen Wesens: dieses paradoxen Wesens,
das — aufgrund der dem Homo sapiens eigenen Freiheit, sich
immer wieder neu zu »definieren« — eine Art von (metaphysi-
scher) Wesenlosigkeit begriindet. Und es scheint mir berechtigt,
in dieser wesenhaften Wesenlosigkeit den Ausdruck des mensch-
lich Seelenhaften zu erblicken.

Im derart verstandenen Humanismus ist zugleich eine Frie-
densperspektive enthalten, die erst jenseits der eisernen Natur-
bande zum Tragen kommen kann. Es handelt sich, utopisch ge-
dacht, um die Perspektive eines Friedens aus menschlicher
Solidaritat, deren Bestehen moglich wird, weil sie noch iiber sich
selbst hinausreicht. Das ist der Gehalt jener regulativen Idee, die
bei Kant »Seele« heifst.

Was ich zu sagen versuche, ldsst sich auch auf eine andere Art
und Weise sagen (und all unser Reden nimmt hier poetische
Ziige an): Wir sind im Innersten unseres Fithlens und Sehnens
weltfremd und zugleich angehalten, aus dieser Welt einen Gar-
ten des Menschen zu machen — oder besser, unter Verwendung
einer Wendung des groffen Humanisten Carl Friedrich von
Weizsicker: Garten des Menschlichen.

Den Gegenpol dazu bildet — um ein vielzitiertes Beispiel zu
nennen, wenn auch kein sehr konturiertes — Peter Sloterdijks
Menschenpark, worin das Humane des Menschen darin bestiin-
de, die allem Menschlichen einprogrammierte Zerstorungs-
dynamik durch Zuchtwahl und genetische Neujustierung zu
stoppen. Warum Gegenpol? Weil der Menschenpark, dessen
Name nicht zuféllig Zoobegriffliches anklingen lasst (»Tier-
park«), eine Lebensform widerspiegelt, worin der Mensch dem
Menschen bereits zum Anthropomorphismus geworden ist. Er
will, ganz Antihumanist, von sich weg, um sich selbst zu retten

10



Zum Begriff »Seele«

vor dem, was er ist. Denn er leugnet dann, ganz Naturalist mo-
derner Prigung, dass sein Wesen mehr beinhalten konnte als
Natur: Natur des Kampfes ums Uberleben, Natur als der Grund
allen Rechts, und zwar des Rechts des Stiarkeren.

Kontrar dazu versuchen die folgenden Ausfithrungen zu de-
monstrieren, dass unserem Sein eine seelische Triebkraft inne-
wohnt, derart verstanden, dass das eigentlich Humane tiber das
Naturgegebene im Sinne des modernen Naturalismus hinaus-
geht: Wiewohl diese Triebkraft der Wissenschaft unzugénglich
bleibt, so ist sie uns doch, falls wir uns nicht selbst intellektuell
und emotional blenden, unmittelbar evident. Es ldsst sich auf
verschiedene Weise zeigen, wie sie sich duflert, gegen alle tita-
nischen Projekte der Kiinstlichen Intelligenz und des Posthuma-
nismus.

Wir sind zugleich wahrheits- und paradiesesstrebige Wesen,
und es liegt an uns, uns dem unerreichbar Nahen — der Erlosung
vom Bosen, und der Erlgsung des Bosen von sich selbst — als
endliche, der Endlichkeit iiberantwortete Organismen anzuna-
hern, ohne es jemals durch unsere Worte oder Taten »einholen«
zu konnen. Wir sind, indem wir sind, einander als winzige Teil-
nehmer am Weltganzen nahe; wir konnen uns selbst zu Objek-
ten unserer eigenen Wissenschaft machen. Aber wiirden wir uns
darauf beschrinken — im Sinne etwa einer wissenschaftlichen
Anthropologie —, dann wiirden wir unser Eigentliches verfehlen:
das uns unerreichbar Nahe unseres Seins und Daseins.

Fiir mich ist dieses Bild die philosophische Metapher fiir jenes
intime Mysterium, an dem wir gegen alle positivistischen Ein-
winde festhalten sollten. Das »unerreichbar Nahe« ist ein Be-
griffsbild unserer Seele.

Zum Begriff »Seele«
Natiirlich ist jedem, der sich mit dem Thema jemals befasste,
klar, dass der Begriff »Seele« sowohl eine grofle Vergangenheit

hat, namentlich im christlichen Abendland, als auch religios

11



Einleitung

schwer belastet ist (obwohl die Frage, ob man hier von Belastung
sprechen sollte, zu diskutieren wire). Die Seele wurde als das
Unsterbliche am Menschen traktiert; sie war es — im Gegensatz
zum Leib, insofern dieser der dunklen, siindigen Materie zu-
gehorte —, die das menschliche Geschopf in eine intime Bezie-
hung zu seiner Urheimat, zum Sein bei Gott, brachte.

Noch im sonst so leibbewussten Barock war die Seele eine
immaterielle Substanz. Bei René Descartes wurde sie, in ratio-
nalistischer Manier, als res cogitans nicht nur zur Seelensub-
stanz. Sie war dariiber hinaus befihigt, als denkende Seinsmacht
den Menschen vor den Einfliisterungen des Bosen zu bewahren,
ihn jene Erkenntnisse zu lehren, die sinnvoll nicht mehr zu be-
zweifeln waren und letzten Endes zur Gotteserkenntnis fiithrten.
Freilich war die Seele, im Christentum mit dem Makel der Ur-
siinde behaftet, auch immer dem Verfiihrungswerk Satans aus-
gesetzt; sie konnte fehlen und sie verfehlte allzu oft das gott-
gefillig Gute. Dies war der Grund irrationaler Angstigungen
schlimmster Art und all der wahnwitzigen und brutalen Re-
aktionen, die aus solchen Angstigungen erwachsen. Es drohte
dem Siinder das ewige Hollenfeuer, und im Namen der Er-
rettung liefen sich folglich die grausamsten Unternehmungen
im Namen von Heidenbekimpfung und Missionierungsauftrag
rechtfertigen.

All das ist wohlbekannt. Soll man deshalb der Seele den Pro-
zess machen und jene, die sich auf sie berufen, als Hinterbankler
der Aufklarung, gar als Narren aburteilen? Nein, denn wie fast
alle grundlegenden Begriffe unseres nicht blofs duflerlichen,
sondern existenziellen Weltverstandnisses hat auch der Seelen-
begriff eine Geschichte der Transformation durchgemacht. Aus
einer archaischen Gewissheit und Bedridngnis wurde eine frei-
heitsspendende Macht. Sehnsuchtsenergie wurde freigesetzt.
Aus dem Glaubensknebel wurde eine metaphysische Spreng-
kraft, die das Humane im Menschen ans Tageslicht treten liefs:
»Freude schoner Gotterfunken, Tochter aus Elysium«, wie es in
Schillers Ode an die Freiheit (1785) heif3t.

Es ist jene Sprengkraft, die fiir den Humanismus von ent-

12



Zum Begriff »Seele«

scheidender Bedeutung wird und es heute — bei all den post-
humanistischen Clownerien — wieder mehr denn je ist. Denn
tiber die Fahigkeit des Menschen, sich auf ichzentrierte Weise
reflexiv zu sich selbst zu verhalten, bleibt das Seelenhafte (ob
man es nun »regulative Idee« nennt oder nicht) Ausdruck einer
einzigartigen menschlichen Paradoxie, die erst die Wiirde des
Homo sapiens konstituiert: Etwas in mir — um es hochstperson-
lich zu sagen — entzieht sich allen Festschreibungen; wann
immer ich iiber mein Wesen nachsinne, entgleitet es mir.

Ja, meine Gene sind meine Gene, und sie legen meine Eigen-
schaften fest. Gleichwohl hat derjenige, der so spricht, eine Au-
toritit: die Autoritit der Ersten Person, die sich durch eben die
Feststellung des Festgelegtseins einer tiber das Feststehende hi-
nausreichenden »Freiheit« tiberantwortet. Dass der Mensch eine
Seele hat, bedeutet demnach, dass er seinem innersten Wesen
gemifS unfassbar bleibt. Indem niemand von sich selbst sagen
kann, er wisse definitiv, wer er sei, aufler in einem duf3erlichen
Verstindnis, ndmlich iiber die Selbst-Identifikation auf dem
Wege der eigenen biologischen, institutionellen oder psycho-
logischen Charakteristika, ist jeder Mensch zugleich iiber all
das hinaus, was durch Naturgesetze in ihm »festgeschrieben«

wird. Kein Mensch ist eine Maschine, es sei denn, er hitte keine
Seele."

13






