
 



11

1

Einführung

Die Romane Hedwig Dohms (1831–1919) und ihrer britischen Zeit-
genossin Elizabeth von Arnim (1866–1941), die von 1891 bis 1909
in Deutschland lebte, sind Erfahrungsberichte von Frauen im neun-
zehnten und frühen zwanzigsten Jahrhundert. Trotz ihrer unter-
schiedlichen Nationalitäten können Dohms Romane Schicksale einer
Seele, Sibilla Dalmar und Christa Ruland und von Arnims Romane
Elizabeth and Her German Garden, The Caravaners und The Pastor’s Wife
als Dokumente eines deutschen Diskurses um 1900 gleichberechtigt
nebeneinandergestellt werden. Als “archeologische Fundstellen” re-
konstruieren sie in Verbindung mit anderen literarischen und nicht-
literarischen Texten “Geschichte”.

Der gewählte Zeitraum, der in etwa die Jahre zwischen 1890 und
1913 umfaßt, beschreibt hinsichtlich einer Kulturproduktion von
Frauen einen der weitreichendsten und problematischsten Kultur-
abschnitte in Deutschland. Er bezeichnet zugleich den Höhepunkt
in der Entwicklung der Frauenfrage in Deutschland, da sich mit der
Neu- und Umgestaltung des wirtschaftlichen und sozialen Lebens
auch Auffassungen von Genderrollen und -beziehungen verändert
haben. Eine das neunzehnte Jahrhundert kennzeichnende Indus-
trialisierung und Urbanisierung so wie die Suche nach einer natio-
nalen Identität im Zeichen einer zunehmend imperialistischen
Machtpolitik, prägten und gestalteten das (Selbst-) Verständnis der
modernen Gesellschaft im allgemeinen und der modernen Frau im
besonderen.

Die Texte Dohms und von Arnims sind “asymmetrisch” in
ihrem Erfahrungshorizont und in ihrer Intention. Während Dohm
“Eigenbilder” über Deutschland erstellt, entwirft von Arnim in
ihren Darstellungen der deutschen Verhältnisse “Fremdbilder”, in



12

denen sie ihren britischen und deutschen Erfahrungshorizont
miteinander verbindet. Eine Asymmetrie drückt sich auch in den
voneinander abweichenden Schreibintentionen aus, denn während
Dohm postuliert “Alles, was ich schreibe, steht im Dienst der
Frauen”, kann den von Arnimschen Texten vorangeschickt werden,
daß sie eine Abrechnung mit ihren Deutschlandjahren und eine
deutliche Warnung an die Briten darstellen, ihren kontinentalen
Nachbarn nicht zu unterschätzen. Die unterschiedlichen Natio-
nalitäten der Autorinnen bieten somit die Möglichkeit, neben einer
Untersuchung der deutschen Situation und deren Reflexion in der
Literatur, auch einen kulturellen Vergleich in die Analyse ein-
zubeziehen. Die hermeneutische Differenz der Autorinnen in ihren
jeweiligen Darstellungen der deutschen Verhältnisse, die sich aus
ihrer unterschiedlichen Schreibintention und persönlichen Posi-
tionalität ergeben, schärft den Blick für die Interpretation und er-
weitert das Verständnis für die Geschichte und Literatur von Frauen
in Deutschland um 1900.

Die persönliche Erfahrung des Individuums, aus der sowohl
Dohm als auch von Arnim den Wahrheitsanspruch ihres Werkes
ableiten,1 wird von Joan Scott in ihrem Artikel “The Evidence of
Experience” theoretisiert:

Making visible the experience of a different group exposes the existence of
repressive mechanisms, but not their inner workings or logics; we know that
difference exists but we don’t understand it as relationally constituted. For
that we need to attend to the historical processes that, through discourse,
positions subjects and produces their experiences. It is not individuals who
have experience but subjects who are constituted through experience. To
think about experience in this way is to historicize it as well as to historicize
the identities it produces.2

Der Grad der Assimilation beziehungsweise des Widerstandes
beschreibt einen meßbaren gesellschaftlichen Erfahrungsbereich, an
dem sich Konstruktionen von Gender, (nationaler) Identität und
Moderne treffen. Aspekte der Differenz und damit Fragestellungen
in Hinblick auf gesellschaftliche Konstruktionen des “Eigenen” und
“Fremden” müssen in Anbetracht der Wahl der Autorinnen Be-



13

rücksichtigung finden. John Toews liefert in seinem 1992 erschie-
nenen Artikel “Stories of Difference and Identity: New Historicism
in Literature and History”3 brauchbare Ansätze hinsichtlich einer
Verbindung der theoretischen Grundlagen des New Historicism
und einer Fremdheitsforschung. Er führt aus: “The production of
selves through assimilation or resistence to various cultural codes
always produces its distinctive others (marginalized or victimized) in
a continuous process of reproduction of selves and others”.4 Der
Prozeß einer kulturellen Normierung von Genderkonstruktionen,
an denen Begriffe wie Assimilation und Widerstand gemessen wer-
den können, beschreibt Toews folgendermaßen:

“Woman” is not a “natural” identity with its own history, but a culturally
constructed reality that cannot be described outside of the relations in which it
is constituted. Power relations within any cultural space and time produce a
multiplicity of subjective identities, but one is privileged as the norm and
becomes naturalized as representative of the human. The analysis of subject
creation as a historical process reveals the specificity and particularity of the
subject constituted as norm and the political nature of its normative
hegemony.5

Die feministische Forschung hat es sich bereits seit längerem zur
Aufgabe gemacht, die Zusammenhänge und Kausalbezüge mög-
lichst vieler sozialer Schichten, Randgruppen und Minderheiten zu
erfassen, sie transparenter und dem Bewußtsein einer breiteren
Öffentlichkeit zugänglich zu machen. Sarah Friedrichsmeyer und
Patricia Herminghouse beschreiben in ihrem Aufsatz “Towards an
‘American Germanics’” (1996), die Intersektionen der Frauen-
forschung mit der amerikanischen Germanistik:

Perhaps because of their experience in Feminist Studies, a field that
understands itself as transgressive of disciplinary and national boundaries,
feminist Germanists have tended to be among the first to draw attention to
the ethnic and androcentric biases in our constructions of the German in
German Studies […]. Until 1989, we were inclined to treat “German” as a
rather stable category, one that was not mutable or multi-valenced beyond the
East–West dichotomy. Like the masculine–feminine polarity that feminist
theory began to abandon after the 1970s, the east-west opposition has been



14

displaced by attempts to register the complexities of culture in Germany:
Afro-Germans, ethnic Germans, asylum seekers, lesbians and gays, Roma and
Sinti are finally disrupting tidy older representations of a culturally homo-
genous society.6

Innerhalb der neueren literaturwissenschaftlichen Forschung
haben die Forderungen nach Feminisierung und Globalisierung
der Germanistik zunehmend an Momentum gewonnen. Ruth-
Ellen Boetcher Joeres warnt in einem 1993 erschienenen Artikel die
Germanistik in den USA und auch in Deutschland davor, die
Ergebnisse einer feministischen Literaturwissenschaft weiterhin
zu vernachlässigen, da sie Gefahr läuft, den forschungswissen-
schaftlichen Anschluß zu verlieren und sich zu isolieren.7 Aufgabe
der Literaturwissenschaft sei es deshalb, den traditionellen Lektüre-
kanon aufzubrechen und althergebrachte Kategorien wie Autoren,
Perioden oder Gattungen durch neue, flexibler gestaltete Kategorien
zu ersetzen. Nur durch eine kritische thematische Annäherung an
die Texte, unter Berücksichtigung feministischer und kulturwissen-
schaftlicher Theorien, könne die Isolierung der Germanistik vom
globalen Diskurs aufgehalten werden.

Elke Frederiksen beleuchtet in ihrem 1997 erschienenen Artikel
“The Challenge of the ‘Missing Contents’”, die Situation an
deutschen Universitätsabteilungen in den USA. Sie führt aus: “In
spite of certain concessions made to texts by women writers in the
last ten years, the traditional German literary canon at most uni-
versities in the United States still consists primarily of texts by male
authors, as evidenced by reading lists, seminar titles and dissertation
topics”.8 Rita Felski erläutert in der Einleitung zu ihrem Band Gender
and Modernity die Bedeutung einer Literatur von Frauen für die
neuere Forschung:

It is these distinctively feminine encounters with the various facets of the
modern that have been largely ignored by cultural and social meta-theories
oblivious to the gendering of historical processes. Thus an approach to literary
and cultural history which focuses on texts by and/or about women may
result in a somewhat different set of perspectives on the nature and meaning
of historical processes.9



15

Neben der Forderung nach einer stärker feministisch aus-
gerichteten Germanistik steht die Forderung nach einer Globa-
lisierung der Disziplin. Der an der Universität Bayreuth abgehaltene
erste Kongress der Gesellschaft für Interkulturelle Germanistik im Juli
1987 reflektiert diese Tendenz. Die Teilnehmer erklärten inter-
kulturelle Kompetenz sowie Fremdheitswissen für eine Art intellek-
tuelle Grundausstattung der Zukunft.10 Im Jahre 1989 betonte auch
Hinrich Seeba in seinem Aufsatz “Critique of Identity Formation:
Toward an Intercultural Model of German Studies”, die Not-
wendigkeit eines solchen Unterfangens für die Zukunft der amerika-
nischen Germanistik:

In the wake of new textual theories, the institutional Americanization of
German Studies is coupled with the tendency toward conceptual inter-
nationalization. While the historical specificity of the culture, grounded in the
rhetorical strategies of the German language, must remain the “national”
subject of German Studies, the critical approach to this subject is now
“international.” Spatial and existential distance from the subject has brought
the study of German culture to a level of comparison with other cultures
where the nostalgic attempt to idealize everything German in terms of the past
has become impossible.11

Sara Friedrichsmeyer und Jeanette Clausen unterstreichen in
ihrer Einleitung zum Women in German Yearbook 1991 denselben
Aspekt, diesmal aus der Sicht einer feministischen Literaturkritik:

How can we make our hard-won insights into German literary and cultural
history accessible and useful to non-Germanists while also expanding our own
horizons beyond the confines of German-speaking countries? If we agree that
a global perspective in feminist literary criticism is our aim, how can we
contribute to its definition, as well as to its realization?12

Die methodische Vorgehensweise des New Historicism bietet
feministischen Literaturkritikerinnen zahlreiche Ansätze zu einer
Realisierung der von Friedrichsmeyer und Clausen formulierten
Zielsetzung. Zunächst sei an dieser Stelle darauf hingewiesen, daß
das Geschichtsverständnis des New Historicism im theoretischen
Kontext der Postmoderne zu interpretieren ist und nicht mit einem



16

“alten Historismus” in Verbindung gebracht werden darf. Anton
Kaes argumentiert deshalb für die Beibehaltung der englischen
Terminologie auch für die Germanistik, nämlich “um mögliche
Verwechslungen mit dem deutschen Historismus zu vermeiden, mit
dem sich alle deutschen Philosophen von Nietzsche über Troeltsch
und Benjamin bis Habermas auseinandergesetzt haben”.13 Wenn
Kaes jedoch weiterhin darauf hinweist, daß der Begriff des New
Historicism in den USA heute bereits als loser Sammelbegriff dient
“für alle Arbeiten, die die Geschichtlichkeit der Texte und die
Textualität der Geschichte betonen”,14 dann bleibt es Aufgabe der
LiteraturwissenschaftlerIn, die methodischen Parameter so präzise
wie möglich zu bestimmen.

Stephen Greenblatt, der im Jahre 1982 die Bezeichnung New
Historicism begrifflich prägte, beabsichtigte mit dieser anfangs weit-
gehend atheoretischen Methode, dem New Criticism eine metho-
dische Verfahrensweise gegenüberzustellen, die die historischen
Dimensionen des literarischen Textes betonte.15 In der Einleitung zu
seinem Band Learning to Curse: Essays in Early Modern Culture (1990)
mußte er sich jedoch eingestehen, daß sein utopisches Projekt der
achtziger Jahre einer völligen Grenzauflösung innerhalb der
Richtung der Kulturwissenschaften zugunsten einer assoziativen,
literarischen Textanalyse in der Praxis nicht realisierbar war.16

Greenblatt modifizierte seine theoretischen Ausführungen und gab
seinen theoretischen Forderungen Form, um einer Verwässerung
der Textanalyse entgegenzuwirken. Er ließ das Einsetzen von
“Grenzen” als ein nützliches methodisches Verfahren zu, jedoch
unter der Voraussetzung, daß die Grenzen durchlässig und für
Revisionen offen seien, “boundaries, provided they are permeable
and negotiable, are useful things to think with”.17

Grenzen und Konzepte von Ursache und Wirkung, sogenannte
“cultural genealogies” (Veeser), sind bei der Darstellung geschicht-
licher Verläufe unumgänglich. Dabei sollte berücksichtigt werden,
daß in der praktischen Anwendung nicht mit festgelegten
Kategorien, wie zum Beispiel dem marxistischen Klassen- und
Geschichtsverständnis, operiert wird, sondern die LiteraturkriterIn



17

bereit ist, ihre eigenen Thesen und Ergebnisse jederzeit zu
korrigieren oder auch neu zu definieren. Das Schreiben selbst ist
somit mit einem Prozeß zu vergleichen, in dem sich das
“Verhandeln von Geschichte” aktualisiert. Rita Felski definiert das
“neue” Schreiben von Geschichte folgendermaßen:

In expanding our understanding of the inescapable plurality of modern
subjects, such a project involves a major fracturing and reshaping of
established temporal schemata and periodizing structures. Received wisdoms
about the aesthetics and politics of the modern will thereby be subjected to
processes of contestation and revision, as the heterogenous, often non-
synchronous, yet intersecting modernities of different social groups come into
view. The history of the modern is thus not yet over; in a real sense, it has yet
to be written.18

Die Kategorien von Gender, Nation und Moderne dienen in
der vorliegenden Untersuchung als Hilfskonstruktionen zu einer
besseren Erfassung der Texte. Als Kategorien geben sie einer
Analyse Form, sind zugleich aber flexibel genug, sich den geschicht-
lichen Veränderungen anzupassen. Als Übergangsschema verleihen
sie der Interpretation eine lose Struktur, die durchlässig ist und
jederzeit neu definiert werden kann. Insofern darf der Schreib-
prozeß als nie abgeschlossen gelten, sondern muß stattdessen als
ein sich ständig im Umbruch Befindliches verstanden werden.
Theoretischer Ausgangspunkt bleibt die ungeordnete, multi-
dimensionale Vernetzung sozio-diskursiver Beziehungen, die ent-
weder ähnliche Kennzeichen und Kausalitäten aufweisen oder durch
Brüche und Widersprüche gekennzeichnet sind.19

In den späten siebziger Jahren haben feministisch orientierte
SoziologInnen begonnen, zwischen den Kategorien Geschlecht und
Gender zu unterscheiden und folgten hiermit den theoretischen
Ausführungen der Anthropologin Gayle Rubin.20 Sie argumentierte
1975, daß die scheinbar universelle Unterdrückung der Frauen nicht
nur auf wirtschaftliche Bedingungen zurückzuführen sei, wie Marx
und Engels argumentiert hatten, oder auf ihre reproduktiven



18

Kapazitäten, sondern in einem Netz von Sozialbeziehungen zu
begründen sei.

The idea that men and women are two mutually exclusive categories must
arise out of something other than a nonexistent “natural” opposition. Far
from being an expression of natural differences, exclusive gender identity is
the suppression of natural similarities. It requires repression: in men, of
whatever is the local version of “feminine” traits; in women, of the local
definition of “masculine” traits. The division of the sexes has the effect of
repressing some of the personality traits of virtually everyone, men and
women.21

Gesellschaftlich erlernte Attribute und Verhaltensformen
grenzen nach Rubin die gesellschaftlichen Rollen von Frauen ideo-
logisch von den Rollen der Männer ab. Gender impliziert damit
als Kategorie sowohl die zeitgebundene Rollenverteilung der
Geschlechter als auch einen sich ständig im Wandel und Umbruch
befindlichen Prozeß gesellschaftlicher Rollenverteilung, das heißt
Gendergeschichte. Dieses wiederum – so Rubin – basiere auf
gewissen Genderstereotypen, die in den jeweiligen Kulturen zwar
unterschiedlich gelagert seien, jedoch stets eine größtenteils
männlich dominierte Geschlechtshierarchie förderten. Die heutige
Forschung innerhalb der germanistischen Frauen- und Gender-
studien verkompliziert die bipolare Einteilung zunehmend und ist
mittlerweile zu einem Konzept von multiplen Genderidentitäten
gelangt.22 Bereits Hedwig Dohms Christa Ruland sagt in Anspielung
auf Goethes Zitat “Zwei Seelen wohnen ach in meiner Brust”,
“Zwei Seelen? nein, in meiner Brust wohnen mindestens ein
Dutzend, eine ganze Kollektion von Seelen”.23

Die Situation der Frau um 1900 ist fest im historischen Kontext
verankert. Frederiksen führt aus, daß die Frauenfrage um die
Jahrhundertwende ihren Höhepunkt erreichte, eine Einschätzung
der Lage, die auch der Historiker Richard Evans vertritt: “Women’s
emancipation was one of the great social issues of the day; the
woman’s movement was bracketed with the youth movement and



19

the labour movement as one of the greatest and most dangerous
threats to the civilisation and social order of their time”.24

Die feministische Forschung hat bereits seit längerem die Bezüge
zwischen traditionellen Geschlechterrollenverteilungen und einer
damit verbundenen Genderpolitik untersucht und diese mit
Definitionen von deutscher Identität und deutscher Nation in
Verbindung gebracht. Ein Beispiel hierfür ist der 1997 erschienene
Band Gender and Germanness: Cultural Productions of Nation, der sich mit
einer Reihe von unterschiedlichen Aufsätzen dieser Frage stellt.25

Der Begriff der Nation ist besonders im deutschen Kontext
problematisch, weil er sich assoziativ mit dem deutschen National-
sozialismus des Dritten Reiches verbindet. Im Folgenden soll
trotzdem versucht werden, zu einer für die Textanalyse brauchbaren
Definition zu gelangen, die den Akzent auf die synchrone Zeit-
geschichte des Begriffs der Nation legt. Dies soll jedoch nicht
heißen, daß von hier keine Fäden aufgenommen werden könnten,
die auch eine geschichtliche Darstellung des Dritten Reiches
umfaßt.

Die makroökonomische Dynamik des neunzehnten Jahrhunderts
ließ eine moderne deutsche Wirtschaftsnation entstehen, die
zahlreiche Prozesse der Industrialisierung, Kapitalisierung und
Institutionalisierung in Bewegung setzte. Deutschland, das 1871
seine Kleinstaaterei hinter sich gelassen hatte, war geprägt durch
eine zwanghaft neue Staatsidentität, die zu einem sehr wesentlichen
Teil auf Bismarcks diplomatischem Kalkül basierte. Dieses wiederum
war auf realpolitische Zwänge, wie Deutschlands militärische Lage,
seine wirtschaftliche Notwendigkeit und eine durch den Zollverein
erweckte wirtschaftliche Dynamik, zurückzuführen.26 August
Ludwig Rochau, der “Vater der Realpolitik”, schrieb im Jahre 1869:
“Die deutsche Einheit ist keineswegs eine Sache des Herzens-
dranges der Nation [...] Die Einheit ist für die Deutschen im
Grunde genommen eine reine Geschäftssache, bei welcher niemand
einbüßen, jedermann hingegen so viel wie möglich für sich
herausschlagen will”.27



20

Die Problematik einer modernen deutschen Wirtschaftsnation
und einer damit verbundenen deutschen Identität stellt sich nicht
nur hinsichtlich ihrer sozialen Hierarchisierung innerhalb der
Grenzen des Deutschen Reiches, sondern auch bezüglich der Stel-
lung des Reiches jenseits seiner Grenzen in einem internationalen
Kontext. Im Jahre 1995 stellt der Historiker Harold James die Frage:
“War das Deutsche Reich von 1871 Nationalstaat, Großmacht oder
Weltmacht?” Die Antwort auf diese Frage enthält nach James den
Schlüssel zur Lösung des Rätsels der zutiefst problematischen
deutschen Identität.28 James vertritt in seinen Ausführungen den
Standpunkt, daß das Deutsche Reich als Nationalstaat keinen
vergleichbaren Zusammenhalt wie seine Nachbarländer England,
Frankreich, Belgien, die Niederlande oder Spanien aufzuweisen
hatte. Er führt diesen Zustand zu einem großen Teil auf die
heterogene Sprachkultur des Deutschen Reiches zurück, das
einerseits innerhalb seiner Grenzen Franzosen, Polen, Dänen und
andere umschloß und andererseits Deutschsprachige wie in der
Eidgenossenschaft, im Zarenreich und in der Habsburger
Doppelmonarchie ausschloß. James verwirft den Gedanken an das
Deutsche Reich als Nationalstaat, denn “gerade weil bei den
Nachbarn vielfach das Urteil über den Staat ‘Deutsches Reich’
mit dem Urteil über das Benehmen Deutschsprachiger im eigenen
Land untrennbar verbunden war, konnte man das Deutsche Reich
nicht als normalstaatlichen Akteur im internationalen System
betrachten”.29 James verwirft im weiteren auch die Idee des
Deutschen Reiches als Weltmacht, obwohl es seit spätestens den
neunziger Jahren eine solche Politik eifrig verfolgte. Deutschland,
das 1871 seine Kleinstaaterei hinter sich gelassen hatte, war also eine
ganz normale Großmacht.

So bildete Deutschland nach 1871 einen Teil des Systems, das
aus fünfeinhalb Großmächten bestand, und zwar England, Frank-
reich, Deutschland, Österreich-Ungarn und Rußland, sowie das zer-
bröckelnde Ottomanische Reich. Die drei letzteren Mächte verband
ihr multinationaler Charakter. Das “Prinzip der Nationalität”30

bedrohte sie mehr, als daß es ihnen förderlich gewesen wäre.



21

Angesichts dieser zerbrechlichen Konstellationen war es nicht
schwer, sich vorzustellen, daß es im Falle des Zusammenbruchs zu
einer größeren territorialen Neuordnung Mittel- und Osteuropas
kommen würde. Eine solche Revision wurde um die Jahrhundert-
wende immer wahrscheinlicher und hätte Deutschland neue
Möglichkeiten eröffnet. So hätte es zum Beispiel seinen Einfluß
auf die deutschsprachigen Gebiete in Süd- und Osteuropa
durch Handelsniederlassungen ausweiten und soeben erwachende
Verbraucheransprüche durch Zugang zu den reichen Rohstoff-
quellen des Ostens befriedigen können.31

James zufolge kann die nationale Identität Deutschlands im
ausgehenden 19. Jahrhundert deshalb am treffendsten als wirt-
schaftliche Großmacht beschrieben werden. Dem stellt er zwei neue
Konzepte gegenüber, die sich um 1900 zudem herauskristallisierten
und die James als zwei neue Arten eines deutschen Nationalismus
bezeichnet. Zum einen verweist er auf all diejenigen, die wie Richard
Wagner und Friedrich Nietzsche den wirtschaftlichen Nationa-
lismus als nationale Identität ablehnten und ihm die Idee des
Kulturstaates entgegenstellten. Als zweite Gruppe führt James die
Vertreter einer “Theorie der Weltstaaten”32 an, die der Meinung
waren, daß sich die ökonomischen Gesetze des späten 19. Jahr-
hunderts nicht in einem Nationalstaat realisieren ließen und die nach
einer ständigen Erweiterung der Wirtschaftswelt strebten, also dem
Konzept eines Nationalstaates das Konzept einer Weltmacht
entgegenstellten. So hatte die Suche nach neuen Rohstoffquellen
und Absatzmärkten eine Kolonial- und Imperialismuspolitik in
Bewegung gesetzt, in deren Verlauf eine Ausweitung der mili-
tärischen Macht gerechtfertigt werden konnte. James’ Definitionen
einer deutschen Nation weisen in viele verschiedene Richtungen,
und es wird deutlich, daß der Begriff der Nation möglichst offen
gehalten werden muß. Der Wirtschaftsaspekt wird jedoch als
treibendes Element auch hier im Vordergrund stehen.

Neben den Kategorien von Gender und Nation dient die Kate-
gorie der Moderne als dritte und letzte Hilfskonstruktion zu einer
Erfassung der literarischen Texte. Der Begriff der Moderne



22

bezeichnet als abstrakte Größe keinen homogenen Zeitgeist, der in
einem bestimmten historischen Moment geboren wurde, sondern
beschreibt eine Anzahl institutioneller, kultureller und philoso-
phischer Komponenten, die zu verschiedenen historischen Zeit-
punkten und Konstellationen auftraten und oftmals erst retro-
spektiv als modern definiert wurden.33 Die Bezeichnung “modern”
galt hier als Codewort für alles, was neu und unbekannt war, und
“Moderne” beschrieb eine Avantgarde, die sich durch ihren
Experimentiercharakter auszeichnete und deutlich gegen alther-
gebrachte Formen wandte.34

Als konkrete Größe bezeichnet “Moderne” im Kontext der Jahr-
hundertwende jenen Prozeß, der das Chaos der modernen Gesell-
schaft, wie es im Zuge einer zunehmenden Industrialisierung und
Urbanisierung entstanden war, neu strukturierte und reglementierte
und alle Formen des sozialen Handelns und der sozialen Be-
ziehungen beeinflußte.35 Die Institutionalisierung öffentlicher und
privater Einrichtungen kennzeichnet zugleich den Prozeß der
Nationbildung im Deutschland des 19. Jahrhunderts, der mit der
Gründung des Deutschen Reiches 1871 seinen Höhepunkt erreicht
hatte. “Moderne deutsche Nation” beschreibt die Konstruktion
eines sich zunehmend verkomplizierenden und reglementierenden
Beziehungsnetzes zwischen Staat und Gesellschaft. Kapitalwachs-
tum und eine rapide Industrialisierung zu Beginn des Jahrhunderts
zogen bald eine gesellschaftliche Umstrukturierung nach sich. Dies
wiederum hatte eine wachsende Bürokratie und größere gesell-
schaftliche Überwachung zur Folge.

Das von Anthony Giddens entworfene Modell zu den institutio-
nellen Dimensionen einer umfassenderen Moderne scheint
besonders hilfreich, will man die sozialen Strukturen transparenter
gestalten und die Räume, in denen sich Genderpolitik aktualisiert,
konkretisieren.36 Ausgehend von einer Definition der Begriffe des
Kapitalismus sowie der gesellschaftlichen Überwachung und Infor-
mationskontrolle, gelangt Giddens zu einer modernen Definition
des Militärbegriffes als “altered nature of military power in the
modern period”. Allen Definitionen ist der Prozeß der Indus-



23

trialisierung übergeordnet, da er das dynamische Element einer
Wirtschaftspolitik beschreibt.

[C]apitalism involves the insulation of the economic from the political against
the backdrop of competetive labour and product markets. Surveillance [...] is
fundamental to all types of organisations associated with the rise of modernity,
in particular the nationstate, which has historically been intertwined with
capitalism in their mutual development.37

Und weiter:

The successful monopoly of the means of violence on the part of the modern
state rests upon the secular maintenance of new codes of criminal law, plus
the supervisory control of “deviance.” The military becomes a relatively
remote backup to the internal hegemony of the civil authorities, and the
armed forces for the most part “point outwards” towards other states.38

Michel Foucault, der als einer der gedanklichen Begründer des
New Historicism gilt, stellte in seiner Diskurstheorie die These auf,
daß die gesellschaftlichen Faktoren von Macht, Autorität und
Unterdrückung bei der Diskursproduktion eine wesentliche Rolle
spielen und den Diskurs überhaupt erst zustande kommen lassen.
Im Gegensatz zu Giddens unterscheidet Foucault die Formen einer
direkten und indirekten Überwachung, das heißt öffentliche Ein-
richtungen wie Gefängnisse, Schulen oder militärische Institution im
Gegensatz zu indirekten Formen der Überwachung, die auf Infor-
mationskontrolle basieren.39 Für Foucault steht der literarische Text
deshalb nicht außerhalb, sondern innerhalb des öffentlichen Dis-
kurses und damit auch innerhalb der öffentlichen Verteilung der
Mächte. Der New Historicism, der auch Foucaults Diskurstheorie
umfaßt, hat das Anliegen, Mechanism zu ergründen, die dem Akt
des Schreibens, also der Repräsentation des kulturellen Prozesses,
Autorität verleihen beziehungsweise entziehen.

Neben der historischen Dimension beschreibt die vorliegende
Untersuchung jedoch auch eine gegenwärtige Dimension, die die
Bedeutung besonders des von Arnimschen Werkes im Rahmen der
deutschen literatur- und kulturwissenschaftlichen Forschung zusätz-



24

lich erhellt. Paul Michael Lützeler spricht sich in seinem Aufsatz
“German Studies in den USA” für ein interdisziplinäres und inter-
kulturelles Verfahren im Rahmen der amerikanischen German
Studies aus, wenn er zu bedenken gibt:

Europa und Deutschland stehen nach wie vor in einer unauflöslichen
Dialektik. Das deutsche Problem ist ein europäisches, und die europäische
Frage ist immer auch eine deutsche [...]. Wäre es – auch angesichts der engen
Verflechtung der deutschen mit den europäischen Fragen – nicht an-
gemessener, gegenwartsbezogene European Studies zu betreiben? German
Studies ist ja eigentlich nur ein aufschlußreicher Sonderfall von European
Studies.40

Lützeler bindet die German Studies in den internationalen Trend
einer Globalisierung der Wissenschaften ein, wenn er zum Ausdruck
bringt, daß die German Studies Association nur eine von vielen wissen-
schaftlichen Berufsorganisationen sei, an denen sich die Tendenz
modernen Forschens ablesen ließe, nämlich “die vertikale Struktur
eines Faches zu ergänzen durch eine horizontal gerichtete Inter-
disziplinarität”.41

Eine ähnliche Sichtweise vertritt Klaus Hildebrand in der
Einführung zu den 1995 erschienenen Schriften des Historischen
Kollegs unter dem Titel Das Deutsche Reich im Urteil der Großen Mächte
und europäischen Nachbarn (1871–1945), nämlich wenn er die Diskus-
sion mit der Frage einleitet, ob es eine sinnvolle Aufgabe sei, sich im
Rahmen der geschichtswissenschaftlichen Forschung mit Fremd-
bildern bei der Definition der eigenen Identität auseinander-
zusetzen:

Jene scheinbar selbstbewußten Stimmen, die beispielsweise publizistisch dafür
eintreten, sich nicht groß um das zu kümmern, was die anderen über uns
denken und sagen, was die anderen von uns erwarten und wollen, haben etwas
von einer höchst problematischen Überklugkeit an sich. Ohne Not begeben
sie sich wertvoller Erkenntnischancen, die für interessenbestimmtes Handeln
Voraussetzung sind. Ebenso fraglich nimmt sich freilich die Betrachtungs-
weise derjenigen aus, welche sich den Problemen der nationalen Außenpolitik
und der internationalen Beziehungen bevorzugt mit Hilfe moralischer
Kategorien nähern und darüber nicht selten das Eigentliche des historischen



25

Zusammenhangs verfehlen. Den Sinn für die Zwischentöne zu schärfen, in
den Nuancen der Geschichte, wie Hermann Oncken einmal sinngemäß
gefordert hatte, ihr Wesen zu entdecken, war daher ein Anliegen des
Münchner Kolloquiums.42

Hildebrands Urteil als Historiker steht mit den Ergebnissen der
interkulturellen Germanistik in Einklang. Hier wird der Versuch
unternommen, sich Methoden und Verfahren zu nähern, die
vertikale und horizontale Strukturen miteinander verbinden:

Die Interkulturelle Germanistik befaßt sich in ihrer sprach- und literatur-
wissenschaftlichen Forschung, sowie bei ihrer didaktischen Vermittlung
gleichzeitig mit einer deutsch-zentrierten Innensicht und mit einer fremd-
orientierten Außenperspektive. Unsere Arbeit lebt von der dialektischen
Spannung zwischen dem Bild und der Kultur Deutschlands, die wir
vermitteln, und den Vorstellungen und Erwartungen, die die anderen uns
entgegenbringen, zwischen der Präsentation der deutschen Innensicht und
dem Verständnis der anderen für das ihnen Fremde. Daraus ergibt sich ein
Wechselspiel der Meinungen, bei dem das Urteil über den Fremden und das
jeweils Unbekannte, dem anderen, betroffenen, als ein Vorurteil erscheint.43

In seinem Artikel “Das Bild vom anderen Land als Gegenstand
literarischer Forschung” (1977) fordert Peter Boerner die Unter-
suchung der literarischen Bilder anderer Länder in der Literatur im
Rahmen einer “Rhetorik internationaler Verständigung”.44 Boerner
verweist auf Ansätze einer früheren komparatistischen Literatur-
wissenschaft und Ausführungen des französischen Komparatisten
Marius-François Guyard, der bereits im Jahre 1951 in seinem Buch
La Littérature comparée unter dem Titel “L’étranger tel qu’on le voit”
als einer der ersten Literaturwissenschaftler den Anspruch stellte,
daß die Untersuchung der verschiedenen Bilder einer einzelnen
Nationalliteratur, gesehen von Angehörigen anderer National-
literaturen, als eine echte Aufgabe der Vergleichenden Literatur-
wissenschaft betrachtet werden solle.45 Boerner knüpft in seinen
Ausführungen der siebziger Jahre an diese Traditionen an und
definiert als Ziel, durch die “angemessene Interpretation der
literarischen Bilder anderer Länder  einen Beitrag zum Verständnis



26

der Beziehungen zwischen den Völkern [zu] leisten”.46 Es wäre
ferner kein geringer Gewinn für die Literaturwissenschaften, “wenn
wir durch die Untersuchung von Bildern anderer Länder zum
Verständnis der zwischen den Völkern wechselseitig ausge-
sprochenen Werturteile beitragen und an der Klärung offensicht-
licher Mißverständnisse mitwirken könnten”.47

Weiterhin könne die Vertiefung der Forschungen über andere
Länder dazu dienen, Kontakte zwischen der Literaturwissenschaft
und einigen Nachbardisziplinen neu zu beleben, so etwa in
den Bereichen der Kultur- und Sozialwissenschaften, dem Bereich
der Ethnologie und Anthropologie, sowie der Politologie und
Psychologie, um nur einige der möglichen Verbindungen anzu-
führen. Dabei geht er sogar so weit zu sagen, daß eine akademische
Unparteilichkeit, die sich nicht davor scheue, gelegentlich auch
unerfreuliche Bilder einzelner Völker zur Sprache zu bringen, sogar
eine nachdrücklichere Wirkung haben könne als die Rhetorik
internationaler Verständigung, die oft genug von politischen
Motiven beeinflußt sei. Als die Aufgaben einer Literaturwissenschaft
versteht Boerner in diesem Kontext, Materialien aufzuspüren, die
sich auf das Entstehen eines bestimmten Bildes eines anderen
Landes beziehen. Dabei betrachtet er die Äußerungen einzelner
Autoren über Völker als “Ausdruck einer wohl niemals zum
Stillstand kommenden Evolution”.48

Die Aktualität der zeitgenössischen Europapolitik erfordert eine
weitere Zielsetzung für die deutsche Literaturwissenschaft, nämlich
einen Beitrag zu leisten zur Erstellung einer europäischen (Litera-
tur-) Geschichte als Basis für eine europäische Identität, zur För-
derung nationaler Transparenz und einer besseren Zusammenarbeit
zwischen den Ländern.

Die eingangs angeführten Bemerkungen von Anton Kaes
hinsichtlich eines neuen Literaturverständnisses lassen sich auch mit
den Bestrebungen einer Fremdheitsforschung in Verbindung
bringen. Kaes geht davon aus, daß Literatur und andere kulturelle
Repräsentationen immer auch eine imaginäre, inoffizielle Geschichte
abbilden, die sich zusammensetzt aus kollektiven Wünschen,



27

Ängsten und Hoffnungen. Literatur hat somit teil an der Konstruk-
tion einer nationalen Selbstdefinition und damit eines öffentlichen
Gedächtnisses.49 Boerner definiert als eine der Aufgaben der
literaturwissenschaftlichen Arbeiten, jenen literarischen Elementen
besondere Aufmerksamkeit zukommen zu lassen, die zur Ent-
stehung der Bilder anderer Länder beitragen, “sind es doch die
literarisch tätigen Angehörigen eines Volkes, die, bewußt oder
unbewußt, einschlägige Beobachtungen über andere Völker
zusammentragen und diese Beobachtungen in Worte fassen”.
Zu Recht stellt er Verbindungen her zu den Werken Tacitus’,
Montesquieus, Madame de Staëls, Henry James’ und Thomas
Manns. Boerner zieht den Schluß: “Die Beschäftigung mit einem
offenbar wesentlichen Interesse dieser Autoren scheint mir eine
legitime Aufgabe der Literaturwissenschaft zu sein”.50

Boerner führt weiterhin aus, daß die Bewertung der Konstruk-
tionen von Bildern, das heißt von den Eigenbildern eines Volkes
und den Bildern, die von ihm im Bewußtsein anderer Völker
existieren, gewöhnlich nicht nur voneinander verschieden sind,
sondern sich sogar widersprechen. Die Gesamtdarstellung eines
einzelnen Bildes einer Nation solle deshalb, um wirklich angemessen
zu sein, möglichst viele verschiedene Standpunkte berücksichtigen.
Hinsichtlich der Gültigkeit eines solchen Verfahrens bezieht
Boerner sich auf methodische Ansätze der Anthropologie: “Daß
solch eine Forderung nicht unbillig ist, zeigen neuere Forschungen
der Völkerkunde, in denen Bewertungen der geistigen und künst-
lerischen Errungenschaften einer Gesellschaft sowohl auf den
Selbsteinschätzungen durch Mitglieder dieser Gesellschaft als auch
auf den Beurteilungen durch fremde Beobachter beruhen”.51

John Toews verbindet in seinem Artikel “Stories of Difference
and Identity: New Historicism in Literature and History”(1992)52

Aspekte der Differenz und Fragestellungen bezüglich gesellschaft-
licher Konstruktionen des “Eigenen” und  “Fremden” mit dem
methodischen Ansatz des New Historicism.53 Toews führt aus: “The
production of selves through assimilation or resistance to various
cultural codes always produces its distinctive others (marginalized or



28

victimized) in a continuous process of reproduction of selves and
others”.54 Er beschreibt im weiteren den Prozeß kultureller Nor-
mierungen durch gesellschaftliche Anpassung beziehungsweise
gesellschaftlichen Widerstand. Toews zufolge produziert das Ver-
hältnis der Mächte innerhalb dieser konstruierten Räume “Realität”.
Konzepte von Raum und Zeit konstruieren eine Vielzahl indi-
vidueller Identitäten, jedoch nur eine repräsentiert die “Norm”.55

 Mithilfe der hier angeführten theoretischen Ansätze soll in der
vorliegenden Untersuchung der Versuch unternommen werden, die
Grenzen der Germanistik auszuweiten und weitreichendere
Verbindungen im Sinne eines globalen Diskurses herzustellen.
Damit wird der anfänglich gestellten Forderung nach Feminisierung
und Globalisierung der amerikanischen German Studies nach-
gekommen mit der Zielsetzung, das Verständnis für die Geschichte
und Literatur von Frauen in Deutschland um 1900 zu erweitern und
gleichzeitig neue Gesichtspunkte des zeitgeschichtlichen Kontextes
zu erstellen.


