
Das Musaeum Kircherianum





Angela Mayer-Deutsch

 

Das Musaeum Kircherianum

Kontemplative Momente, historische Rekonstruktion, Bildrhetorik

diaphanes



Die Drucklegung wurde gefördert 

von der Geschwister Boehringer Ingelheim Stiftung für Geisteswissenschaften in Ingelheim am Rhein 

und der Jesuitenmission nürnberg.

 

 

1. auflage

 

isbn 978-3-03734-115-5 

© diaphanes, zürich 2010 

www.diaphanes.net 

 

alle rechte vorbehalten 

layout und druckvorstufe: 2edit, zürich 

druck: AZ druck- und datentechnik gmbh, Kempten

titelabbildung: Atlas-Brunnen aus Kaspar Schott: Mechanica Hydraulico-Pneumatica, Frankfurt a. M./

Würzburg 1657, S. 279, Taf. XXV, Fig. IV. © Staatsbibliothek zu Berlin, PreuSSischer Kulturbesitz.



inhalt

Einleitung		  11

I	 Kontemplative Momente	 17	

	 1.	Kirchers ›Alphabet‹ der Objekte auf dem Zeitstrahl	 19

	 2.	Die Figur des Atlas-Herkules als Symbol des Kunstkammerprinzips	 25

		  a)	die doppelfigur Atlas-Herkules und ihre Position auf dem Frontispiz  

			d   es »Musaeum Celeberrimum« (1678)	 25

		b  )	Atlas-Herkules-Figuren in den beiden Katalogtexten	 29

	 3.	Kontemplation und ›jesuitische‹ Naturphilosophie	 41

		  a)	Die Rolle der Wahrnehmung und des Bildes  

			   in ›jesuitischer‹ Naturphilosophie	 41 

		b  )	Bilder und Objekte als Kontemplationsanregungen	 53

	 4.	Das Musaeum Kircherianum als Ort der permanenten Konversion	 69

 

II	R ekonstruktion des historischen Musaeum Kircherianum	 77

	 1.	Problemlage	 79

	 2.	Sammlungsgeschichte	 83

		  a)	Die Sammlung vor der offiziellen Gründung	 83

		b  )	Räumlichkeiten	 86

		  c)	Das Projekt des Sammlungskatalogs	 100

	 3.	Zur Methode der Objektrekonstruktion: 

		  Die Sammlung im Spiegel der Quellen	 107

		  a)	Quellen zur Sammlung Alfonso Donninos	 109

		  B)	Filippo Bonanni: Notizie circa la Galleria del Collegio Romano (1716)	 109

		  c)	Filippo Bonanni: Breve notizia (nach 1702)	 111

		d  )	Der Besucherbericht Philip Skippons (1663)	 113

	 4. Rekonstruktion der einzelnen Objekte nach Bereichen	 117

		  a)	Antiken	 117

		b  )	Naturgeschichtliche Objekte	 146

		  c)	Artefakte	 149

		d  )	Instrumente	 165

	 5.	Systematik und Präsentation des Musaeum Kircherianum	 187

		  a)	Die Ordnung in der Kircher-Ära	 190

		b  )	Die Ordnung in der Bonanni-Ära	 194

		  c)	Zur Präsentation	 196



III	 Bildrhetorik im Musaeum Kircherianum	 203

	 1.	Das »Musaeum celeberrimum«: Erkenntnisvermittlung durch Bilder	 205

		  a)	I konographia Kircheriana	 206

		b  )	Frühneuzeitliche Frontispize	 208

		  c)	Rhetorischer Überschuss im »Musaeum Celeberrimum«	 209

	 2.	Zur Ikonografie und Textbeschreibung einzelner Kunstkammerobjekte  

		  in anderen Publikationen der Kircher-Werkstatt	 231

		  a)	Hydraulische Orgeln in der »Musurgia Universalis«	 231

		b  )	Magnetische Uhren in »Magnes, sive, De arte magnetica«	 236

		  c)	Die »katholische« Sonnenuhr in »Ars magna lucis et umbrae«	 240

	 3.	Vergleichsbeispiele	 243

		  a)	Das Museo Settala in Mailand	 243

		b  )	Das Cabinet du Molinets an der Bibliothèque de Sainte-Geneviève in Paris	 254

Fazit und Schluss	 267

Anhang

Bibliographischer Anhang	 273

Abbildungsverzeichnis	 302

Dank				    310

Tableaus			  311



Für Lydia Marinelli





Die Haustür unten sank mit einem Seufzen, wie ein Gespenst im Grab, zurück ins 
Schloß. Draußen regnete es vielleicht. Eine der bunten Scheiben stand offen, und 
beim Takte der Tropfen ging es weiter die Treppe herauf. Unter den Karyatiden 
und Atlanten, den Putten und Pomonen aber, die mich angesehen hatten, waren 
mir nun die liebsten jene angestaubten aus dem Geschlecht der Schwellenkundigen, 
die den Schritt ins Dasein oder in ein Haus behüten. Denn sie verstanden sich aufs 
Warten. Und so war es ihnen eins, ob sie auf einen Fremden warteten, die Wieder­
kehr der alten Götter oder auf das Kind, das sich vor dreißig Jahren mit der Mappe 
an ihrem Fuß vorbeigeschoben hat. In ihrem Zeichen wurde der alte Westen zum 
antiken, aus dem die westlichen Winde den Schiffern kommen, die ihren Kahn mit 
den Äpfeln der Hesperiden langsam den Landwehrkanal heraufflößen, um bei der 
Brücke des Herakles anzulegen. Und wieder hatten, wie in meiner Kindheit, die 
Hydra und der Nemeische Löwe Platz in der Wildnis um den großen Stern. 

Walter Benjamin: Berliner Kindheit um Neunzehnhundert



Abb. III-12: »Horoscopium Catholicum Societatis Iesu«, Jesuitische ›Weltzeituhr‹,

 aus Kircher: Ars magna lucis et umbrae, Rom 1646.



11

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Einleitung 

 

Die Kunstkammer des Athanasius Kircher, S.J. (1602–1680) entstand nicht zufäl­
lig im Herzen des zentralen ›Flaggschiffs‹ der Jesuitenausbildung und im Zen­
trum eines globalen Netzwerks von Korrespondenten – dem Collegio Romano 
in Rom. Seine zentrale Position wird in einem bedeutenden Sammlungsobjekt, 
dem »Horoscopium Catholicum Societatis Jesu« (Abb. III‑12), überaus treffend 
ins Bild gesetzt: eine Art frühneuzeitlicher, jesuitischer Weltzeituhr in Gestalt 
einer großen Tafel, die einen Olivenbaum mit dem römischen Ziffernblatt als 
»Wurzel« und Basis aller anderen Ziffernblätter der vertikalen Sonnenuhren der 
Missionsstationen in den »Ästen« des Baums zeigt. Wurden diese vertikalen Son­
nenuhren mit kleinen Nadeln als Zeigern versehen und die Tafel, nach der römi­
schen Zeit ausgerichtet, vertikal hängend in der Kunstkammer präsentiert, erlaub­
ten sie angeblich, die jeweiligen Zeiten in allen jesuitischen Provinzen abzulesen. 
Zudem ergab und ergibt (!) das Bild der akkumulierten Schatten bei korrekter 
Ausrichtung der Uhr die Abkürzung des Namens Jesu bzw. der Gesellschaft der 
Jesuiten, IHS, welche gleichsam mit dem Lauf der Sonne über die Welt (die 
Tafel) zu laufen scheint.1

Kircher, der intellektuelle Schöpfer dieser Tafel, wurde in Fulda geboren und 
wirkte ab 1633 bis zu seinem Lebensende in Rom. Er ist bekannt für die große 
Bandbreite seiner Forschungsgebiete, allem voran seine lebenslange Beschäfti­
gung mit der ägyptischen Kultur, insbesondere den Hieroglyphen. Aber auch 
die Aufzählung von Magnetismus, Geologie, Musik, Optik, Medizin, Lullismus, 
Horologie, Mechanik, Geschichte der Sprachen trifft nur einen Teil der Gebiete, 
die er erforschte. Dabei war er – mit gemischtem Erfolg – um die Balance zwi­
schen oft unkonventionellen Ideen und den orthodoxen Anforderungen des 
Ordens bemüht. Er verfügte im Laufe seines langen Lebens immer wieder über 
mächtige Schirmherren, ab 1661 über einen lukrativen, lebenslangen Vertrag mit 

1	 Die Rekonstruktionen der Uhr in Stanford (2001) und Berlin (2005) zeigten dies. Siehe 
Mayer-Deutsch in Frings 2005, Ergänzende Informationen zum Katalog, S. 18.



Einleitung

12

dem Amsterdamer Verleger Jansson, und er leitete die berühmte, offiziell 1651 
gegründete Kunstkammer, die im Zentrum dieser Arbeit steht. Ab der zweiten 
Hälfte des 17. Jahrhunderts war der Universalgelehrte nahezu weltweit bekannt, 
seine Leserschaft umfasste nicht nur herausragende Gelehrte verschiedenster Kon­
fessionen, sondern auch eine große Zahl interessierter Laien. In Rom, der Stadt 
der Antikengalerien, war auch er um die Sammlung materieller Evidenz in Ergän­
zung zu den überlieferten Texten bemüht, um seine Studien zur Antike zu betrei­
ben. Hier war er jedoch vor allem an den Bräuchen und Glaubensvorstellungen 
vergangener Zivilisationen interessiert, nicht an Richtlinien für den wahren oder 
falschen Glauben. Obwohl seine spekulativen Thesen oft in die Irre führten, ist 
er doch durch dieses genuin historische Interesse – zusammen mit den sich neu 
formierenden kritischen Philologen der Zeit – als Pionier zahlreicher Methoden 
moderner historischer Forschung einzuordnen. Und er kann als eine der Leit­
figuren des in der frühen Neuzeit gründenden Phänomens der Gelehrtenrepublik, 
also des Netzwerks kollektiver Gelehrsamkeit gesehen werden.

Kircher stellt heutige Forscher immer wieder auf die Probe. Lange Zeit 
schnell abgetan als notorischer Vielschreiber diverser Summae zu unterschied­
lichsten Gebieten ohne eigene Ideen, als hoffnungslos altmodischer ›Retter‹ 
längst überkommener Weltbilder, als wissenschaftlicher Scharlatan und Betrüger, 
scheint sich inzwischen eine Kehrtwende im prinzipiellen Ansatz neuerer For­
schung abzuzeichnen.2 Die zahlreichen Einzelstudien aus verschiedenen Diszi­

2	 Die Literatur zu Kircher ist inzwischen immens geworden und kann hier nicht ausführlich 
dargestellt werden (siehe www.unilu.ch/deu/forschungsbibliographie_269848.html für eine 
aktuelle Forschungsbibliographie). In Deutschland beginnt die akademische Auseinandersetzung 
mit Kircher mit dem 1980 an der Herzog-August-Bibliothek in Wolfenbüttel auf Initiative John 
Fletchers veranstalteten Symposium (dessen Ergebnisse 1988 erschienen), gefolgt von der Aus­
stellung »Universale Bildung im Barock«, Rastatt 1981. Kirchers Philosophie wurde maßgeblich 
von Thomas Leinkauf, 1993, behandelt. Für Italien ist insbesondere die Tagung »Athanasius 
Kircher e il Museo nel Collegio Romano tra Wunderkammer e Museo Scientifico«, Rom 1986, 
zu nennen. Sie stilisierte Kircher allerdings zum Antipoden Galileis und letzten Enzyklopädis­
ten der Renaissance. Spätestens mit Martha Baldwins 1987 verfasster Dissertation zu Kirchers 
magnetischer Philosophie und zahlreichen Aufsätzen in Folge sowie mit Paula Findlens heraus­
ragender (wissenschafts)historischer Studie Possessing Nature. Museums, Collections, and Scientific 
Culture in Early Modern Italy, Berkeley 1994, erreichte das Interesse an Kircher auch die USA. 
1998 erwarb die Universität Stanford eine fast vollständige Sammlung der Werke Kirchers und 
führte das elektronische Editionsprojekt der Kircher-Korrespondenz in Kooperation mit der 
Europäischen Universität in Florenz fort, www.archimede.imss.fi/kircher und http://kircher.
stanford.edu. Die Universität Chicago präsentierte 2000 die Ausstellung »The Ecstatic Journey: 
Athanasius Kircher in Baroque Rome«, und die Universität Stanford veranstaltete 2001 die 
Ausstellung »The Great Art of Knowing. The Baroque Encyclopedia of Athanasius Kircher« 
sowie eine von Paula Findlen geleitete Tagung »Baroque Imaginary – The World of Athanasius 
Kircher, S.J.«. Deren Publikation Athanasius Kircher – The last man who knew everything, New 
York 2004, gehört inzwischen zur Standardreferenz. Ebenfalls 2001 wurde in Rom die Ausstel­
lung »Athanasius Kircher. Il Museo del Mondo« gezeigt, auf deren Ergebnissen der zweite Teil 
dieser Arbeit aufbaut. In Würzburg und Fulda fanden 2002/2003 ebenfalls Ausstellungen und 



Einleitung

13

plinen zu Kircher bzw. dessen jeweiligem Beitrag zur Geschichte der Disziplin 
werden zunehmend von Fragen nach der spezifischen historischen Position die­
ser Figur zwischen antiker und mittelalterlicher, polyglotter Gelehrsamkeit bzw. 
Wissenskonzeption und späterer Wissenschaftsauffassung abgelöst. Es geht also 
um die Einordnung in (experimentelle) naturphilosophische Traditionen, wissen­
schaftliche – besonders antiquarisch-archäologische – Diskurse, aber auch in 
kulturelle Repräsentationsmuster des 17. Jahrhunderts. Kirchers Übersetzungen 
der Hieroglyphen beispielsweise sind zwar nutzlos für moderne Ägyptologen, 
erzählen jedoch einiges über frühneuzeitliche Gelehrtenkultur in Europa. Wäre 
Kircher den auch damals vorhandenen, raren Übersetzungen einiger hierogly­
phischer Dokumente als Königspreisungen gefolgt statt sie als ideale, heilige 
Symbole zu verstehen, hätte ihn ein Großteil der Gelehrtengemeinde, welche 
die Hieroglyphen im Rahmen der Tradition okkulter Philosophie zu verstehen 
suchte, weniger rezipiert.3

Kircher knüpfte mit seiner universal wie experimentell ausgerichteten 
Naturphilosophie sowohl an Galileo Galilei als auch an Giordano Bruno an.4 
Die Bruno’sche Idee der endlichen Welt als das Geheimnis der Schöpfung, als 
Teil unendlich vieler Welten, als Modell und nicht Abbild der Schöpferkraft 
Gottes wird in der Kunstkammer visuell wie haptisch umgesetzt, so zumindest 
der utopische Anspruch. Da der Jesuit Kircher sich nie explizit zum kopernika­
nischen Weltbild bekannte, was angesichts der historischen Entwicklung nicht 
anders zu erwarten war, ist seine Verbindung zu Galileo, den er durchaus rezi­
pierte,5 bisher kaum untersucht worden. Fest steht jedoch, dass er sich wie die 
jesuitischen Mathematiker Christopher Clavius und Christopher Grienberger vor 
1633 und weniger offensichtlich auch später mit Weltbildfragen – innerhalb der 
Grenzen jesuitischer, probabilistischer Wissenschaft – intensiv beschäftigte.6 Die 
Entscheidung für den von der Ordensdirektion vorgegebenen Kompromiss des 
tychonischen Weltbilds bzw. dessen heftige Verteidigung in Magnes (1641) wurde 
durch die historischen Umstände zumindest mit bedingt, sein fortgesetztes (heik­
les) Spiel mit Weltbildern spiegelt sich zwanzig Jahre später zum Beispiel in der 
Publikationsgeschichte inklusive anonymer Diffamierung der beiden »Himmels­
reisen« (Rom 1656, 1657 und 1660; Würzburg 1671).7 Wahrscheinlich offenbart 

Tagungen zur langen Feier des 400. Geburtstags statt, dazu Beinlich u. a. 2002ab und Beinlich 
u. a. 2003. 2007 wurde an der Universität Luzern das SNF-Projekt »Von der Präsentation zum 
Wissen. Athanasius Kircher und die Sichtbarmachung der Welt« gegründet.
3	 Siehe dazu Stolzenberg 2003, S. 40ff. und 333ff.
4	 Rowland 2004.
5	 Siehe etwa Kircher: Musurgia, 1650, Bd. 2, S. 422 für Kirchers Rezeption der Galilei’schen 
Idee zu fallenden Körpern.
6	 Mayer-Deutsch 2010a.
7	 Siehe dazu Bauer 1989–90 sowie Dissertation und weitere Veröffentlichungen von Harald 
Siebert, u. a. Siebert 2002 und Siebert 2006.



Einleitung

14

jedoch gerade die Frage nach ›dem‹ Weltbild ein Lagerdenken, das (nicht nur) 
der frühneuzeitlichen Figur eines Athanasius Kircher nicht gerecht werden kann. 
Das moderne Urteil über Kirchers Ansatz und die daraus lange Zeit erfolgte, so 
überhebliche wie einfache Einteilung in »Glaube« statt »Wissenschaft« hat erst 
in den letzten Jahrzehnten im Zuge eines Neudenkens der sogenannten wissen­
schaftlichen Revolution methodische Zugänge zu seiner spezifisch jesuitischen, 
experimentellen Naturphilosophie ermöglicht, die von derartigen apriorischen 
Annahmen frei sind.8

Um der These von der Eröffnung eines kontemplativen Raums in dieser Kunst­
kammer nachzugehen, gliedert sich die Argumentation in drei Schritte. Zunächst 
wird das Prinzip des Musaeum Kircherianum, symbolisiert durch die Atlas-Herkules-
Figur, dargestellt. Denn die zentrale Atlas-Herkules-Figur auf dem komplexen 
Frontispiz des zeitgenössischen Katalogs Musaeum celeberrimum führt wie ein 
Zoom in die Problematik der Kircher’schen Kunstkammer. Diese Doppelfigur 
verkörpert meiner Ansicht nach das Prinzip der Kunstkammer als Ort der akti­
ven Kontemplation des Mikrokosmos im Makokosmos. Der Himmelsträger Atlas 
galt in der Antike als Personifikation der Weltachse und repräsentierte in der 
frühen Neuzeit die Astronomie. Herkules, der zahllose Prüfungen bestehende 
Held symbolisierte den geplagten Gelehrten. Im Katalog wird das Kernobjekt der 
Sammlung, der Magneteisenstein, als Lapis Herculeus bezeichnet und so die Ver­
bindung zwischen den beiden Themen Atlas-Herkules-Figur und Kunstkammer 
hergestellt. Die Position dieser Figur im Schnittpunkt der Bilddiagonalen ver­
bindet hier im Frontispiz die ältere Sammlungsform des Studierzimmers mit der 
jüngeren der Galerie.

Als Voraussetzung der Erfassung kontemplativer Momente in der Kunstkam­
mer ist die Rolle der Wahrnehmung und des Bildes in der ›jesuitischen‹ Natur­
philosophie sowie Kirchers Methode kurz zu behandeln, um das Zusammenspiel 
von Spiritualität und Medialität zu verdeutlichen. Anschließend werden Bild­
motive vor dem spirituellen Hintergrund insbesondere der Exerzitien dargestellt 
und analysiert. Die zentrale These von der Kunstkammer als Ort der permanenten 
Konversion wird in Bezug zu Kirchers Führungen bzw. zum ersten Sammlungs­
katalog erörtert.

Im zweiten Teil der Untersuchung wird eine historische Rekonstruktion der 
realen Sammlungsobjekte auf der Grundlage der bereits für Eugenio Lo Sardos 
Ausstellung Athanasius Kircher, S.J. Il Museo del Mondo geleisteten Arbeit versucht.9 

8	 Dazu vor allem Margaret Osler (Hg.): Rethinking the Scientific Revolution, Cambridge 2000. 
Von den zahlreichen Publikationen zur ›jesuitischen‹ Wissenschaft und Kunst seien hier nur 
Feingold 2003 und Levy 2004 genannt.
9	 Die Ausstellung fand 2001 in Rom im Palazzo di Venezia statt.



Einleitung

15

Primäre Grundlage sind hier die beiden zeitgenössischen Kataloge, das Musaeum 
celeberrimum von Giorgio de Sepibus (1678) und das 1709 von Filippo B(u)onanni 
publizierte Musaeum Kircherianum. Obwohl Kircher nachweislich mitgeschrieben 
hat, fungiert sein Mechanicus de Sepibus als offizieller Autor des Musaeum celeberri-
mum, weshalb im Folgenden sein Name und nicht derjenige Kirchers als Katalog­
autor genannt wird. Da frühneuzeitliche Kataloge, verkürzt gesagt, nicht Objekte 
im modernen Sinn beschreiben und verzeichnen, sondern sie mit Bedeutung ver­
sehen, sind sie für eine strenge Objektrekonstruktion nur bedingt brauchbar und 
werden, soweit möglich, durch weitere Quellen verifiziert. Die Aufmerksamkeit 
gilt somit auch den Räumlichkeiten und der Entstehungsgeschichte des im Jahre 
1678 und also im Verhältnis zum Gründungszeitpunkt der Kunstkammer überaus 
spät erschienenen ersten Kataloges. Die Rekonstruktion der Objekte soll nach den 
rein deskriptiven Bereichen ›Antiken‹, ›Naturgeschichtliche Objekte‹, ›Artefakte‹ 
und ›Instrumente‹ erfolgen, da die in der heutigen Sekundärliteratur zur Kunst­
kammer gebräuchlichen Termini ›Naturalia‹, ›Artificialia‹ und ›Scientifica‹ weder 
von Kircher noch von Bonanni verwendet wurden. Der am Schluss des Bandes 
stehende Tableau-Teil dazu versucht, eine Art Bildinventar der Sammlung zu 
geben, um einen visuellen Überblick im Medium des Bildes zu ermöglichen. 
Den Abschluss dieses Teils bildet ein Abschnitt zur Systematik und Präsentation 
der Kunstkammer.

In einem dritten Schritt soll die Bildrhetorik im Musaeum Kircherianum 
bzw. die Darstellung der Sammlungsobjekte im Bild analysiert werden: zunächst 
anhand des Musaeum celeberrimum, anschließend mittels ausgewählter Beispiele aus 
drei der fünf ›Enzyklopädien‹ der ›Werkstatt Kircher‹. Durch die Bezüge zum 
kontemplativen Moment der Kunstkammer, dem ersten Kapitel der Studie, wird 
somit eine Art Klammer für den zentralen Rekonstruktionsteil geschaffen. Aus­
gangspunkt war hier die Beobachtung, dass zahlreiche Kupferstiche zu Instru­
menten bzw. Maschinen (»machinae« im Sinne von Vorrichtung und Bühne)10 
in Kirchers Werken mit hochgradig fiktiven Elementen spielen und dennoch 
zuweilen erstaunlich detaillierte ›Konstruktionszeichnungen‹ beinhalten. Somit 
stellt sich die Frage, was sie eigentlich sichtbar machen und was sie verhüllen. 
Diskutiert wird daher die übergreifende Hypothese dieser Bilder als kontem­
plative Sehschule, als Möglichkeitsdarstellungen im Sinne des Probabilismus, als 
Imaginationsanregungen. Kirchers Wissensbegriff oszilliert zwischen der probabi­
listischen Auffassung von Wissen, das an Wahrscheinlichkeiten und nicht Gewiss­
heiten geknüpft ist, und dem wahren, sicheren Wissen der scientia, welches der 
Religion vorbehalten ist, und enthält paradoxerweise Elemente von beidem. Er 
war Naturphilosoph und Magier zugleich und somit eine Paradefigur des von 

10	 Siehe Stauffer 2005, S. 255, die die Etymologie des Wortes als »Vorrichtung, um etwas ins 
Werk zu setzen« wie als »Bühne« für Aufführungen oder Ausstellungen nachweist.



Einleitung

16

Paradoxien geprägten 17. Jahrhunderts. Wie die Anamorphose das Denken für die 
Vorstellbarkeit anderer, nicht-euklidischer Räume aufschloss, wurde in Kirchers 
oft übernommenen oder leicht variierten Bildern der verschiedensten machinae 
gerade durch die fiktiven Elemente ein Möglichkeitsraum eröffnet, angelehnt an 
den visionären bzw. kontemplativen Raum. Dieser in der Arbeit an verschiede­
nen Beispielen zu diskutierende Möglichkeitsraum ist durch die grundsätzliche 
Affirmativität des Bildes unhierarchisch und uneindeutig, aber bestechend auf der 
Grenzlinie zwischen Sagen und Zeigen.

Ein kurzer Vergleich mit zwei zeitgenössischen Kunstkammern in Mailand 
und Paris, dem Museo Settala und dem Cabinet Claude du Molinets an der Biblio­
thèque de Sainte-Geneviève, soll das Bild des Musaeum Kircherianum abrunden. 
Beide wurden ebenfalls von gelehrten Kanonikern gegründet und waren an Ins­
titutionen (Bibliothek einer Abtei, Bibliothek und Kunstakademie) angegliedert 
oder zumindest in enger Verbindung mit diesen entstanden und erfüllten daher 
auch teilweise ähnliche repräsentative, pädagogische und kontemplative Funktio­
nen. Auch Kontakte zu Missionaren, die Objekte vermittelten, bestanden dort.

Der Sekretär der Congregatio de Propaganda Fidei, Francesco Ingoli, riet abrei­
senden Missionaren um 1620, sie sollten nicht Frankreich, Spanien oder Italien 
nach China bringen, sondern den Glauben. Kirchers Projekt ging noch einen 
Schritt weiter: Er ließ sich detaillierte Berichte und Objekte aus den Missions­
stationen nach Rom in ›seine‹ Kunstkammer bringen. Dort standen sie, so die 
hier vorgebrachte These, im Dienst einer weit gefassten ›Konversion‹ des Be­
suchers, Betrachters, Lesers zu Kirchers spezifischem, universalwissenschaftlich 
ausgerichtetem, magnetphilosophischem Weltbild. Dieses kann auch als spät 
propagierte, rettende Wissenschaftsutopie einer Einheit von Mikrokosmos und 
Makrokosmos, von Spiritualität und Wissen aufgefasst werden. Entscheidend war 
die Möglichkeit zur Kontemplation heterogener Klassifikationssysteme anhand 
von Objekten, welche unter dem gemeinsamen Nenner »omnia in omnibus« bzw. 
»unum ex omnibus & omnia ex uno« zumindest idealiter vereinigt wurden.

Mit dieser kurzen Darstellung des zu Erwartenden sei der Eintritt ins »Kircheriana 
Domus, naturae artisque theatrum« frei gegeben.


