Tilo Schabert

Das Gesicht
der Moderne

Zur Irregularitat
eines Zeitalters

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



Tilo Schabert
The Figure of Modernity

On the irregularity of an epoch

In a dialogue about what distinguishes modernity from other human
civilisations, a representative of the latter would probably say: We,
the moderns, can do what we can think of doing. We create what we
want to create. We perform what fascinates us to perform. Nothing is
further from us than a limitation to the extension of our ability to
obtain what we desire to obtain, to possess what we like to enjoy, to
enjoy what pleases us to enjoy. And if we are told of a limitation or
limitations at all, then we ignore or reject them. And just as likely, a
critic of the modern age would answer, that it stands out from the
world of forms of human civilisation on account of its great irregular-
ity. Dissolution of boundaries everywhere, yes, but what are the ef-
fects. An all-powerful mastery of nature, but on the other hand a
ravaging of the same. A submission of everything to the measure of
man, but on the other hand the chronic question of what man is him-
self, when taken out of all measure. A supremacy of the imagination
over rules of all kinds, and private worlds instead of a common human
world, maintained not least by force. Tilo Schabert's book attests to
such a dialogue. What is the modern age? What has it effected? What
would the alternatives be?

The Author:

Tilo Schabert is Professor Emeritus of Political Science at the Univer-
sity of Erlangen. 1990-2013 Head of Eranos Conferences of Classical
Tradition. 2005 German-French Parliament Prize. 2007 appointed
Knight in the French National Order of the Legion of Honour. Nu-
merous publications, most recently with Alber: Die zweite Geburt des
Menschen. Von den politischen Anfingen menschlicher Existenz
(2009, revised and extended American edition 2015: The Second
Birth: On the Political Beginning of Human Existence, University of
Chicago Press).



Tilo Schabert
Das Gesicht der Moderne

Zur Irregularitit eines Zeitalters

In einem Dialog dariiber, was, gegeniiber anderen menschlichen Zivi-
lisationen, gerade die moderne auszeichne, erklirte ein Vertreter der
letzteren wahrscheinlich: Wir, die Modernen, kénnen, was zu konnen
wir uns ausdenken. Wir erschaffen, was zu erschaffen wir uns vor-
nehmen. Wir vollfithren, was uns zu vollfiithren fasziniert. Nichts ist
uns ferner als eine Grenze fiir die Ausweitung unseres Vermogens, zu
erlangen, was zu erlangen wir wollen, zu besitzen, was zu besitzen
uns gefillt, zu genieflen, was uns zu genieflen vergniigt. Und wird
uns von einer Grenze oder Grenzen tiberhaupt gesprochen, so iiber-
horen wir es oder weisen es zurtick.

Und ebenso wahrscheinlich wiirde ihm von kritischen Interpreten
des modernen Zeitalters erwidert, dass dieses aus der Formenwelt
menschlicher Zivilisationen herausrage durch seine grofle Irregulari-
tat. Entgrenzungen allenthalben, ja, aber welche Effekte. Eine allgewal-
tige Beherrschung der Natur, und dafiir ein Verwiisten derselben. Ein
Unterwerfen von allem unter das Mafl des Menschen, und dafiir die
chronische Frage, was dann der Mensch selber sei, herausgenommen
aus allen MafSen. Eine Vorherrschaft der Imagination gegeniiber Re-
geln aller Art, und dafiir Privatwelten anstelle einer gemeinsamen
menschlichen Welt, aufrechterhalten nicht zuletzt mit Gewalt.

Tilo Schaberts Buch bezeugt einen solchen Dialog. Was ist die
Moderne? Was geschah durch sie? Was wiren die Alternativen?

Der Autor:

Tilo Schabert ist Professor emeritus fiir Politische Wissenschaften an
der Universitit Erlangen. 1990-2013 Leiter der Eranos Tagungen
klassischer Tradition. 2005 Deutsch-Franzosischer Parlamentspreis.
2007 Ernennung zum Ritter im franzdsischen Nationalorden der
Ehrenlegion. Zahlreiche Veroffentlichungen, zuletzt bei Alber: Die
zweite Geburt des Menschen. Von den politischen Anfingen mensch-
licher Existenz (2009, iiberarbeitete und erweiterte amerikanische
Ausgabe 2015: The Second Birth. On the Political Beginnings of
Human Existence, University of Chicago Press).



®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

EWEOC@ FSC® C083411

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2018
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Umschlagmotiv: Johannes Theodor Baargeld, Das menschliche Auge
und ein Fisch, letzterer versteinert, 1920

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48997-0



Inhalt

Vorwort . . . . .. e e e

Kapitel 1 Der gestrauchelte Gott . . . . . . . . .. ... ..
Kapitel 2 Was ist Modernitat? . . . . . . . .. ... .. ...
Kapitel 3 Diskurs tUber die Methode . . . . . . ... ... ..
Kapitel 4 Das Erbe der Renaissance: Kosmos und Natur

Kapitel 5 Das Erbe der Renaissance: Von dem Elend und der
Wiirde desMenschen . . . . . ... .00 0oL

Kapitel 6 Die Herrschaft iiber die Natur . . . . . . . ... ..
Kapitel 7 Die Krise der Moderne | . . . . . . .. ... .. ..
Kapitel 8 Die Krise der Modernell . . . . . ... ... ...

Kapitel 9 Gestalt in der Moderne: Das konstitutionelle Regime .

Namensverzeichnis . . . . . . . . . . . . . ... ... ...

Sachverzeichnis . . . . . . . . .. ... ... ..






Analytisches Inhaltsverzeichnis

Vorwort . . . . .. e e e 13

Kapitel 1 Der gestrauchelte Gott . . . . . . . . . ... ... 15

Ein einzigartiges Experiment (15) - Die moderne Konkurrenz mit
dem Kosmos (16) - Das Motiv: eine grundsitzliche Verianderung in
der Einstellung des europiischen Menschen zur Umwelt (17) -
Francis Bacon erkldrt das Ziel: die Erweiterung der menschlichen
Herrschaft bis an die Grenzen des iiberhaupt Moglichen (17) -
Kritische Vorbehalte gegeniiber dem Experiment (18) - Entsakra-
lisierung der Arbeit und der 6kologisch unverantwortliche Umgang
der Menschen mit ihrer Umwelt (23) - Das Schliisselwort »Gren-
ze« (25) - Was sind die Bewusstseinsformen der Moderne? (26) -
Ein Abschreiten des Wegs, den der moderne Mensch zuriickgelegt
hat (26)

Kapitel 2 Was ist Modernitat? . . . . . . . ... ... ... .. 28

Cassiodors Unterscheidung zwischen »Alten« und »Modernen (28) -
Die »Modernen«: Erneuerer der antiken Kultur (29) - Vom 12. Jahr-
hundert bis ins 18. Jahrhundert: Die Debatte iiber das Problem der
Modernitit: die Schule von Chartres, Francois Rabelais, Giordano
Bruno, Jean Bodin, Michel de Montaigne, Francis Bacon, Blaise
Pascal (30) - Am Ende des 17. Jahrhunderts: Die Querelle des
Anciens et des Modernes (35) - 18. Jahrhundert: Triumph der Mo-
dernen (42) - Die Bewusstseinsform »Moderne: Fiinf Elemente (45)

Kapitel 3 Diskurs tber die Methode . . . . . . ... ... .. 48

Kanonisierung des Irreguliren (48) - Platos Unterscheidung
zwischen dialektischer und eristischer Methode (49) - Dialektik:
Kunst des philosophischen Gesprichs, Eristik: Kunst des Wider-
spruchs (50) - Die eristische Methode der Moderne (52) - Thre
Anwendung in der Oratio de dignitate hominis von Pico della
Mirandola (53) - Und im Libro del Cortegiano von Baldassare Cas-
tiglione (57)



Analytisches Inhaltsverzeichnis

Kapitel 4 Das Erbe der Renaissance: Kosmos und Natur . . . . 66

Die mentale Revolution hin zur Modernitit (66) - Der Wandel in der
menschlichen Welterfahrung (71) - Was bedeutet »Kosmos«? (72) -
Die christliche Entgottlichung des Kosmos (75) - Die Entfaltung der
modernen Idee von der »Natur« (78) - Die operative Naturphilo-
sophie der Moderne (82) - Vom Kosmos zur »Natur« (84) - Die Welt
der »Natur« (85) - Das Paradox der modernen Welterfahrung: wirk-
lich und doch auch unwirklich (88) - Die Ratlosigkeit Newtons (92) -
Vereinseitigung des Erfahrens — Partielle Sprachlosigkeit (95) -

Die Herrschaft des Menschen tiber die Natur: Zur Genealogie eines
Motivs (98)

Kapitel 5 Das Erbe der Renaissance: Von dem Elend und der
Wiirde des Menschen . . . . . . ... ... oL 105

Das Motiv zum Experiment der Moderne (105) - Die Vortrefflichkeit
des Menschen (107) - Eine entscheidende Debatte iiber die Wiirde
und das Elend des Menschen: Johannes von Tepl, Pico della Miran-
dola, Michel de Montaigne (109) - Das Streitgesprich im Ackermann
aus Béhmen (110) - Die Kritik des Todes am gegenwirtigen Zeit-
alter (117) - Die Apotheose des Menschen: Pico della Miran-

dola (120) - Eine Verwirrung der Gedanken. Die Hypertrophie
menschlicher Anmaflung in der unbeschrinkten Freiheit der
menschlichen Einbildungskraft: Michel de Montaigne (129)

Kapitel 6 Die Herrschaft tiber die Natur . . . . . . . . .. .. 140

Das Reich des Menschen (140) - Die Konkurrenz zwischen Mensch
und Natur (142) - Wissenschaft als Instrument der Naturbeherr-
schung (144) - Die Verwandlung der Natur durch die wirklichkeits-
stiftende Macht des Menschen (150) - Die unbeschrinkbare Macht
des Menschen (157) - Zwei Arten einer Geschichte der

Moderne (159)

Kapitel 7 Die Krise der Moderne!l . . . . . . ... ... ... 161

Zur Phinomenologie des modernen Bewusstseins (161) - Zur
Phénomenologie der modernen Lebenswelt (163) - Religion und
Modernitit (164) - Modernitit im Bereich der Okonomie (166)
Modernitit in der Literatur (172) - Modernitit im Bereich der
Architektur (178) - Bewusstsein der Modernitidt und Modernitit der
Gesellschaft (186) - Eine tabellarische Gegeniiberstellung von
Bewusstseinsfeld und Sozialfeld (188)

10



Analytisches Inhaltsverzeichnis

Kapitel 8 Die Krise der Modernell . . . . . ... ... ... 191

Existenz im Chaos (191) - Eine Krise der politischen Legitima-

tion (193) - Die Differenz zwischen >Geschichte I« und >Geschichte
II< (193) - Radikale Modernitit: Vollendung der Moderne (194) - Die
Divergenz zwischen Kultur und Zivilisation (194) - Eine Welt der
Moderne ist ein Paradox (195) - Der Verlust gemeinsamer Uberzeu-
gungen oder: Der Zerfall der menschlichen Welt (196) - Die Krise des
Ich (198) - Menschliche Gottwerdung: Katastrophe der menschlichen
Existenz (200) - Was ist das Ich? (200) - Entgrenzung und Imagi-
nation (201) - Die intellektuelle Konstituierung eines Klimas der
Gewalt (203) - »Ich mache kaputt, also bin ich« (206)

Kapitel 9 Gestalt in der Moderne: Das konstitutionelle Regime . 208
Die Besonderheit des konstitutionellen Regimes: Grenzen in einer
modernen Errungenschaft (209) - Der einzuhegende Mensch (210) -
Thre Kérper umfangen und bestimmen die Menschen (212) -
Souverine Existenz: das heift Freiheit — in der Figuration der

Vielen (213) - Eins in der Vielheit — und Grenzen in der Sache (214) -
Gesetze herrschen, und nicht Menschen (216) - Die Mechanik des
Regierens (218)

Namensverzeichnis . . . . . . . . . . . ... ... .. ... 223

Sachverzeichnis . . . . . . . . .. ... ... ... 227

11






Vorwort

Es gibt zahlreiche Deutungen der Moderne, die ihr gewissermaflen
sagen, was sie sei. Sie wird, um Beispiele zu nennen, gleichgesetzt
mit einer Epoche allgemeiner Sikularisation, oder es wird ihr ein re-
ligioser Charakter zugeschrieben, denn es liege mit ihr ein Fall von
Gnosis vor. Mit ihr hob ein Stadium von Rationalisierung und Dis-
ziplinierung an, so wird bestimmt, oder sie wird in ihrer Ausrichtung
als neoplatonisch veranschlagt. Sie stelle eine Uberwindung des auf
sie gekommenen gnostischen Erbes dar, so wird auch erklért, oder es
wird die Kabbalah als Zugang fiir ihre Deutung hergenommen.

Dazuhin haben sich Konventionen in der Befassung mit der Mo-
derne ausgebildet, nach denen bei Studien zu ihr von vornherein von
einer Reihe von Axiomen ausgegangen wird. Der modern gewordene
Mensch schafft sich seine eigene Geschichte, ist eines dieser Axiome.
Ein anderes macht aus dem Menschen ein »autonomes Ich, in wel-
cher Form alle Menschen in der Moderne ihr Zeitalter bevolkerten. Es
gibt, so ein drittes Axiom, fiir menschliches Erkennen den modernen
Weg, er fiihre zu nichts weniger als einer Gewissheit von Erkenntnis.

Es liegt zu diesen Axiomen keine allgemeine Ubereinkunft vor.
Doch gingig ist, so zu verfahren, als wire es so. Die Moderne wird im
Modus der Moderne diskutiert. Hier glinzen dann ihre eifrigsten
Verfechter. In der Form von Kritik schreiben sie diese fort, beredt
und einfallsreich, und rithren nicht an die iiberkommenen Axiome.
Das Gehiduse der Konventionen erweist sich als sehr fest.

Weder auferlegte Deutungen noch axiomatische Konventionen
dndern indes etwas daran, dass einmal eine Welt und eine Existenz
fiir die Menschen nach einer Manier ausgedacht worden sind, fiir die
der Begriff »modern« gewihlt wurde. Und dieses Ausdenken ein
mentaler und kultureller Prozess war, der iiber eine lange Zeit und
von Phase zu Phase voranging. Und in welchem Sprecher verschiede-
ner kultureller Ordnungen — Philosophie, Literatur, Theologie, An-
thropologie, Naturwissenschaft, Theorie der Politik, Architektur-
theorie — wirkten, die fiir die neue Manier oder gegen sie auftraten,

13



Vorwort

sie in dieser oder jener Weise bestimmten, und unterschiedlich ein-
flussreich fiir ihre Urteile und Gesinnungen warben. Mit der Zeit
gewannen die Vertreter der modernen Manier, nun die »Modernen«
genannt, die Oberhand, wenngleich keineswegs umfassend. Sie konn-
ten zivilisatorisch dominieren, aber die von ihnen gewollte Zivilisati-
on blieb unerreicht. Das lag an der Idee zu dieser selbst wie an den
fatalen Folgen, zu denen sie fiihrte.

Die Moderne ist eine lange Geschichte. Diese Geschichte auf-
zukldren ist etwas anderes als die Moderne modern wiederzugeben.
In der Aufkldrung entsteht ein historisches Gesicht — das Gesicht der
Moderne.

Fiir den Text dieses Buches wurden acht Kapitel aus meiner friiheren,
langst vergriffenen Schrift »Gewalt und Humanitit« (Alber, 1978)
tibernommen. Sie wurden umfassend iiberarbeitet sowie in sachlicher
Hinsicht erweitert und aktualisiert. Das neunte Kapitel hier wurde
fiir dieses Buch verfasst. Es gilt der Besonderheit, welche das konsti-
tutionelle Regime — man spricht auch vom »Verfassungsstaat« — in
der Moderne darstellt. Nach deren erstem Prinzip gibt es fiir die
Menschen bei ihrem Ausholen auf die Welt und ihren Lebensvollzug
darin keine Grenzen. Genau auf Grenzzichungen hin ist indes das
konstitutionelle Regime angelegt. Und es ist dabei, wie bemerkens-
wert, eine moderne Errungenschaft.

Alle fremdsprachlichen Zitate wurden, wenn nicht anders vermerkt,
vom Autor ins Deutsche iibertragen.

Der Verfasser dankt dem Leiter des Alber Verlags, Lukas Trabert, fiir
sein anhaltendes Interesse an diesem Buch, und ihm wie seinen Mi-
tarbeiterinnen und Mitarbeitern fiir die vollendete Aufmerksamkeit,
mit der sie sich der Erstellung des Buches gewidmet haben.

Ein besonderes Wort des Dankes gilt Ina Schabert.

Baierbrunn, Ostern 2018

14



Kapitel 1
Der gestrauchelte Gott

Nun denn, mein Sohn, dass ich vom Baum gekostet,
War nicht an sich der Grund so schweren Bannes;
Allein der Schranke Uberschreitung war es.
Dante, Gottliche Komddie, Paradies, 26. Gesang

Reichtum hat keine Grenze, die nennbar den Menschen ge-
setzt ist. Solon, Fragment 13

Seit dem 17. Jahrhundert wird ausgehend von der europiischen Zivi-
lisation ein Experiment durchgefiihrt, das in der Geschichte der
Menschheit einzigartig ist: die den Menschen von allem Anfang an
vorgegebene Welt soll ersetzt werden durch eine andere, in welcher
der Mensch das von ihm selbst geschaffene Abbild seiner gottgleichen
Allmacht erblickt. Ein solches Vorhaben war noch von keiner anderen
Zivilisation gefasst und entworfen worden. In ihren Selbstinterpreta-
tionen bezogen sich vorherige Zivilisationen vielmehr regelmiflig auf
eine alle Dinge und alle Ereignisse umfassende Primirordnung, in-
nerhalb derer sich auch das Geschlecht der Menschen seit seinen An-
fangen bewege und einen Sinn seiner Existenz erfahre. Sei es, daf§ im
alten Agypten von maat und im alten China vom Tao, im Indien der
Upanischaden vom Brahman und im Islam von der Hagigat Moham-
madiya gesprochen wurde, so driickte sich in unterschiedlichen Sym-
bolen doch die gleichartige Erfahrung aus, daf8 der Mensch innerhalb
einer umgreifenden Realitit existiere, deren Ordnung er selbst ange-
hore und insofern mitvollziehe, als sie Paradigma seines Handelns
sei.! Bei den Griechen des Altertums machte sich daher auch ein

! Vgl. Henri Frankfort, Kingship and the gods: a study of ancient Near Eastern reli-
gion as the integration of society and nature, Chicago: Chicago University Press 1948;
Marcel Granet: La Pensée chinoise, Nouv. éd., Paris: Albin Michel, 1968; Eric Voege-
lin, Order and History, Bd. I: Israel and Revelation, Baton Rouge: Louisiana State
University Press 1956; Henry Corbin, Histoire de la philosophie islamique, Paris:
Gallimard 1964.

15



Der gestrauchelte Gott

Mensch der hybris, des schlimmsten aller Vergehen, schuldig, wenn
er sich aus Selbstiiberschitzung dazu anschickte, in den kosmos hi-
nein Weltgebilde seiner Imagination zu setzen.

Menschliche Eingriffe in den inneren Prozess der Natur waren
Indern, Chinesen, Griechen und Arabern freilich in der Form alche-
mistischer Praktiken geldufig. Die Alchemie sollte die Arbeit der Na-
tur erginzen, beschleunigen und vervollkommnen; sie wurde aber
nie als ein Mittel der Konkurrenz aufgefasst, das es dem Menschen
ermogliche, alles das, was die Natur mit der Zeit bewirke, viel schnel-
ler und tiberhaupt besser zu bewerkstelligen.? Auf eine solche Kon-
kurrenz mit dem Kosmos hat sich erst der europdische Mensch einge-
lassen, der sich im 16. und 17. Jahrhundert nicht mehr mit dem
naturwissenschaftlichen und technischen Wissen begniigte, das ihm
ein Aristoteles, ein Ptolemius und ein Fratosthenes, ein Euklid hin-
terlassen hatten.?

Der Ausbruch dieser Konkurrenz lag nur teilweise in der natur-
wissenschaftlichen Neugierde begriindet. Weder bei den Griechen
noch bei den Arabern wurde das kosmologische Weltbild von Fort-
schritten in der Geometrie und Astronomie, in der Geographie und
Medizin gesprengt. Und von den Rémern bis zur Renaissance be-
schrinkte sich in Europa die Entwicklung der Naturwissenschaften
hauptsichlich auf die Erkenntnisse, die man von den Arabern iiber-
nahm. Wieso aber kam es dann dazu, dass gerade im Europa des 16.
und 17. Jahrhunderts jene Forschungen eingeleitet und jene Experi-
mente veranstaltet wurden, aufgrund derer binnen kurzer Zeit der
Eindruck entstehen konnte, dass sich der Mensch der bis dahin von
ihm als allméchtig verehrten Natur wie eines beliebig verwendbaren
Instrumentes bedienen kénne?

Der zivilisatorische Einschnitt, mit dem jenes Zeitalter, das wir
die »Moderne« nennen, begann, und aus dem eine Welt des Tech-
nokratischen entstand, wurde durch eine grundsitzliche Verinde-
rung in der Einstellung des europdischen Menschen zu seiner Um-
welt hervorgerufen. Zuvor, als der ordo christianus des Mittelalters
noch nicht aufgelost war, schien es Petrarca zum Beispiel bedeut-
samer zu sein, mehr seine Seele als die Sachen der Welt zu erfor-

2 Vgl. Mircea Eliade, The Forge and the Crucible. The Origins and Structures of Al-
chemy, New York: Harper Torchbooks, 1971, S. 8, 169 {f.

3 Vgl. Charles Joseph Singer, From Magic to Science. Essays on the Scientific Twi-
light, New York: Dover Publications, 1958, S. 4-10, 25-36, 50-53.

16



Der gestrauchelte Gott

schen. Jener Brief ist beriihmt, in dem er seine Besteigung des Mont
Ventoux (Provence) im Jahre 1336 beschreibt. In ihm berichtet er, wie
auf dem Gipfel seine Begeisterung iiber die sich ihm darbietende Aus-
sicht einer Bestiirzung wich: »Wihrend ich dergestalt die einzelnen
Dinge betrachtete, einmal den Blick zur Erde senkte, einmal Augen
und Geist zum Himmel hinauf richtete, da griff ich unwillkiirlich zu
Augustins Bekenntnissen, ein Biichlein, das ich immer bei mir trage.
Gleich beim Aufschlagen des Buches traf ich auf die Stelle: >Und da
gehen die Menschen hin und bestaunen die Hohen der Berge, das
gewaltige Wogen des Meeres, die breiten Gefille der Strome, die Wei-
ten des Ozeans und den Umlauf der Gestirne — und verlassen dabei
sich selbst< (Confessiones, X; 8, 15). Dariiber erschrak ich, schloss das
Buch, ziirnte mir selbst, dass ich noch Irdisches anstaunte, da ich doch
léngst schon von heidnischen Philosophen hitte lernen konnen, dass
nur der Geist das einzig Grofse, Bewundernswerte sei. Ich hatte jetzt
den Berg und seine Aussicht genug betrachtet, lenkte den Blick auf
mein Inneres und redete kein Wort, bevor ich wieder in der Ebene
angelangt war.«*

Drei Jahrhunderte spiter begannen Menschen in Europa, »sich
selbst zu verlassen«. Sie gaben jene Einstellung zur Wirklichkeit auf,
die Petrarca zur kontemplativen Einkehr und Riickbesinnung auf die
Weisheit der Alten bewogen hatte. Jetzt schien einem Francis Bacon
die Zeit gekommen, den staunenden Blick von der Vergangenheit,
von dem sagenhaften Atlantis des Plato® 1gsen und in eine verhei-
Bungsvollere Zukunft, auf jenes Nova Atlantis richten zu konnen,
wie er es sich in seinem gleichnamigen, 1638 erschienenen Buch vor-
stellte. Bei dem Bericht tiber die Verfassung des »Hauses Salomons,
dem organisatorischen Zentrum von Nova Atlantis, legte Bacon dem
»Ehrwiirdigen Vater« dieses Hauses, einem imaginiren Nachfahr des
biblischen Salomon, einen bestimmten Ausspruch in den Mund. Die-
ser berief den Menschen zu weitaus mehr als der bislang geiibten
Einfiigung in den Kosmos aller Dinge: »Der Zweck unserer Griin-
dung ist die Erkenntnis der Ursachen und Bewegungen sowie der ver-
borgenen Krifte in der Natur und die Erweiterung der menschlichen
Herrschaft bis an die Grenzen des iiberhaupt Méglichen.«® Nach der

* Francesco Petrarca, Le Familiari (Buch IV, 1, 26-29), Hrsg. Vittorio Rossi, Bd. [,
Florenz: Sansoni 1933, Nachdruck 1958, S. 158 1.

5 Vgl. Timaios 24 E-25 D.

¢ Francis Bacon, New Atlantis, in: The Works of Francis Bacon, Hrsg. James Sped-

17



Der gestrauchelte Gott

christlichen Eschatologie sollte am Ende aller Tage das »Reich Gottes«
vollendet werden. In deutlichem Kontrast dazu forderte Bacon seine
Zeitgenossen auf, hier und jetzt ein »Reich des Menschen« (regnum
hominis) zu errichten.” Und er fand Gehor, denn aus dem 6ffentlichen
Bewusstsein Europas war das Leitbild des christlichen Menschen ent-
schwunden, der sich in der Welt auf der Pilgerschaft, als hinfilliges
Geschopf unter Gott empfand. Statt des homo viator war der homo
faber, jener Mensch zum neuen Leitbild erhoben worden, der sich aus
der Natur seine eigene, eine ihm untertane Welt erschafft.

Aus der anthropozentrischen Dynamik dieser neuen, sich im Eu-
ropa des 17. Jahrhunderts durchsetzenden Anthropologie ist das Ex-
periment der »Modernec, die bis dahin als verwerflich angesehene
Konkurrenz des Menschen mit dem Kosmos entstanden. Im Umkreis
der europiisch-westlichen Zivilisation wurde nunmehr im allgemei-
nen von den Menschen eine Einstellung zu der sie umgebenden
Wirklichkeit eingenommen, die in ihrem Bewusstsein den kollekti-
ven Glauben nihrte, dass alles das, was einem selbstherrlich moder-
nen Menschen an dieser Wirklichkeit nicht gefiele, beliebig zu ver-
dndern, abzuschaffen oder kiinstlich zu ersetzen sei. Entsprechend
machten wihrend der letzten drei Jahrhunderte eine Reihe moderner
Denker, von Descartes tiber Hegel zu Sartre, denn auch den Endzweck
des sich im Gang befindlichen Experimentes aus: eine Umbildung der
Wirklichkeit nach der Maflgabe eines einem Gotte gleichen Men-
schen. Schon von Anfang an wurden die anthropologischen Vorstel-
lungen, welche diesem Experiment zugrunde lagen, sowie die sozia-
len Verdnderungen, die es verursachte, kritisiert und mitunter sogar
abgelehnt. In seiner Jugend hatte Blaise Pascal den neuen Glauben an
den Fortschritt, an die zunehmende Vervollkommnung der mensch-
lichen Lebensumstinde geteilt. Spater hingegen, in seinen Pensées,
verwarf er ihn, sah ihn blof8 noch als einen Vorwand fiir den panhis-
torischen Egozentrismus jenes modernen Menschen an, der sich zum
maitre de tout aufspiele. Im 18. Jahrhundert war Jean-Jacques Rous-
seau wie kein anderer seiner Zeitgenossen bestrebt, die vom Men-

ding, Robert Leslie Ellis, Douglas Denan Heath, Bd. III, London: Longman 1859,
Nachdruck Stuttgart-Bad Cannstatt 1963, S. 156; dt. Ubers.: Francis Bacon, Neu At-
lantis, in: Der utopische Staat, Hrsg. Klaus J. Heinrich, Hamburg: Rowohlt, 1960,
S. 205.

7 Francis Bacon, Novum Organum — Aphorismi de Interpretatione naturae et regno
hominis (LXVIII) in: The Works of Francis Bacon, Bd. I, London: Longman 1858,
Nachdruck Stuttgart-Bad Cannstatt 1963, S. 179.

18



Der gestrauchelte Gott

schen losgeloste Natur in ein Spiegelbild des Menschen umzuwan-
deln. Dennoch entsetzte er sich tiber die Folgen, die seiner Ansicht
nach bei dem Versuch des Menschen eingetreten waren, sich zum
Eigentiimer und Herrn der Natur zu erheben: »Unsere Seelen wur-
den in dem Maf3e verdorben, wie unsere Wissenschaften und unsere
Kiinste zur Vollkommenbheit fortschritten. Beseitigt unseren unheil-
vollen Fortschritt, beseitigt unsere Irrtiimer und unsere Laster, besei-
tigt das Werk des Menschen und alles ist gut.«® Und im 19. Jahrhun-
dert verkiindeten zwar Engels und Marx im Kommunistischen
Manifest, dass alles Vergangene bedeutungslos werde angesichts des
bevorstehenden letzten Aktes im Prozess der menschlichen Emanzi-
pation. Aber fiir einen nostalgischen Moment konnten sie es der
Bourgeoisie dennoch nicht verzeihen, dass sie in Wahrnehmung ihrer
»hochst revolutiondren Rolle« auch die »buntscheckigen Feudalbande
... unbarmherzig zerrissen, »die personliche Wiirde in den Tausch-
wert aufgelost und an die Stelle der zahllosen verbrieften und wohl-
erworbenen Freiheiten die eine gewissenslose Handelsfreiheit« ge-
setzt hitte.’

Solche kritischen Vorbehalte gegeniiber dem Experiment der
»Moderne« gingen vom 17. bis in dieses Jahrhundert hinein in einer
weit verbreiteten Euphorie iiber die »unbegrenzte Vervollkomm-
nungsfihigkeit des menschlichen Geschlechts« (Condorcet)™ unter.
Trotz des 20. Jahrhunderts, diesem Jahrhundert der Katastrophen. Je-
doch erschienen im technisch-wissenschaftlichen Milieu, das frither
Begriinder des Fortschrittsglaubens hervorbrachte, auch Verkiinder
einer industriellen Apokalypse. Im 18. Jahrhundert erschrieb sich
Bernard le Bovier de Fontenelle seine Beriihmtheit im Geiste der Na-
turbeherrschung mit Elogen auf die kopernikanische Astronomie und
die Newton’sche Mechanik. In den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts
erreichte indes eine Alarm schlagende 6kologische Studie, The Limits
to Growth, den Status eines Bestsellers.!* Von Industriellen initiiert

8 Jean Jacques Rousseau, Discours sur Les Sciences et Les Arts, 1. Teil, in: CEuvres
Completes, Bd. I, Paris: Gallimard 1964, S. 9; Jean Jacques Rousseau, Emile ou de
I"éducation, Buch IV, Paris: Editions Garnier 1964, S. 342.

° Karl Marx, Manifest der Kommunistischen Partei, in: Die Friihschriften, Hrsg.
Siegfried Landshut, Stuttgart: Kroner 1968, S. 527 f.

10 Condorcet, Esquisse d'un tableau historique des progrés de I'esprit humain, Paris:
Editions Sociales 1966, S. 221.

" Donella H. Meadows, Dennis L. Meadows, Jérgen Randers, William W. Behrens
I, The Limits to Growth, New York: Signet Book, 1972. — Vgl. auch Donella H.

19



Der gestrauchelte Gott

und an einem wahren Hort technologischen Geistes, dem Massachu-
setts Institute of Technology, angefertigt, sprach dieser Ausbruch
techno-apokalyptischer Futurologie offenbar ganz den »Zeitgeist«
an. Der Rezensent der Wochenzeitung Die Zeit stellte sie unter dem
Titel vor: »So geht die Welt zugrunde.«*?

Die Auseinandersetzung iiber das Experiment der »Moderne«
hat sich aber nicht nur bis zur Androhung eines vom Menschen selbst
verschuldeten Weltuntergangs verschirft. Vielmehr hat sich die Auf-
merksamkeit der Kritiker auch auf die grundsitzlichen Probleme
einer Korrektur dieses Experimentes gerichtet. So wies der britische
Psychiater R. D. Laing auf den Widerspruch zwischen der angeb-
lichen Rationalitidt und der faktischen Irrationalitit unseres Zeitalters
hin: »Wenn das menschliche Geschlecht iiberlebt, werden zukiinftige
Generationen, so vermute ich, auf unser aufgekldrtes (enlightened)
Zeitalter wie auf ein wahres Zeitalter der Finsternis zuriickschau-
en.«® Er deutete ferner an, welches Motiv den modernen Menschen
von den Bahnen rationalen Verhaltens weggelockt haben konnte:
»Mehr als durch irgendetwas anderes ist unsere Zeit durch das Vor-
haben gekennzeichnet, die duflere Welt zu beherrschen.«!* Der fran-
zosische Ethnologe Claude Lévi-Strauss griff dieses Motiv in seiner
Zeitkritik ebenfalls auf und sprach sich insbesondere tiber die Aus-
wirkungen aus, die er sah:

»Man sollte sich doch endlich dariiber Rechenschaft ablegen, dass die abso-
lutistisch-humanistische Haltung, die bei uns seit der Renaissance vor-
herrscht, dufSerst katastrophale Konsequenzen hatte. Einige Jahrhunderte
Humanismus haben zu den grofien Kriegen, zu Ausrottungen, Konzentra-
tionslagern und zur Zerstérung aller Arten von Lebewesen gefiihrt; wir
haben die Natur verarmen lassen. Es ist gerade die iibertriebene humanisti-

Meadows et al., Limits to Growth: the 30-year update, White River Junction, Vt.:
Chelsea Green Publ. Co., 2004. — Zur Diskussion iiber das Buch und seine Aktualitit
vgl. Christian Parenti, »The Limits to Growth: A Book That Launched A Movementc,
in: The Nation, 24.-31. Dez. 2012 (siehe: https://www.thenation.com/article/limits-
growth-book-launched-movement/, aufgerufen am 5. Jan. 2018); Jérgen Stig Nér-
gérd et al., »The History of the Limits to Growthg, in: Solutions, Vol. 1, Issue 2, Mirz
2010, S.59-63 (siehe: https://www.thesolutionsjournal.com/article/the-history-of-
the-limits-to-growth/, aufgerufen am 5. Jan. 2018).

2 Thomas v. Randow, in: Die Zeit, Nr. 11, 21.3.1972.

13 Ronald D. Laing, The Politics of Experience, New York: Pantheon 1967, S. 129. Vgl.
S. 142, noch kiirzer: »We are in an age of darkness.«

14 Ebd. S. 140.

20



Der gestrauchelte Gott

sche Haltung des Menschen, die ihn selbst bedroht: wenn er namlich glaubr,
nach Belieben iiber alles verfiigen zu konnen.«'

Und Lévi-Strauss kniipfte an die klassische, vor-moderne Einsicht an,
wonach sich der Mensch von Natur aus innerhalb und nicht jenseits
des Kosmos aufhilt. »Ein recht verstandener Humanismus,« so sagte
er, »miisste die gegenwiirtige Menschheit paradoxerweise auffordern,
ihren Humanismus zu méfligen und von den groflen Religionen des
Fernen Ostens — zum Beispiel dem Buddhismus — zu lernen, dass der
Mensch letzten Endes nur ein Lebewesen unter anderen ist, das nur
unter der Voraussetzung weiterleben kann, dass es diese anderen res-
pektiert.«'

Der moderne Mensch hat sich in ein Paradox verstrickt. Am
schirfsten hat es der italienische Schriftsteller Nicola Chiaromonte
herausgestellt:

»Der herrschende Mythos unserer Zeit ist die Vorstellung, die Ausbeutung
aller natiirlichen und technologischen Ressourcen und deren Nutzbar-
machung zur Befriedigung materieller Bediirfnisse miisse zum allgemeinen
Wohl fiihren, zur Schaffung der besten aller moglichen Welten. Und doch
sollte es offensichtlich sein, dass die Automatik der heutigen Welt dem
sterblichen Menschen grofStméglichen Schaden zufiigt. Sie erhdht seine
physische Macht und steigert zugleich seine Fihigkeit zu ziellosem Han-
deln, das heif3t seine Dummbheit.«?’

Und wie Lévi-Strauss erklirte Chiaromonte, dass sich der moderne
Mensch in seiner Arroganz selbst im Wege steht, dieses Paradox auf-
zuldsen:

»Kein einziges menschliches Problem kann geklirt, gelost oder auch nur
richtig formuliert werden, solange der Mensch sich unbeirrbar fiir den Na-
bel des Universums halt.«'8

Im Friihjahr 1973 veroffentlichte das amerikanische Nachrichten-
magazin Time eine Serie von Artikeln unter dem bezeichnenden Titel
»Second Thoughts about Man«. Die Debatte tiber das Experiment der

15 Spiegel-Gesprich mit Claude Lévi-Strauss, in: Der Spiegel, Nr. 53, 1971, S. 94.

16 A.a.O. Analog argumentiert Mircea Eliade in: The Forge and the Crucible, S. 12.
17 Nicola Chiaromonte, Das Paradox der Geschichte. Zur Krise des modernen Be-
wusstseins, Wien: Europaverlag 1973, S. 171 f. — Zu Leben und Werk von Chiaromon-
te vgl. Cesare Panizza, Nicola Chiaromonte: una biografia, Rom: Donzelli, 2017; in
diesem Buch wird Chiaromonte als Gesprichspartner u. a. von Ignazio Silone, Hannah
Arendt, Mary McCarthy, Albert Camus, André Malraux vorgestellt.

8 Ebd. S. 173.

21



Der gestrauchelte Gott

»Moderne«, so konnte man nach der Lektiire der Artikel folgern,
hatte sich von Schriften und Interviews einzelner Gelehrter in die
Sphire des offentlichen Diskurses ausgedehnt. Was hier gedufert
wurde, hort sich aus der Perspektive des Jahres 2018 gewiss bemer-
kenswert an. Eine »Wende« wird hier angekiindigt, auf die 2018 si-
cherlich einiges, was mittlerweile allgemein gedacht und empfunden
wird, zuriickbezogen werden konnte.

Dem Essay zufolge, der in die Serie einfiihrt, sind deutliche »An-
zeichen eines Wandels in der Welt des Denkens zu verspiiren«. Das
Vertrauen des Menschen in seine Macht, seine Welt zu beherrschen,
befinde sich auf einem Tiefstand; die Technologie werde als ein ge-
fahrlicher Verbiindeter angesehen; dem Fortschritt werde misstraut.
Der einheitliche Kosmos des Mittelalters sei zwar unter dem »aggres-
siven Humanismus der Renaissance« und den »mechanistischen
Visionen der naturwissenschaftlichen Revolution« zerbrochen; und
stattdessen hitte die westliche Zivilisation fiir mehr als drei Jahrhun-
derte in einem cartesianisch gespaltenen Universum gelebt. Aber
jetzt werde dieser Dualismus wieder von vielen Menschen angefoch-
ten, deren Zweifel von der 6kologischen Krise und der lunaren Vision
eines fragilen spaceship earth hervorgerufen wiirden. Und dem kos-
mologischen Bewuftsein (cosmological sense), welches gegenwiirtig
wiederauflebe, liege die demiitige Erkenntnis zugrunde, dass der
Mensch und sein Universum komplexer seien, als man noch bis vor
kurzem von ihnen dachte.”

War also das Experiment der »Moderne« nicht der Erfolg, der es
sein sollte? Wer diese Frage stellt (und sie wurde ja in den zitierten
Auflerungen aufgeworfen), setzt bei den beiden Postulaten an, auf
denen sich die Moderne anthropologisch aufbaut. Nach dem einen
existiert der Mensch »aus sich selbst«, und nach dem anderen gebiihrt
dem Menschen die Herrschaft tiber die Natur.

Auf das erste Postulat, also auf die moderne Doktrin einer
menschlichen Aseitit, wird nicht allein die Auflésung jener sozialen
Sinngebilde wie Stammes-, Zunft-, Ordens- oder Stadtgemeinschaft
zuriickgefiihrt, in welchen der vor-moderne Mensch so verwoben
war, dass er sich in seiner individuellen Existenz auch zugleich als
Reprisentant der grofleren sozialen Einheit verstehen konnte. Es
wird auch als Ursprung des sozialpsychologischen Phinomens ange-
sehen, dass der moderne Mensch gemeinhin seiner Existenz keinen

¥ Time, 2.4.1973, S. 42.

22



Der gestrauchelte Gott

Sinn mehr abgewinnen kann. »Modern« konnte zwar jemand in dem
Moment sein, da er (oder sie) sich als ein »Individuum« verstand, das
sich selbst zum alleinigen Sinn seiner Existenz macht. Gewdhnlich
versprach sich das »Individuum« dabei, dass es jene absolute >Selbst-
bestimmungc erringe, die es als hochste Erfiillung seiner Existenz an-
sah. Soweit hatten es die von ihm beschrittenen Wege »modernen«
Denkens gefiihrt. Aber dann stand es orientierungslos da, als es sich
voller Freiheit, sich selbst bestimmen zu kénnen, fragen musste, wo-
zu es sich denn nun selbst bestimmen sollte. Seine »Freiheit« wurde
zur Last, ein »Individuum« sein zu miissen, ohne wirklich dazu fahig
zu sein. Denn wie sollte auch jedes »Individuum« einen Sinn der
Existenz finden, der allein ihm eigen war? Die von den Denkern der
»Moderne« propagierte Selbstbestimmung des »Individuums« wirkte
sich sozialpsychologisch in einer fragwiirdigen Weise aus. Sie fiihrte
im Allgemeinen zu einem Verlust an existentieller Sinnerfahrung.
Ubrig blieb ihre pervertierte Form, jene Manier, um jeden Preis man
selbst sein zu wollen. Der moderne Mensch, so diagnostizierte der
amerikanische Schriftsteller Saul Bellow, sei von einem »Fiebern nach
Originalitit« befallen. Dieses verursache ihm eine Pein, die so stark
sei, dass sie ihn danach verlangen lasse, endlich nicht mehr er selbst
sein zu miissen.

»Ich denke, wir konnten das, was ich meine, folgendermaflen zusammen-
fassen: nach einer langen Zeit, in der sie namenlos und unbeachtet blieben,
sind in der modernen Geschichte viele Menschen mit groflem Schwung
aufgetreten, um einen Namen, eine personliche Wiirde, solch ein Leben zu
fordern und zu genieflen (so wie man es heutzutage genieft), wie sie in der
Vergangenheit nur dem hohen und niederen Adel, Mitgliedern der kénig-
lichen Familie oder den mythischen Géttern zu eigen waren. Und wie alle
diese groflen Bewegungen hat dieses Aufstreben Elend und Verzweiflung
gebracht, seine Erfolge sind nicht abzusehen, und es ist nicht abzuschitzen,
wieviel seelischen Schmerz viele Leute seinetwegen empfinden, die meisten
Formen personlicher Existenz scheinen verbraucht zu sein, und es herrscht
ein seltsames Verlangen nach dem Nicht-Sein.«2

Was die Auswirkungen des vom modernen Menschen unternomme-
nen Versuchs anbetrifft, die Natur zu beherrschen und sich anzueig-
nen, so wird in der Debatte iiber das Experiment der »Moderne« vor
allem auf diese beiden verwiesen: auf die Entsakralisierung der Arbeit
und auf den 6kologisch unverantwortlichen Umgang der Menschen

2 Saul Bellow, Mr. Sammler’s Planet, New York: Viking Press, 1971, S. 209, 214.

23



Der gestrauchelte Gott

mit ihrer natiirlichen Umwelt. Nach der kosmologischen Weltauffas-
sung verrichtete ein arbeitender Mensch nicht nur eine zweckdien-
liche Titigkeit, die an sich fiir ihn bloff mit Miihe und Schweif3
verbunden war. Vielmehr wirkte er an der metakosmesis, der periodi-
schen Erneuerung der Dinge im Kosmos mit. In. seiner Studie The
Forge and the Crucible erlduterte dies der Religionswissenschaftler
Mircea Eliade am Beispiel des Pfliigens: »Das gepfliigte Feld«, so
schrieb er, »ist etwas mehr als ein Fleckchen Erde, es ist auch der
Korper der Erdmutter: der Spaten ist ein Phallus, wihrend er auch
weiterhin ein landwirtschaftliches Werkzeug bleibt; Pfliigen ist zur
gleichen Zeit eine >mechanische« Arbeit (verrichtet mit von Men-
schen gemachten Werkzeugen) und eine geschlechtliche Vereini-
gung, die vorgeschrieben ist fiir die heilig-hochzeitliche Fruchtbar-
machung der Erdmutter.«?! Der Sinn fiir diese Korrespondenz von
Arbeit und sakraler Teilnahme am kosmischen Prozess ging dem mo-
dernen Menschen verloren, als er mit dem Kosmos zu konkurrieren
begann. Er betrachtete die Natur nur mehr unter dem Aspekt seiner
Selbstherrlichkeit, als totes Rohmaterial, von dem er bedenkenlos
nahm, was er gebrauchen konnte, und auf das er unablissig einwirk-
te, um es seinen Wiinschen noch gefiigiger zu machen. Dadurch aber
wurde aus seiner Arbeit ein Wettstreit mit der Natur und dieser reizte
ihn wiederum zu immer neuer Arbeit, d.h. Erfolgen in der Natur-
beherrschung, an. Fiir den modernen Menschen wurde daher der ein-
zelne Arbeitsakt bedeutungslos; jedoch fand er auch keinen Sinn in
seiner Arbeit allgemein, obwohl sie zum dominierenden Faktor seiner
Existenz geworden war. Denn nichts in der Welt verriet ihm, wofiir
sein Wettstreit mit der Natur tiberhaupt gut sei.

Jeder seiner Kritiker weif3, dass das Experiment der »Moderne«
nicht einfach abgebrochen werden kann. Ein solches Vorhaben wiire
phantastisch; weder liefe sich die technokratische Welt der Gegen-
wart etwa in die hofische Welt des Barock riickverwandeln, noch
wollte kaum jemand auf die Erleichterungen verzichten, die mit
einem Leben unter den Bedingungen der modernen Industrie- und
Wissensgesellschaft verbunden sind. Zur Debatte steht nicht ein Ab-
bruch, sondern eine Korrektur des Experiments »Moderne«. Der
Nutzen moderner Technologien bleibt auflerhalb jeglichen Zweifels,
auch wenn man sich eingesteht, dass der moderne Mensch bei seinem
Versuch gestrauchelt ist, sich in dieser Welt wie ein Gott zu gebarden.

21 Mircea Eliade, The Forge and the Crucible, S. 144; vgl. S. 172 ff.

24



Der gestrauchelte Gott

Die Balance zwischen dem Kosmos und dem darin sich aufhaltenden
Menschen wurde von dessen Hybris gestort. Folglich wird sie auch
nicht primér durch irgendwelche Veridnderungen (so notwendig diese
auch sind) im Bereich jener technischen Mittel wiederhergestellt, die
der moderne Mensch zur Durchsetzung seiner Hybris ersann. Viel-
mehr fingt eine Korrektur des Experimentes »Moderne« mit einer
Neubesinnung des Menschen auf seine Stellung im Kosmos an.

»Wir tasten nach einem neuen Vokabular«, so schrieb der amerikanische
Soziologe Daniel Bell 1978 in der Zeitschrift Partisan Review, »dessen
Schliisselwort die Grenze zu werden scheint: eine Grenze fiir das Wachs-
tum, eine Grenze fiir die Ausbeutung der Umwelt, eine Grenze fiir die
Aufriistung, eine Grenze fiir die biologische Manipulation. Doch wenn
wir eine Reihe von Grenzen auf wirtschaftlichem und technischem Gebiet
zu errichten suchen, sollen wir da nicht auch eine Grenze fiir die Durch-
fiihrung all jener kulturellen Experimente zichen, die iiber die moralischen
Normen hinausgehen und sich auf das Damonische einlassen aus der Illu-
sion heraus, dass jede Erfahrung »kreativ« ist? Kénnen wir der Hybris eine
Grenze setzen?«?

Wie aber mag der moderne Mensch ein »kosmologisches Bewusst-
sein« wiedergewinnen? Claude Lévi-Strauss empfahl die von ihm in
die anthropologische Forschung eingefiihrte strukturalistische Me-

thode:

»Der Strukturalismus legt den Humanwissenschaften ein epistemologi-
sches Modell vor, das unvergleichlich tragfahiger ist als diejenigen, iiber
die sie zuvor verfiigten. Denn er entdeckt hinter den Dingen eine Einheit
und einen Zusammenhang, die die einfache Beschreibung der Tatsachen
nicht offenbaren kinnte. Indem er die Ebene der Betrachtung wechselt und
indem er iiber den empirischen Fakten die Beziehungen betrachtet, welche
diese vereinen, bestitigt der Strukturalismus, daf3 diese Beziehungen ein-
facher und besser einsichtig sind als die Dinge, zwischen denen sie bestehen.
Der Strukturalismus integriert den Menschen wieder in die Natur.«?

Und Nicola Chiaromonte appellierte an unsere bessere Einsicht apreés
le déluge:

2 Daniel Bell, »Modernism and Capitalism«, in: Partisan Review, vol. 45, New York,
1978 (http://theoria.art-zoo.com/from-modernism-and-capitalism-daniel-bell/, auf-
gerufen am 10. Jan. 2018).

» Claude Lévi-Strauss, Mythologiques, Bd. IV: L'Homme Nu, Paris: Plon 1971,
S. 614.

25



Der gestrauchelte Gott

»Nach den Katastrophen, die durch das Streben nach Weltherrschaft und
die Versuche, die Welt der Tyrannei einer einzigen Idee zu unterwerfen,
verursacht wurden, konnen wir nicht umhin, festzustellen, welch ein
Monstrum ein Mensch ist, der keine ihn selbst und alle anderen Dinge der
Schopfung transzendierende Ordnung anerkennt; der die elementare Tat-
sache nicht wahrhaben will, dass das Band, das ihn mit den anderen, das
heiffit mit der Gemeinschaft, verbindet, wichtiger und stirker ist als er
selbst, und noch wichtiger als er und die Gemeinschaft das Band zwischen
ihm, jedem einzelnen Ding und der Gesamtheit der Dinge, mag man sie nun
Natur, Kosmos oder wie immer nennen.«*

Aber was ist dieses »Band« zwischen allen Dingen und was ist der
Mensch, wenn er nicht Herr der Natur ist? Warum soll gerade die
strukturalistische und keine andere Methode dafiir geeignet sein, na-
tiirliche Beziehungen zwischen den Dingen zu erschlieffen? Und wie
soll das Verhalten der Menschen iibereinstimmen mit einer »Primar-
ordnung« der Welt, die von ihnen nicht einmal mehr wahrgenom-
men wird?

Der moderne Mensch wird so lange unempfinglich fiir die »Ein-
heit hinter den Dingen« sein, wie er an einer Bewusstseinsform fest-
hilt, die fiir ihn typisch ist: es fasziniert ihn alles, was neu, ausgefal-
len oder befremdend ist, und es langweilt ihn alles, was sich
wiederholt, was alltiglich oder seit langem vertraut ist.?> Das Experi-
ment der »Moderne« kann korrigiert werden, wenn der Wiederge-
winnung eines »kosmologischen Bewusstseins« nicht mehr jene Be-
wusstseinsformen entgegenstehen, die sich der moderne Mensch
gerade im Prozess seiner Konkurrenz mit dem Kosmos angeeignet
hat. Eine Auseinandersetzung mit der »Moderne« darf sich daher
nicht darauf beschrinken, Alternativen gegeniiber dem zu ent-
wickeln, was bisher fiir »modern« galt. Dann wiirde sie sich blof3 der
Abfolge jener intellektuellen »Moden« anschliefSen, die das Bewusst-
sein des modernen Menschen immer so schnell absorbiert, weil sie
ihm immer einmal wieder etwas »Neues« bieten.

Gegeniiber dieser Gefahr, in einen Zirkel intellektueller Moden
zu geraten, diirfte die Methode deutlich werden, die von einer Kritik
des Experimentes »Moderne« auch zu dessen Korrektur weiterfiihrt.
Sie erfordert eine Untersuchung in doppelter Hinsicht: a) ein Stu-
dium jener Bewusstseinsformen, die fiir die »Moderne« typisch sind,

24 Nicola Chiaromonte, Das Paradox der Geschichte, S. 172.
» Vgl. Adrian Marino, »Modernity and the Evolution of Literary Consciousness, in:
Diogenes, Spring 1972, Nr. 77, S. 110-137.

26



Der gestrauchelte Gott

und b) eine Erforschung jener Erfahrungen, aufgrund derer sich ein
»kosmologisches Bewusstsein« konstituiert. Ohne eine Kenntnis der
Bewusstseinsformen der »Moderne« bliebe unklar, was gegen die
Wiedergewinnung eines »kosmologischen Bewusstseins« ansteht
und was dieses tiberhaupt ersetzen soll. Umgekehrt ist ebenso wenig
klar, wie sich ein »kosmologisches Bewusstsein« aufbaut und was es
tiberhaupt beinhalten konnte. Es gibt nur eine Methode, um sich die-
ser doppelten Ungewissheit zu entledigen. Wir miissen noch einmal
den Weg abschreiten, den der moderne Mensch zuriickgelegt hat,
seitdem er mit dem Kosmos zu konkurrieren begann und sich dabei
mit jener kiinstlichen Welt umgab, die ihn heute von seiner natiir-
lichen Umwelt trennt. Wir sollten uns noch einmal vergegenwirti-
gen, wovon sich die »Moderne« geldst hat und was sie demgegeniiber
erreichen wollte. Erst dann wird es auch moglich sein, das Experiment
der »Moderne« zu korrigieren: dann, wenn wir nicht nur wissen, was
wir dabei gewonnen haben, sondern uns auch daran erinnern, was
uns dabei verlorenging.

27



Kapitel 2
Was ist Modernitat?

Denn vor nichts habe ich mich mein Leben lang mehr ge-
scheut, als allein weise zu sein, worin ich immer die gefihr-
liche Alternative sah, entweder Gott zu werden oder ein Narr.
Giambattista Vico, Vom Wesen und Weg

der geistigen Bildung

Die Vorstellung, dass man »modern« sei, ist in der europiischen Ge-
schichte ungefihr sechzehn Jahrhunderte alt. Damals, im Jahre 476
n. Chr,, erlosch das Westromische Reich, und sein ehemaliger Herr-
schaftsbereich wurde von den neuen Reichen der Westgoten, der Bur-
gunder oder der Ostgoten eingenommen. Es war dabei kaum zu er-
warten, dass die antike Kultur Roms in den neuen Germanenreichen
weitergepflegt wiirde — es sei denn, sie wiirde unter den neuen Vo-
raussetzungen wiederbelebt. Anlisslich dieses Vorhabens wurde von
Flavius Magnus Aurelius Cassiodorus (c. 484 — c. 585), Staatsmann,
Gelehrter und Geschichtsschreiber am Hofe Theodorichs des Grofden,
zum ersten Mal zwischen antiqui (»Alten«) und moderni (»Moder-
nen«) unterschieden.!

Cassiodor nannte seine Zeitgenossen die »Neueren«, weil er
glaubte, dass sich diesen die Aufgabe stellte, die Wissenschaft und
Kultur der »Altenc, also die réomische antiquitas, sich aus eigener
Anstrengung heraus unter den veridnderten Voraussetzungen wieder

1 Cassiodori Senatoris Variae, Hrsg. Theodor Mommsen, in: Monumenta Germaniae
Historica, Auctorum Antiquissimorum, Bd. XII, Berlin 1894, Buch III, Sekt. V (S. 81);
Buch III, Sekt. LI (S. 138-139); Buch V, Sekt. V (S. 146-147). — Zu Cassiodor vgl.
Heinz Lowe, Von Cassiodor zu Dante, Berlin: De Gruyter, 1973, das Kapitel »Cassio-
dor, S. 11-32; Keno Backer, »Cassiodorus, Flavius Magnus Aurelius (Cassiodor)«, in;
Der Neue Pauly Supplemente I Online —Bd. 2: Geschichte der antiken Texte: Autoren
— und Werklexikon, Hrsg. Manfred Landfester, Brigitte Egger, online: http://dx.doi.
org/10.1163/2452-3054_dnpo2_COM_0053 (aufgerufen am 8.Jan. 2018). — Vgl.
zum Weiteren: Elisabeth Géssmann, Antiqui und Moderni im Mittelalter. Eine ge-
schichtliche Standortbestimmung, Miinchen: Schoningh 1974 (mit ausf. Bibl.); Hans
Steffen (Hrsg.), Aspekte der Modernitit, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1965.

28



	Outline placeholder
	Die mentale Revolution hin zur Modernität
	Der Wandel in der Welterfahrung: Franziskus von Assisi und Pascal
	Was bedeutet »Kosmos«?
	Die christliche Entgöttlichung des Kosmos
	Die Entfaltung der modernen Idee von der »Natur«
	Die operative Naturphilosophie der Moderne
	Vom Kosmos zur »Natur«
	Die Welt der »Natur«
	Das Paradox der modernen Welterfahrung: wirklich und doch auch unwirklich
	Die Ratlosigkeit Newtons
	Vereinseitigung des Erfahrens – Partielle Sprachlosigkeit
	Die Herrschaft des Menschen über die Natur: Zur Genealogie eines Motivs
	Das Motiv zum Experiment der Moderne
	Die Vortrefflichkeit des Menschen
	Eine entscheidende Debatte über die Würde und das Elend des Menschen
	Der Mensch: »Gottes allerfeinstes Geschöpf« (Der Ackermann). – »Alles ist eitel, eine Krankheit der Seele« (Der Tod)
	Die Kritik des Todes am gegenwärtigen Zeitalter
	Die Apotheose des Menschen
	Eine Verwirrung der Gedanken: Die Hypertrophie menschlicher Anmaßung in der unbeschränkten Freiheit der menschlichen Einbildungskraft
	Das Reich des Menschen
	Die Konkurrenz zwischen Mensch und Natur
	Wissenschaft als Instrument der Naturbeherrschung
	Die Verwandlung der Natur durch die wirklichkeitsstiftende Macht des Menschen
	Die unbeschränkbare Macht des Menschen
	Zwei Arten einer Geschichte der Moderne
	Zur Phänomenologie des modernen Bewusstseins
	Zur Phänomenologie der modernen Lebenswelt
	Religion und Modernität
	Modernität im Bereich der Ökonomie
	Modernität in der Literatur
	Modernität im Bereich der Architektur
	Bewusstsein der Modernität und Modernität der Gesellschaft
	Existenz im Chaos
	Die Differenz zwischen »Geschichte I« und »Geschichte II«
	Die Divergenz zwischen Kultur und Zivilisation
	Der Verlust gemeinsamer Überzeugungen oder: Der Zerfall der menschlichen Welt
	Die Krise des Ich
	Entgrenzung und Imagination
	Die intellektuelle Konstituierung eines Klimas der Gewalt
	Der einzuhegende Mensch
	Ihre Körper umfangen und bestimmen die Menschen
	Souveräne Existenz, das heißt Freiheit – in der Figuration der Vielen
	Eins in der Vielheit – und Grenzen in der Sache
	Gesetze herrschen, und nicht Menschen
	Die Mechanik des Regierens


