Theo Piegler (Hg.)
Das Fremde im Film



IMAGO

Psychosozial-Verlag




Theo Piegler (Hg.)

Das Fremde im Film

Psychoanalytische Filminterpretationen

Mit Beitragen von Hannes Konig,
Theo Piegler und Gabriele Ramin

Psychosozial-Verlag



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Originalausgabe
© 2012 Psychosozial-Verlag
Walltorstr. 10, D-35390 GiefSen
Fon: 0641-969978-18; Fax: 0641-969978-19
E-Mail: info@psychosozial-verlag.de
www.psychosozial-verlag.de
Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf
in irgendeiner Form (durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet,
vervielfaltigt oder verbreitet werden.
Umschlagabbildung: Stanistaw Ignacy Witkiewicz: »Selbstportrait«, 1910
Umschlaggestaltung & Satz: Hanspeter Ludwig, Wetzlar
www.imaginary-world.de
Druck: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN 978-3-8379-2216-5



Inhalt

Einleitung

Uber das Fremde in uns, in unserem Alltag und im Film

Theo Piegler

Der Exorzist
(Regie: William Friedkin, USA 1973)
Hannes Kénig

Enter the Matrix

(Regie: Andy & Larry Wachowski, USA 1999, 2002, 2003)

Hannes Kénig

Die Twilight-Reihe

(Twilight - Bis(s) zum Morgengrauen;

Regie: Catherine Hardwicke, USA 2008;
New Moon - Bis(s) zur Mittagsstunde;
Regie: Chris Weitz, USA 2009;

Eclipse - Bis(s) zum Abendrot;

Regie: David Slade, USA 2010;

Breaking Dawn — Bis(s) zum Ende der Nacht;
Regie: Bill Condon, USA 2010)

Hannes Kénig

Das Bildnis des Dorian Gray
(Regie: Oliver Parker, GroRBbritannien 2009)
Hannes Kénig

Das geheime Fenster

(Regie: David Koepp, USA 2004)
Hannes Kénig

21

39

57

77

91



Inhalt

Eyes Wide Shut
(Regie: Stanley Kubrick, USA 1999)
Theo Piegler

Casablanca
(Regie: Michael Curtiz, USA 1942)
Theo Piegler

Three Seasons
(Regie: Tony Bui, USA/Vietnam 1999)
Theo Piegler

Gran Torino

(Regie: Clint Eastwood, USA/Deutschland/Australien 2008)
Theo Piegler

Die Fremde
(Regie: Feo Aladag, Deutschland 2010)
Theo Piegler

Der seltsame Fall des Benjamin Button
(Regie: David Fincher, USA 2008)
Gabriele Ramin

Autoren

107

127

141

157

167

185

199



Einleitung
Uber das Fremde in uns, in unserem Alltag und im Film

Theo Piegler

»]e est un autre.«
Arthur Rimband
(zit.n. Fowlie 2005, S. 374)

»Le je n’est pas le moi.«
Jacques Lacan
(zit. n. Eymann 2009, S. 101)

Das Fremde ist allgegenwirtig. Wir sind permanent mit ihm konfrontiert,
so wie unsere Projektions- und Identifikationsfiguren im Film, also un-
sere »Filmhelden«. Im giinstigsten Fall 16st das Fremde Faszination und
Neugier aus (z.B. Same same but different; Regie: Detlev Buck, 2009),
im unglnstigsten Angst, Ablehnung und Bekimpfung (z.B. Wuz; Regie:
Feo Aladag, 2006). Das Vertraute, Bekannte, »Heim«-liche (im Sinne von
heimisch) schenkt Sicherheit. Das Unvertraute, Unbekannte aber wird als
fremd, oft genug auch als unheimlich und furchteinfl6flend erlebt. Alles,
was von der gewohnten Norm abweicht, weckt unsere Aufmerksambkeit,
denn es konnte eine Gefahrenquelle signalisieren. Diese archaischen
Reaktionsmuster sind in uns allen tief verwurzelt. Gerade fiir den hilflos
geborenen Saugling spielt deshalb eine Sicherheit spendende Basis eine
zentrale Rolle, die tiber die Entwicklung von Urvertrauen fiir das Zu-
rechtkommen in der Erwachsenenwelt unabdingbar ist. Nur wenn eine
sichere Bindungserfahrung verinnerlicht ist, kann sich das ebenfalls ange-
borene motivationale System der Freude am Erkunden von Fremdem und
Unbekanntem, also das explorative Verhalten, ungestort entfalten (z.B.
Sieben Jahre in Tibet; Regie: Jean-Jacques Annaud, 1997)! Schwindet die
subjektive Sicherheit — aus welchen Griinden auch immer —, mutiert fiir
das Subjekt das Fremde zum Bedrohlichen (z.B. Shining; Regie: Stanley
Kubrick, 1980). Es handelt sich um einen regressiven Vorgang, den man
folgendermaflen verstehen kann: Es gibt — nach Meinung der Kleinianer —
in der frithkindlichen Entwicklung eine Phase, in welcher der Siugling

7



Theo Piegler

bzw. das Kleinkind versucht, das Bild der Mutter ebenso wie das Bild von
sich selbst von bosen, angsterregenden Anteilen freizuhalten. Das Abge-
spaltene stellt, folgt man dem Ethnopsychoanalytiker Erdheim, ein frithes
inneres Bild des Fremden dar, das von ihm als »Fremdenreprisentanz«
bezeichnet wird. Das Eigene werde so zum Guten und das Fremde zum
Bosen. Erdheim bezeichnete diese unsere frithe Fremdenreprisentanz als
unser personliches Monsterkabinett (Erdheim 1992, S. 733).

Natiirlich muss das Fremde nicht immer zur Projektionsfliche fir
das Bose werden, es taugt ebenso zur Idealisierung. Ein Beispiel fir
unterschiedliche Projektionen bietet der Blick auf die Stidseeinsulaner.
In den zurtickliegenden Jahrhunderten waren sie fiir manche Europder
primitive Kannibalen, fiir andere aber, wie den Naturforscher Georg
Forster, der James Cook auf einer seiner Weltumsegelungen begleitete,
oder den Maler Paul Gauguin »edle Wilde«, die dem Paradies (noch)
ganz nahe waren.

Ohne das Fremde geht es im Leben nicht: Wir haben es mit einer
Dialektik zu tun, die ein solches Ausmaf§ erreichen kann, dass es eines
Titanen wie Atlas bediirfte, sie zu schultern. Der Frankfurter Psychoana-
lytiker S. Mentzos spricht in diesem Zusammenhang von der Bipolaritit,
die allem Leben innewohnt, von der Zelle bis zur Psyche, wobei sich
bei letzterer subjekt- und objektbezogene Strebungen gegentiberstehen.
Gelingt kein gutes Zusammenspiel, dann entstehen uniiberwindliche
Gegensitze, die sich in den Kontrasten von Eremitenleben versus Salon-
Lowen-Dasein, Schwarz-Weif3-Denken oder Freund-Feind-Schemata
widerspiegeln konnen. Das Duale, das Symbiotische, das der Polaritit
Beraubte, das Spannungsfreie bedeutet fiir sich Stillstand und Tod. Nicht
ohne Grund spricht man im Franzosischen vom »petit mort«, wenn sich
die sexuellen Spannungen der Partner im Orgasmus entladen haben.
Entwicklung, d.h. Lebendigkeit erwachst immer aus der Differenz, dem
mit dem Fremden gleichzusetzenden Dritten. So ist die Rolle des Vaters
in der 6dipalen Triangulierung zu verstehen und so erscheint firr die in
sich gebundene Herkunftsfamilie der frisch gewahlte Ehepartner. Er ist
ein Fremder, der in eine vertraute, genetisch determinierte familidre Welt
eindringt. »Als Sexualpartner wird uns der Fremde durch das Inzesttabu
geradezu aufgezwungen. Heirat kann [...] als Versuch verstanden werden,
das Fremde zu integrieren, um so eine Weiterentwicklung zu gewahr-



Einleitung

leisten« (Heiland 2011, S. 107). Hier deutet sich eine Entwicklungslinie
an, die Freud in seiner Kulturtheorie verabsolutiert. Ohne »Zerstorung«
der vertrauten familidren Situation — bei Freud: Vatermord — keine Ent-
wicklung. Es muss Platz geschaffen werden fiir das Neue, das zunichst
einmal fremd ist. Wird es vertraut, dann, so Hermann Hesse in seinem
Stufen-Gedicht, droht Erschlaffen. Nur das wiederum Fremde hilt den
Lebensprozess in Gang. In diesem Sinne verkorpert auch die Zukunft
das Fremde.

Wir begegnen dem Fremden in sehr unterschiedlicher Gestalt: ein-
mal als dem Fremden in der eigenen Person (das »eigene Fremde«) und
zum anderen — polar dazu — als dem Fremden im Auflen (das »fremde
Fremde«). Natiirlich gibt es das Phinomen »fremd« auch im intermedi-
aren Raum zwischen diesen beiden Polen, dann spiirt die Person etwas
vom Fremden in sich, aber auch in der Umgebung. Die Psychoanalytike-
rin Eveline List verwendet den Begriff des »eigenen Fremden« ebenfalls.
Sie schreibt: »Der Analytiker muss fahig sein, das Fremde, Misssymbo-
lisierte, Unertragliche (3-Elemente nach Bion) des Analysanden aufzu-
nehmen, es als eigenes Fremdes [Hervorh. d. Verf.] behalten zu konnen
und [...] so zu verarbeiten, dass der Analysand sich mit diesem Fremden
vertraut machen und es sich dann als nun Vertrautes oder als eigenes
Fremdes zu eigen machen kann.« Den Begriff des »fremden Fremden«
verwendet — in ganz anderem Zusammenhang, aber duferst treffend -
Wogatzke (2006, S. 24): »Ein zu fremdes Fremdes [Hervorh. d. Vert.]
erzeugt Xenophobie.« Zirfas und Jorissen (2007, S. 138f.) sprechen von
dem Nimlichen als dem »eigenen Anderen« und dem »fremden Ande-
ren«. In Anlehnung an Freud benennen sie in diesem Kontext sieben
beingstigende und darum mit dem Label »fremd« etikettierte — und wenn
dies nicht ausreichend ist — subjektiv oft der Verdringung anheimfallende
Konfigurationen: Kastration (Abtrennung), Differenzlosigkeit von Leben
und Tod, Doppelgangertum, Intentionalitat des Bosen, Tod, Wahnsinn
und das weibliche Genitale. Sie alle werden dem Leser im vorliegenden
Buch in der einen oder anderen Form immer wieder begegnen.

Das »eigene Fremde« manifestiert sich in Triumen und Fehlleistungen,
aber auch in tiefen Abgriinden, die sich — oft durch duflere Ereignisse
getriggert — im eigenen Seelenleben auftun konnen. Gemeint ist damit das
Fremde in Form unseres Unbewussten. Freud sah in der Tatsache, dass



Theo Piegler

wir oft »nicht Herr im eigenen Haus« sind, die dritte groffe Krinkung
des Menschengeschlechts. Kopernikus hatte uns mit seiner heliozen-
trischen Weltsicht die erste und Darwin mit seiner Degradierung des
Menschen zum Produkt evolutionirer Prozesse die zweite beschert.
Kubricks Meisterwerke Shining oder Eyes Wide Shut handeln in meis-
terhafter Darstellung vom Fremden in uns.

Untrennbar damit verbunden ist das hochambivalent besetzte Fremde,
nach dem all jene Menschen im Aufleren suchen, denen es als Kindern
nicht vergonnt war, sich im Glanz des Auges ithrer Mutter — heute wiirde
man sagen: ihrer Caregiver — bedingungslos widerspiegeln zu konnen.
Markierte Spiegelung hat unzureichend stattgefunden. Sah man frither
Narzissmus im Sinne von Caravaggios Narziss-Bild als Selbstverliebtheit
an und den Narzissten als einen, der allein sich selbst bespiegeln und nur
sein Echo horen will, hat sich der Blickwinkel heute griindlich verindert.
Moderne Psychoanalyse (ein Vertreter ist z.B. M. Altmeyer) vertritt,
gestlitzt auf neue wissenschaftliche Erkenntnisse, den Standpunkt, dass
der Narzisst ein Leben lang versucht, das Gegeniiber, das er nie hatte, mit
allen Mitteln zu finden, es auf sich aufmerksam zu machen und fiir sich zu
gewinnen (»Suche nach Bewunderung«). Kann er das nicht erreichen oder
macht ihm dieses Fremde zu grofle Angst, bleibt ihm nur der Riickzug
auf sich selbst. Das oft verzweifelte Ringen, das sich in den Lebenslaufen
narzisstisch verwundeter Menschen widerspiegelt, hat in Filmen wie Das
Bildnis des Dorian Gray (Regie: Oliver Parker, 2009) oder Matchpoint
(Regie: Woody Allen, 2005) seinen Niederschlag gefunden.

Das Fremde kann auch ganz im Auflen verortet werden (das »fremde
Fremde«). Ein klassisches Beispiel bietet Antoine de Saint-Exupéry in
seinem im Zweiten Weltkrieg herausgegebenen Buch Der kleine Prinz.
Auf einem fernen Planeten macht der fir das Buch namengebende Prinz
die Bekanntschaft eines ihm unbekannten Tieres. Es ist ein Fuchs. Er
mochte mit thm spielen, aber, erklart thm der Fuchs, »ich kann nicht
mit dir spielen, ich bin noch nicht gezihmt!« Der kleine Prinz weif}
nicht, was »zahmen« bedeutet. Der Fuchs erklart es ihm: »Das ist eine in
Vergessenheit geratene Sache [...]. Es bedeutet: sich »vertraut machen««.
Da der kleine Prinz nicht gleich versteht, fahrt der Fuchs fort: »Du bist
fir mich noch nichts als ein kleiner Knabe, der hunderttausend kleinen
Knaben véllig gleicht. Ich brauche dich nicht, und du brauchst mich

10



Einleitung

ebenso wenig. Ich bin fir dich nur ein Fuchs, der hunderttausend Fiich-
sen gleicht. Aber wenn du mich zahmst, werden wir einander brauchen.
Du wirst fiir mich einzig sein in der Welt. Ich werde fir dich einzig sein
in der Welt ...« Der Fuchs wird geradezu schwirmerisch: »Mein Leben
ist eintonig. Ich jage Hiihner, die Menschen jagen mich. Alle Hihner
gleichen einander, und alle Menschen gleichen einander. Ich langweile
mich also ein wenig. Aber wenn du mich zihmst, wird mein Leben wie
durchsonnt sein. Ich werde den Klang deines Schrittes kennen, der sich
von allen anderen unterscheidet. Die anderen Schritte jagen mich unter
die Erde. Der deine wird mich wie Musik aus dem Bau locken. Und
dann schau! Du siehst da driiben die Weizenfelder? Ich esse kein Brot.
Fiir mich ist der Weizen zwecklos. Die Weizenfelder erinnern mich an
nichts. Und das ist traurig. Aber du hast weizenblondes Haar. Oh, es
wird wunderbar sein, wenn du mich einmal gezahmt hast! Das Gold der
Weizenfelder wird mich an dich erinnern. Und ich werde das Rauschen
des Windes im Getreide liebgewinnen [...]. Wenn du einen Freund willst,
so zahme mich!« »Was muf} ich da tun?«, sagte der kleine Prinz. »Du
musst sehr geduldig sein«, antwortete der Fuchs. »Du setzt dich zuerst
ein wenig abseits von mir ins Gras. Ich werde dich so verstohlen, so aus
dem Augenwinkel anschauen, und du wirst nichts sagen. Die Sprache
ist die Quelle der Missverstindnisse. Aber jeden Tag wirst du dich ein
bisschen niher setzen konnen ...« (Saint-Exupéry 1984, S. 651.).

Die anrtihrende Szene fiihrt eindrucksvoll vor Augen, wie die Inte-
gration des »fremden Fremden« gelingen kann: Es ist ein von Respekt
und Interesse am je anderen getragener vielschichtiger Prozess, der Zeit
braucht.

Prototyp des Fremden sind in unserem alltiglichen Leben die Mi-
granten, die uns durch ithre mehr oder weniger unbekannten Sitten,
Gebriuche, Umgangsformen und Bekleidungsgewohnheiten irritieren
konnen. Sie sind auf der Suche nach Inklusion in unsere Gesellschaft.
Auf der basalen Ebene, nimlich der individuellen, kann das nur in einem
Prozess gelingen, wie er Saint-Exupéry beim Verfassen seines Buches vor-
schwebte. Das Gegenteil, naimlich das Aufflammen todlicher Gefahren,
die mit der Begegnung der Kulturen verbunden sein kénnen, wird uns
im Film Die Fremde (Regie: Feo Aladag, 2010) in erschiitternder Weise
vor Augen gefiihrt.

11



Theo Piegler

Die Verortung von Inhalten, die in hochstem Mafle bedngstigen, im
Auflen — also externalisierte Auseinandersetzung mit dem »fremden
Fremden« — finden wir im Katastrophenfilm (z.B. The day after tomor-
row; Regie: Roland Emmerich, 2004) und im Science-Fiction-Film (z.B.
A space Odysee; Regie: Stanley Kubrick, 2001). Hier geht es um eine mehr
oder weniger Furcht erregende Zukunft und den Umgang damit. Eine
zum Horror gesteigerte unheimliche Angst thematisiert das gleichnamige
Filmgenre, welches sich im Sinne der Mutprobe bei Jugendlichen und
Jungerwachsenen grofier Beliebtheit erfreut (z.B. Hostel; Regie: Eli Roth,
2005). Auch der Kriminalfilm verortet das Beingstigende im Auflen. Er
erzeugt nicht nur Angstlust, sondern lisst den Zuschauer zu guter Letzt
an der Verbrechensaufklirung teilhaben. In diesem Kontext sind auch
der »film noir« und »neo noir« zu nennen (z.B. Shutter Island; Regie:
Martin Scorsese, 2010). Der klassische Western verfolgt ein dhnliches
Muster (z.B. Spiel mir das Lied vom Tod; Regie: Sergio Leone, 1968).

Im Folgenden will ich den roten Faden weiterspinnen, indem ich in
die Filme, die in diesem Buch unter psychoanalytischem Aspekt betrach-
tet werden, einfithre. Den Auftakt macht Friedkins Der Exorzist, ein
Horrorfilm-Klassiker, der — blasphemischer geht es kaum — am zweiten
Weihnachtsfeiertag des Jahres 1973 in die amerikanischen Kinos kam.
Er beruht auf einem zwei Jahre zuvor erschienenen Roman von William
Peter Blatty, welcher auch das Drehbuch des Filmes verfasste. Inspiriert
wurde er durch eine Teufelsaustreibung, die 1949 in den USA ganz offi-
ziell vorgenommen worden war und tber die die Washington Post seiner
Zeit (20.8.1949) ausfuhrlich berichtet hatte. Blatty, damals noch Student,
hat dieser Bericht nicht mehr losgelassen. Der Film, der mit zahlreichen
Preisen und Oscars ausgezeichnet wurde, war so erfolgreich, dass 1977
eine erste Fortsetzung Exorzist II — Der Ketzer in die Kinos kam, 1990
eine zweite Fortsetzung Der Exorzist [I1] und 2004 ein Prequel zur bis-
herigen Filmreihe mit dem Titel Exorzist: Der Anfang des Bisen. Das
»Bose« und seine Vertreibung haben also bis heute Hochkonjunktur.
So trifft Hannes Konig mit seiner Filmanalyse ins Schwarze. Es geht
ganz zentral um das Fremde — hier das Bose, ja Teuflische — in uns (»das
eigene Fremde«), all das, was im Unbewussten unserer Seele lauert. Wenn
Hannes Konig — auf den ersten Blick vielleicht befremdlich, fiir ortho-
doxe Psychoanalytiker moglicherweise sogar mehr als das — Parallelen

12



Einleitung

zwischen exorzistischen Handlungen und frithen psychoanalytischen
Praktiken sieht, so hat er nach unserem heutigen Kenntnisstand recht,
denn einerseits hatte die psychoanalytische Gemeinschaft tiber Jahrzehnte
klerikal anmutende Strukturen und andererseits haben auch Schamanen
mit ithrem Tun eine gewisse Erfolgsquote (Frank 1997)! Seit Wampolds
grofler Metaanalyse tiber die Erfolgskriterien von Psychotherapien (2001)
wissen wir, dass die Beziehung (zwischen Therapeut und Patient) weit
grofleres Gewicht hinsichtlich des Behandlungserfolgs hat als die ange-
wendete psychotherapeutische Technik. Wampold spricht vom Dodo-
Verdikt, was mit Bezug auf unterschiedlichste psychotherapeutische
Techniken meint »everyone has won and all must have prizes«, wie es
bei Alice im Wunderland heiflt. Der Erfolg der Exorzisten-Film-Serie
macht deutlich, wie sehr Menschen sich danach sehnen, mit dem Frem-
den in sich, also ihrem Unbewussten, ins Reine zu kommen. Natiirlich
bleibt das ohne psychoanalytische Erfahrung in der Regel ein »frommer«
Wunschtraum.

Enter the Matrix — auch Name eines auf der Matrix-Filmserie basie-
renden Computerspiels — meint die Trilogie, der sich Konig im folgenden
Kapitel zuwendet. Der erste dieser drei US-amerikanischen Science-
Fiction-Kultfilme kam 1999 unter dem Namen The Matrix in die Kinos,
2003 folgten die Fortsetzungsfilme Matrix Reloaded und Matrix Revolu-
tions. Die Drehbticher schrieben die Wachowski-Briider, die auch Regie
fihrten. Die Filme erhielten Oscars und zahlreiche weitere Auszeichnun-
gen. Vordergriindig spielen die Filme mit unserem Misstrauen gegentiber
einer immer stiarker von Computertechnologie und Medien beherrschten
Welt, wobei die Filme zahlreiche Anleihen und Anspielungen in Bezug
auf Mythologie und Religion machen. Der Fantasie wird freier Lauf
gelassen, so auch bei der Frage, ob die beiden polnisch-stimmigen US-
Amerikaner Larry und Andy Wachowski noch Briider sind oder nach
einer moglicherweise statt gehabten Geschlechtsumwandlung von Larry
nun Geschwister. Oder spielt Crossdressing eine Rolle? Jedenfalls findet
man auf der Internetseite der Produktionsfirma (X-Filme GmbH) ihres
letzten, in Berlin gedrehten Filmes Der Wolkenatlas (2011), neben Tom
Tykwer Andy Wachowski und eine Lana als Drehbuchschreiber und
Regisseure. Von Larry ist nicht mehr die Rede. Das Fremde ist in dieser
Serie offenkundig, wobei es dem Protagonisten, Thomas Anderson, nicht

13



Theo Piegler

nur gelingt, einen Weg aus der futuristischen, maschinengesteuerten Welt
zu finden, sondern auch eine personliche Entwicklung zu machen und
zwar ganz wesentlich dadurch, dass er sein ihm anfangs fremdes Unbe-
wusstes erkundet und dessen Triebkrafte als zu thm gehorig akzeptiert.
Anschaulich schildert Hannes Konig die Reifungsschritte Andersons und
vergleicht diese mit dem Weg, den die vom Teufel besessene Protagonistin
des ersten Films, Regan MacNeil, gegangen ist. Ihr ist es nicht gelungen,
ihre ihr fremden Selbstanteile zu integrieren.

Im nichsten Beitrag bringt uns Hannes Konig anhand der Twilight-
Film-Tetralogie das vielen fremde Phinomen des Vampirismus nahe.
Die Filme beruhen auf den Romanen der bekennenden Mormonin und
Jugendbuchautorin Stephenie Meyer, die zwischen 2005 und 2008 er-
schienen. Im letztgenannten Jahr begann auch die Verfilmung der Serie
in den USA. Twilight — Bis(s) zum Morgengranen kam Anfang 2009
in Deutschland in die Kinos, der zweite Teil (New Moon — Bis(s) zur
Mittagsstunde) im Herbst des gleichen Jahres, der dritte Teil (Eclipse
— Bis(s) zum Abendrot) war im Folgejahr zu sehen und der vierte Teil
(Breaking Dawn — Bis(s) zum Ende der Nacht) ist im November 2011 in
Deutschland in den Kinos angelaufen. Hannes Konig entlarvt den — hier
modernen — Vampirismus in tiberzeugender Weise als ein narzisstisches
Phanomen. Die beeindruckenden Besucherzahlen kann man vielleicht
als Ausdruck unserer gesellschaftlichen Verfassung (»Ego-Gesellschaft«;
vgl. Richter 2003 u. Mayer 2005) betrachten. Was auf den ersten Blick
so fremd und befremdlich erscheint, entpuppt sich in der Analyse von
Hannes Konig als »Symbol fiir Regression in infantile, pranatale Voll-
kommenbheit«, mit der die Auseinandersetzung mit einer erwachsenen
Realitit umgangen werden soll. An dieser Stelle muss daran erinnert
werden, dass es natiirlich die Eltern sind, die ihren Kindern nicht das
erforderliche Riistzeug mit auf den Weg gegeben haben. Unwillkiirlich
muss man an den kleinen Odipus denken, der von seinen Eltern anstatt
Zuwendung Aussetzung erfuhr. Ist an die Stelle letzterer heute der auf
den ersten Blick natiirlich viel humanere Krippenplatz fiir Babys getre-
ten? Der Spiegel titelte im September 2008 sehr treffend: »Wieviel Mutter
braucht das Kind?« Eine Frage, die unter allen Lebewesen dieser Erde
nur wir Menschen stellen. Aus Opfern werden via Identifikation mit
dem »Aggressor« spiter Tater. Das »eigene Fremde« und das »fremde

14



Einleitung

Fremde« bleiben fiir Vampire, wie ihre narzisstisch geprigten humanen
Ebenbilder, letztlich Biicher mit sieben Siegeln, kann doch das erforder-
liche Riistzeug zur Entschliisselung nur im intersubjektiven Austausch
gewonnen werden.

Auch die nichste Filminterpretation von Hannes Konig beschaftigt
sich mit einer Spielart des Narzissmus, nimlich dem Doppelgingermotiv
in Gestalt eines Bildnisses, das sich — gerade in psychischen Belastungs-
situationen — hervorragend fir entlastende Externalisierungsprozesse
eignet. Untersuchungsgegenstand ist Das Bildnis des Dorian Gray in der
Verfilmung von Oliver Parker aus dem Jahr 2009. Vor dem Englinder
Parker haben sich bereits mehr als 15 andere Regisseure an dem Stoff
versucht. Der Film beruht auf dem gleichnamigen Roman — dem ein-
zigen — des irischen Schriftstellers Oscar Wilde und ist in seiner ersten
Fassung 1890 erschienen. Der Wilde-Biograf Hesketh Pearson (1978,
S. 145) schreibt, dass Wilde Mitte der 1880er Jahre regelmifiig das Atelier
des Malerfreundes Basil Ward besucht hitte und dort die Anregung zu
seinem Roman bekommen habe. 1884 habe Ward einen sehr attraktiven
jungen Mann portratiert. Wilde, der homosexuell war, soll beim Anblick
dieses Adonis geduflert haben, wie furchtbar er es finde, dass dieser altern
werde. Ward verlieh daraufhin seinem Wunsch Ausdruck, dass doch sein
Bild anstelle des Jinglings altern moge! Bildnis und Realperson erweisen
sich im Roman wie im Film als Teile ein und derselben Person, sodass
die Zerstorung des Bildes auch den Tod Dorian Grays bedeutet. Bei der
zugrunde liegenden mythischen Figur des Narziss war es nicht anders,
er ertrank, als er sein liebreizendes Spiegelbild im Wasser umfangen
wollte.

In seiner Interpretation des Thrillers Das geheime Fenster aus dem
Jahr 2004 befasst sich Hannes Konig mit einer tiber das Narzisstische
deutlich hinausgehenden, schweren strukturellen — gemeint ist die Selbst-
Struktur - Storung, die sich symptomatisch als dissoziative Identitatssto-
rung in einer sehr belastenden Lebenskrise manifestiert. Hier haben wir
es ganz konkretistisch mit einem Doppelganger zu tun: Der Protagonist
des Filmes ist sowohl der Schriftsteller Mort Rainey als auch der seltsame
John Shooter, der Rainey beschuldigt, seine Erzahlung Das geheime
Fenster abgekupfert zu haben. Der Film basiert auf Stephen Kings gleich-
namiger Novelle (1991). Geistreich und einfithlsam untersucht Hannes

15



