
Theo Piegler (Hg.)
Das Fremde im Film



Psychosozial-Verlag
imago



Psychosozial-Verlag

Theo Piegler (Hg.)

Das Fremde im Film
Psychoanalytische Filminterpretationen

Mit Beiträgen von Hannes König,  
Theo Piegler und Gabriele Ramin



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten 
sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Originalausgabe
© 2012 Psychosozial-Verlag 

Walltorstr. 10, D-35390 Gießen
Fon: 0641-969978-18; Fax: 0641-969978-19

E-Mail: info@psychosozial-verlag.de
www.psychosozial-verlag.de

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil des Werkes darf 
in irgendeiner Form (durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren) 

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert 
oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet, 

vervielfältigt oder verbreitet werden.
Umschlagabbildung: Stanisław Ignacy Witkiewicz: »Selbstportrait«, 1910

Umschlaggestaltung & Satz: Hanspeter Ludwig, Wetzlar
www.imaginary-world.de

Druck: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany

ISBN 978-3-8379-2216-5



5

Inhalt

Einleitung	 7
Über das Fremde in uns, in unserem Alltag und im Film
Theo Piegler

Der Exorzist	 21
(Regie: William Friedkin, USA 1973)
Hannes König

Enter the Matrix	 39
(Regie: Andy & Larry Wachowski, USA 1999, 2002, 2003)
Hannes König

Die Twilight-Reihe	 57
(Twilight – Bis(s) zum Morgengrauen;  
Regie: Catherine Hardwicke, USA 2008;  
New Moon – Bis(s) zur Mittagsstunde;  
Regie: Chris Weitz, USA 2009;  
Eclipse – Bis(s) zum Abendrot;  
Regie: David Slade, USA 2010;  
Breaking Dawn – Bis(s) zum Ende der Nacht;  
Regie: Bill Condon, USA 2010)
Hannes König

Das Bildnis des Dorian Gray	 77
(Regie: Oliver Parker, Großbritannien 2009)
Hannes König

Das geheime Fenster	 91
(Regie: David Koepp, USA 2004)
Hannes König



6

Inhalt

Eyes Wide Shut	 107
(Regie: Stanley Kubrick, USA 1999)
Theo Piegler

Casablanca	 127
(Regie: Michael Curtiz, USA 1942)
Theo Piegler

Three Seasons	 141
(Regie: Tony Bui, USA/Vietnam 1999)
Theo Piegler

Gran Torino	 157
(Regie: Clint Eastwood, USA/Deutschland/Australien 2008)
Theo Piegler

Die Fremde	 167
(Regie: Feo Aladağ, Deutschland 2010)
Theo Piegler

Der seltsame Fall des Benjamin Button	 185
(Regie: David Fincher, USA 2008)
Gabriele Ramin

Autoren	 199



7

Einleitung
Über das Fremde in uns, in unserem Alltag und im Film

Theo Piegler

»Je est un autre.«
Arthur Rimbaud

(zit.n. Fowlie 2005, S. 374)

»Le je n’est pas le moi.«
Jacques Lacan

(zit.n. Ermann 2009, S. 101)

Das Fremde ist allgegenwärtig. Wir sind permanent mit ihm konfrontiert, 
so wie unsere Projektions- und Identifikationsfiguren im Film, also un-
sere »Filmhelden«. Im günstigsten Fall löst das Fremde Faszination und 
Neugier aus (z.B. Same same but different; Regie: Detlev Buck, 2009), 
im ungünstigsten Angst, Ablehnung und Bekämpfung (z.B. Wut; Regie: 
Feo Aladağ, 2006). Das Vertraute, Bekannte, »Heim«-liche (im Sinne von 
heimisch) schenkt Sicherheit. Das Unvertraute, Unbekannte aber wird als 
fremd, oft genug auch als unheimlich und furchteinflößend erlebt. Alles, 
was von der gewohnten Norm abweicht, weckt unsere Aufmerksamkeit, 
denn es könnte eine Gefahrenquelle signalisieren. Diese archaischen 
Reaktionsmuster sind in uns allen tief verwurzelt. Gerade für den hilflos 
geborenen Säugling spielt deshalb eine Sicherheit spendende Basis eine 
zentrale Rolle, die über die Entwicklung von Urvertrauen für das Zu-
rechtkommen in der Erwachsenenwelt unabdingbar ist. Nur wenn eine 
sichere Bindungserfahrung verinnerlicht ist, kann sich das ebenfalls ange-
borene motivationale System der Freude am Erkunden von Fremdem und 
Unbekanntem, also das explorative Verhalten, ungestört entfalten (z.B. 
Sieben Jahre in Tibet; Regie: Jean-Jacques Annaud, 1997)! Schwindet die 
subjektive Sicherheit – aus welchen Gründen auch immer –, mutiert für 
das Subjekt das Fremde zum Bedrohlichen (z.B. Shining; Regie: Stanley 
Kubrick, 1980). Es handelt sich um einen regressiven Vorgang, den man 
folgendermaßen verstehen kann: Es gibt – nach Meinung der Kleinianer – 
in der frühkindlichen Entwicklung eine Phase, in welcher der Säugling 



8

Theo Piegler

bzw. das Kleinkind versucht, das Bild der Mutter ebenso wie das Bild von 
sich selbst von bösen, angsterregenden Anteilen freizuhalten. Das Abge-
spaltene stellt, folgt man dem Ethnopsychoanalytiker Erdheim, ein frühes 
inneres Bild des Fremden dar, das von ihm als »Fremdenrepräsentanz« 
bezeichnet wird. Das Eigene werde so zum Guten und das Fremde zum 
Bösen. Erdheim bezeichnete diese unsere frühe Fremdenrepräsentanz als 
unser persönliches Monsterkabinett (Erdheim 1992, S. 733).

Natürlich muss das Fremde nicht immer zur Projektionsfläche für 
das Böse werden, es taugt ebenso zur Idealisierung. Ein Beispiel für 
unterschiedliche Projektionen bietet der Blick auf die Südseeinsulaner. 
In den zurückliegenden Jahrhunderten waren sie für manche Europäer 
primitive Kannibalen, für andere aber, wie den Naturforscher Georg 
Forster, der James Cook auf einer seiner Weltumsegelungen begleitete, 
oder den Maler Paul Gauguin »edle Wilde«, die dem Paradies (noch) 
ganz nahe waren.

Ohne das Fremde geht es im Leben nicht: Wir haben es mit einer 
Dialektik zu tun, die ein solches Ausmaß erreichen kann, dass es eines 
Titanen wie Atlas bedürfte, sie zu schultern. Der Frankfurter Psychoana-
lytiker S. Mentzos spricht in diesem Zusammenhang von der Bipolarität, 
die allem Leben innewohnt, von der Zelle bis zur Psyche, wobei sich 
bei letzterer subjekt- und objektbezogene Strebungen gegenüberstehen. 
Gelingt kein gutes Zusammenspiel, dann entstehen unüberwindliche 
Gegensätze, die sich in den Kontrasten von Eremitenleben versus Salon-
Löwen-Dasein, Schwarz-Weiß-Denken oder Freund-Feind-Schemata 
widerspiegeln können. Das Duale, das Symbiotische, das der Polarität 
Beraubte, das Spannungsfreie bedeutet für sich Stillstand und Tod. Nicht 
ohne Grund spricht man im Französischen vom »petit mort«, wenn sich 
die sexuellen Spannungen der Partner im Orgasmus entladen haben. 
Entwicklung, d.h. Lebendigkeit erwächst immer aus der Differenz, dem 
mit dem Fremden gleichzusetzenden Dritten. So ist die Rolle des Vaters 
in der ödipalen Triangulierung zu verstehen und so erscheint für die in 
sich gebundene Herkunftsfamilie der frisch gewählte Ehepartner. Er ist 
ein Fremder, der in eine vertraute, genetisch determinierte familiäre Welt 
eindringt. »Als Sexualpartner wird uns der Fremde durch das Inzesttabu 
geradezu aufgezwungen. Heirat kann […] als Versuch verstanden werden, 
das Fremde zu integrieren, um so eine Weiterentwicklung zu gewähr-



9

Einleitung

leisten« (Heiland 2011, S. 107). Hier deutet sich eine Entwicklungslinie 
an, die Freud in seiner Kulturtheorie verabsolutiert. Ohne »Zerstörung« 
der vertrauten familiären Situation – bei Freud: Vatermord – keine Ent-
wicklung. Es muss Platz geschaffen werden für das Neue, das zunächst 
einmal fremd ist. Wird es vertraut, dann, so Hermann Hesse in seinem 
Stufen-Gedicht, droht Erschlaffen. Nur das wiederum Fremde hält den 
Lebensprozess in Gang. In diesem Sinne verkörpert auch die Zukunft 
das Fremde.

Wir begegnen dem Fremden in sehr unterschiedlicher Gestalt: ein-
mal als dem Fremden in der eigenen Person (das »eigene Fremde«) und 
zum anderen – polar dazu – als dem Fremden im Außen (das »fremde 
Fremde«). Natürlich gibt es das Phänomen »fremd« auch im intermedi-
ären Raum zwischen diesen beiden Polen, dann spürt die Person etwas 
vom Fremden in sich, aber auch in der Umgebung. Die Psychoanalytike-
rin Eveline List verwendet den Begriff des »eigenen Fremden« ebenfalls. 
Sie schreibt: »Der Analytiker muss fähig sein, das Fremde, Misssymbo-
lisierte, Unerträgliche (β-Elemente nach Bion) des Analysanden aufzu-
nehmen, es als eigenes Fremdes [Hervorh. d. Verf.] behalten zu können 
und […] so zu verarbeiten, dass der Analysand sich mit diesem Fremden 
vertraut machen und es sich dann als nun Vertrautes oder als eigenes 
Fremdes zu eigen machen kann.« Den Begriff des »fremden Fremden« 
verwendet – in ganz anderem Zusammenhang, aber äußerst treffend – 
Wogatzke (2006, S. 24): »Ein zu fremdes Fremdes [Hervorh. d. Verf.] 
erzeugt Xenophobie.« Zirfas und Jörissen (2007, S. 138f.) sprechen von 
dem Nämlichen als dem »eigenen Anderen« und dem »fremden Ande-
ren«. In Anlehnung an Freud benennen sie in diesem Kontext sieben 
beängstigende und darum mit dem Label »fremd« etikettierte – und wenn 
dies nicht ausreichend ist – subjektiv oft der Verdrängung anheimfallende 
Konfigurationen: Kastration (Abtrennung), Differenzlosigkeit von Leben 
und Tod, Doppelgängertum, Intentionalität des Bösen, Tod, Wahnsinn 
und das weibliche Genitale. Sie alle werden dem Leser im vorliegenden 
Buch in der einen oder anderen Form immer wieder begegnen.

Das »eigene Fremde« manifestiert sich in Träumen und Fehlleistungen, 
aber auch in tiefen Abgründen, die sich – oft durch äußere Ereignisse 
getriggert – im eigenen Seelenleben auftun können. Gemeint ist damit das 
Fremde in Form unseres Unbewussten. Freud sah in der Tatsache, dass 



10

Theo Piegler

wir oft »nicht Herr im eigenen Haus« sind, die dritte große Kränkung 
des Menschengeschlechts. Kopernikus hatte uns mit seiner heliozen-
trischen Weltsicht die erste und Darwin mit seiner Degradierung des 
Menschen zum Produkt evolutionärer Prozesse die zweite beschert. 
Kubricks Meisterwerke Shining oder Eyes Wide Shut handeln in meis-
terhafter Darstellung vom Fremden in uns.

Untrennbar damit verbunden ist das hochambivalent besetzte Fremde, 
nach dem all jene Menschen im Äußeren suchen, denen es als Kindern 
nicht vergönnt war, sich im Glanz des Auges ihrer Mutter – heute würde 
man sagen: ihrer Caregiver – bedingungslos widerspiegeln zu können. 
Markierte Spiegelung hat unzureichend stattgefunden. Sah man früher 
Narzissmus im Sinne von Caravaggios Narziss-Bild als Selbstverliebtheit 
an und den Narzissten als einen, der allein sich selbst bespiegeln und nur 
sein Echo hören will, hat sich der Blickwinkel heute gründlich verändert. 
Moderne Psychoanalyse (ein Vertreter ist z.B. M. Altmeyer) vertritt, 
gestützt auf neue wissenschaftliche Erkenntnisse, den Standpunkt, dass 
der Narzisst ein Leben lang versucht, das Gegenüber, das er nie hatte, mit 
allen Mitteln zu finden, es auf sich aufmerksam zu machen und für sich zu 
gewinnen (»Suche nach Bewunderung«). Kann er das nicht erreichen oder 
macht ihm dieses Fremde zu große Angst, bleibt ihm nur der Rückzug 
auf sich selbst. Das oft verzweifelte Ringen, das sich in den Lebensläufen 
narzisstisch verwundeter Menschen widerspiegelt, hat in Filmen wie Das 
Bildnis des Dorian Gray (Regie: Oliver Parker, 2009) oder Matchpoint 
(Regie: Woody Allen, 2005) seinen Niederschlag gefunden.

Das Fremde kann auch ganz im Außen verortet werden (das »fremde 
Fremde«). Ein klassisches Beispiel bietet Antoine de Saint-Exupéry in 
seinem im Zweiten Weltkrieg herausgegebenen Buch Der kleine Prinz. 
Auf einem fernen Planeten macht der für das Buch namengebende Prinz 
die Bekanntschaft eines ihm unbekannten Tieres. Es ist ein Fuchs. Er 
möchte mit ihm spielen, aber, erklärt ihm der Fuchs, »ich kann nicht 
mit dir spielen, ich bin noch nicht gezähmt!« Der kleine Prinz weiß 
nicht, was »zähmen« bedeutet. Der Fuchs erklärt es ihm: »Das ist eine in 
Vergessenheit geratene Sache […]. Es bedeutet: sich ›vertraut machen‹«. 
Da der kleine Prinz nicht gleich versteht, fährt der Fuchs fort: »Du bist 
für mich noch nichts als ein kleiner Knabe, der hunderttausend kleinen 
Knaben völlig gleicht. Ich brauche dich nicht, und du brauchst mich 



11

Einleitung

ebenso wenig. Ich bin für dich nur ein Fuchs, der hunderttausend Füch-
sen gleicht. Aber wenn du mich zähmst, werden wir einander brauchen. 
Du wirst für mich einzig sein in der Welt. Ich werde für dich einzig sein 
in der Welt …« Der Fuchs wird geradezu schwärmerisch: »Mein Leben 
ist eintönig. Ich jage Hühner, die Menschen jagen mich. Alle Hühner 
gleichen einander, und alle Menschen gleichen einander. Ich langweile 
mich also ein wenig. Aber wenn du mich zähmst, wird mein Leben wie 
durchsonnt sein. Ich werde den Klang deines Schrittes kennen, der sich 
von allen anderen unterscheidet. Die anderen Schritte jagen mich unter 
die Erde. Der deine wird mich wie Musik aus dem Bau locken. Und 
dann schau! Du siehst da drüben die Weizenfelder? Ich esse kein Brot. 
Für mich ist der Weizen zwecklos. Die Weizenfelder erinnern mich an 
nichts. Und das ist traurig. Aber du hast weizenblondes Haar. Oh, es 
wird wunderbar sein, wenn du mich einmal gezähmt hast! Das Gold der 
Weizenfelder wird mich an dich erinnern. Und ich werde das Rauschen 
des Windes im Getreide liebgewinnen […]. Wenn du einen Freund willst, 
so zähme mich!« »Was muß ich da tun?«, sagte der kleine Prinz. »Du 
musst sehr geduldig sein«, antwortete der Fuchs. »Du setzt dich zuerst 
ein wenig abseits von mir ins Gras. Ich werde dich so verstohlen, so aus 
dem Augenwinkel anschauen, und du wirst nichts sagen. Die Sprache 
ist die Quelle der Missverständnisse. Aber jeden Tag wirst du dich ein 
bisschen näher setzen können …« (Saint-Exupéry 1984, S. 65f.).

Die anrührende Szene führt eindrucksvoll vor Augen, wie die Inte-
gration des »fremden Fremden« gelingen kann: Es ist ein von Respekt 
und Interesse am je anderen getragener vielschichtiger Prozess, der Zeit 
braucht.

Prototyp des Fremden sind in unserem alltäglichen Leben die Mi-
granten, die uns durch ihre mehr oder weniger unbekannten Sitten, 
Gebräuche, Umgangsformen und Bekleidungsgewohnheiten irritieren 
können. Sie sind auf der Suche nach Inklusion in unsere Gesellschaft. 
Auf der basalen Ebene, nämlich der individuellen, kann das nur in einem 
Prozess gelingen, wie er Saint-Exupéry beim Verfassen seines Buches vor-
schwebte. Das Gegenteil, nämlich das Aufflammen tödlicher Gefahren, 
die mit der Begegnung der Kulturen verbunden sein können, wird uns 
im Film Die Fremde (Regie: Feo Aladağ, 2010) in erschütternder Weise 
vor Augen geführt.



12

Theo Piegler

Die Verortung von Inhalten, die in höchstem Maße beängstigen, im 
Außen – also externalisierte Auseinandersetzung mit dem »fremden 
Fremden« – finden wir im Katastrophenfilm (z.B. The day after tomor­
row; Regie: Roland Emmerich, 2004) und im Science-Fiction-Film (z.B. 
A space Odysee; Regie: Stanley Kubrick, 2001). Hier geht es um eine mehr 
oder weniger Furcht erregende Zukunft und den Umgang damit. Eine 
zum Horror gesteigerte unheimliche Angst thematisiert das gleichnamige 
Filmgenre, welches sich im Sinne der Mutprobe bei Jugendlichen und 
Jungerwachsenen großer Beliebtheit erfreut (z.B. Hostel; Regie: Eli Roth, 
2005). Auch der Kriminalfilm verortet das Beängstigende im Außen. Er 
erzeugt nicht nur Angstlust, sondern lässt den Zuschauer zu guter Letzt 
an der Verbrechensaufklärung teilhaben. In diesem Kontext sind auch 
der »film noir« und »neo noir« zu nennen (z.B. Shutter Island; Regie: 
Martin Scorsese, 2010). Der klassische Western verfolgt ein ähnliches 
Muster (z.B. Spiel mir das Lied vom Tod; Regie: Sergio Leone, 1968).

Im Folgenden will ich den roten Faden weiterspinnen, indem ich in 
die Filme, die in diesem Buch unter psychoanalytischem Aspekt betrach-
tet werden, einführe. Den Auftakt macht Friedkins Der Exorzist, ein 
Horrorfilm-Klassiker, der – blasphemischer geht es kaum – am zweiten 
Weihnachtsfeiertag des Jahres 1973 in die amerikanischen Kinos kam. 
Er beruht auf einem zwei Jahre zuvor erschienenen Roman von William 
Peter Blatty, welcher auch das Drehbuch des Filmes verfasste. Inspiriert 
wurde er durch eine Teufelsaustreibung, die 1949 in den USA ganz offi-
ziell vorgenommen worden war und über die die Washington Post seiner 
Zeit (20.8.1949) ausführlich berichtet hatte. Blatty, damals noch Student, 
hat dieser Bericht nicht mehr losgelassen. Der Film, der mit zahlreichen 
Preisen und Oscars ausgezeichnet wurde, war so erfolgreich, dass 1977 
eine erste Fortsetzung Exorzist II – Der Ketzer in die Kinos kam, 1990 
eine zweite Fortsetzung Der Exorzist III und 2004 ein Prequel zur bis-
herigen Filmreihe mit dem Titel Exorzist: Der Anfang des Bösen. Das 
»Böse« und seine Vertreibung haben also bis heute Hochkonjunktur. 
So trifft Hannes König mit seiner Filmanalyse ins Schwarze. Es geht 
ganz zentral um das Fremde – hier das Böse, ja Teuflische – in uns (»das 
eigene Fremde«), all das, was im Unbewussten unserer Seele lauert. Wenn 
Hannes König – auf den ersten Blick vielleicht befremdlich, für ortho-
doxe Psychoanalytiker möglicherweise sogar mehr als das – Parallelen 



13

Einleitung

zwischen exorzistischen Handlungen und frühen psychoanalytischen 
Praktiken sieht, so hat er nach unserem heutigen Kenntnisstand recht, 
denn einerseits hatte die psychoanalytische Gemeinschaft über Jahrzehnte 
klerikal anmutende Strukturen und andererseits haben auch Schamanen 
mit ihrem Tun eine gewisse Erfolgsquote (Frank 1997)! Seit Wampolds 
großer Metaanalyse über die Erfolgskriterien von Psychotherapien (2001) 
wissen wir, dass die Beziehung (zwischen Therapeut und Patient) weit 
größeres Gewicht hinsichtlich des Behandlungserfolgs hat als die ange-
wendete psychotherapeutische Technik. Wampold spricht vom Dodo-
Verdikt, was mit Bezug auf unterschiedlichste psychotherapeutische 
Techniken meint »everyone has won and all must have prizes«, wie es 
bei Alice im Wunderland heißt. Der Erfolg der Exorzisten-Film-Serie 
macht deutlich, wie sehr Menschen sich danach sehnen, mit dem Frem-
den in sich, also ihrem Unbewussten, ins Reine zu kommen. Natürlich 
bleibt das ohne psychoanalytische Erfahrung in der Regel ein »frommer« 
Wunschtraum.

Enter the Matrix – auch Name eines auf der Matrix-Filmserie basie-
renden Computerspiels – meint die Trilogie, der sich König im folgenden 
Kapitel zuwendet. Der erste dieser drei US-amerikanischen Science-
Fiction-Kultfilme kam 1999 unter dem Namen The Matrix in die Kinos, 
2003 folgten die Fortsetzungsfilme Matrix Reloaded und Matrix Revolu­
tions. Die Drehbücher schrieben die Wachowski-Brüder, die auch Regie 
führten. Die Filme erhielten Oscars und zahlreiche weitere Auszeichnun-
gen. Vordergründig spielen die Filme mit unserem Misstrauen gegenüber 
einer immer stärker von Computertechnologie und Medien beherrschten 
Welt, wobei die Filme zahlreiche Anleihen und Anspielungen in Bezug 
auf Mythologie und Religion machen. Der Fantasie wird freier Lauf 
gelassen, so auch bei der Frage, ob die beiden polnisch-stämmigen US-
Amerikaner Larry und Andy Wachowski noch Brüder sind oder nach 
einer möglicherweise statt gehabten Geschlechtsumwandlung von Larry 
nun Geschwister. Oder spielt Crossdressing eine Rolle? Jedenfalls findet 
man auf der Internetseite der Produktionsfirma (X-Filme GmbH) ihres 
letzten, in Berlin gedrehten Filmes Der Wolkenatlas (2011), neben Tom 
Tykwer Andy Wachowski und eine Lana als Drehbuchschreiber und 
Regisseure. Von Larry ist nicht mehr die Rede. Das Fremde ist in dieser 
Serie offenkundig, wobei es dem Protagonisten, Thomas Anderson, nicht 



14

Theo Piegler

nur gelingt, einen Weg aus der futuristischen, maschinengesteuerten Welt 
zu finden, sondern auch eine persönliche Entwicklung zu machen und 
zwar ganz wesentlich dadurch, dass er sein ihm anfangs fremdes Unbe-
wusstes erkundet und dessen Triebkräfte als zu ihm gehörig akzeptiert. 
Anschaulich schildert Hannes König die Reifungsschritte Andersons und 
vergleicht diese mit dem Weg, den die vom Teufel besessene Protagonistin 
des ersten Films, Regan MacNeil, gegangen ist. Ihr ist es nicht gelungen, 
ihre ihr fremden Selbstanteile zu integrieren.

Im nächsten Beitrag bringt uns Hannes König anhand der Twilight-
Film-Tetralogie das vielen fremde Phänomen des Vampirismus nahe. 
Die Filme beruhen auf den Romanen der bekennenden Mormonin und 
Jugendbuchautorin Stephenie Meyer, die zwischen 2005 und 2008 er-
schienen. Im letztgenannten Jahr begann auch die Verfilmung der Serie 
in den USA. Twilight – Bis(s) zum Morgengrauen kam Anfang 2009 
in Deutschland in die Kinos, der zweite Teil (New Moon – Bis(s) zur 
Mittagsstunde) im Herbst des gleichen Jahres, der dritte Teil (Eclipse 
– Bis(s) zum Abendrot) war im Folgejahr zu sehen und der vierte Teil 
(Breaking Dawn – Bis(s) zum Ende der Nacht) ist im November 2011 in 
Deutschland in den Kinos angelaufen. Hannes König entlarvt den – hier 
modernen – Vampirismus in überzeugender Weise als ein narzisstisches 
Phänomen. Die beeindruckenden Besucherzahlen kann man vielleicht 
als Ausdruck unserer gesellschaftlichen Verfassung (»Ego-Gesellschaft«; 
vgl. Richter 2003 u. Mayer 2005) betrachten. Was auf den ersten Blick 
so fremd und befremdlich erscheint, entpuppt sich in der Analyse von 
Hannes König als »Symbol für Regression in infantile, pränatale Voll-
kommenheit«, mit der die Auseinandersetzung mit einer erwachsenen 
Realität umgangen werden soll. An dieser Stelle muss daran erinnert 
werden, dass es natürlich die Eltern sind, die ihren Kindern nicht das 
erforderliche Rüstzeug mit auf den Weg gegeben haben. Unwillkürlich 
muss man an den kleinen Ödipus denken, der von seinen Eltern anstatt 
Zuwendung Aussetzung erfuhr. Ist an die Stelle letzterer heute der auf 
den ersten Blick natürlich viel humanere Krippenplatz für Babys getre-
ten? Der Spiegel titelte im September 2008 sehr treffend: »Wieviel Mutter 
braucht das Kind?« Eine Frage, die unter allen Lebewesen dieser Erde 
nur wir Menschen stellen. Aus Opfern werden via Identifikation mit 
dem »Aggressor« später Täter. Das »eigene Fremde« und das »fremde 



15

Einleitung

Fremde« bleiben für Vampire, wie ihre narzisstisch geprägten humanen 
Ebenbilder, letztlich Bücher mit sieben Siegeln, kann doch das erforder-
liche Rüstzeug zur Entschlüsselung nur im intersubjektiven Austausch 
gewonnen werden.

Auch die nächste Filminterpretation von Hannes König beschäftigt 
sich mit einer Spielart des Narzissmus, nämlich dem Doppelgängermotiv 
in Gestalt eines Bildnisses, das sich – gerade in psychischen Belastungs-
situationen – hervorragend für entlastende Externalisierungsprozesse 
eignet. Untersuchungsgegenstand ist Das Bildnis des Dorian Gray in der 
Verfilmung von Oliver Parker aus dem Jahr 2009. Vor dem Engländer 
Parker haben sich bereits mehr als 15 andere Regisseure an dem Stoff 
versucht. Der Film beruht auf dem gleichnamigen Roman – dem ein-
zigen – des irischen Schriftstellers Oscar Wilde und ist in seiner ersten 
Fassung 1890 erschienen. Der Wilde-Biograf Hesketh Pearson (1978, 
S. 145) schreibt, dass Wilde Mitte der 1880er Jahre regelmäßig das Atelier 
des Malerfreundes Basil Ward besucht hätte und dort die Anregung zu 
seinem Roman bekommen habe. 1884 habe Ward einen sehr attraktiven 
jungen Mann porträtiert. Wilde, der homosexuell war, soll beim Anblick 
dieses Adonis geäußert haben, wie furchtbar er es fände, dass dieser altern 
werde. Ward verlieh daraufhin seinem Wunsch Ausdruck, dass doch sein 
Bild anstelle des Jünglings altern möge! Bildnis und Realperson erweisen 
sich im Roman wie im Film als Teile ein und derselben Person, sodass 
die Zerstörung des Bildes auch den Tod Dorian Grays bedeutet. Bei der 
zugrunde liegenden mythischen Figur des Narziss war es nicht anders, 
er ertrank, als er sein liebreizendes Spiegelbild im Wasser umfangen 
wollte.

In seiner Interpretation des Thrillers Das geheime Fenster aus dem 
Jahr 2004 befasst sich Hannes König mit einer über das Narzisstische 
deutlich hinausgehenden, schweren strukturellen – gemeint ist die Selbst-
Struktur – Störung, die sich symptomatisch als dissoziative Identitätsstö-
rung in einer sehr belastenden Lebenskrise manifestiert. Hier haben wir 
es ganz konkretistisch mit einem Doppelgänger zu tun: Der Protagonist 
des Filmes ist sowohl der Schriftsteller Mort Rainey als auch der seltsame 
John Shooter, der Rainey beschuldigt, seine Erzählung Das geheime 
Fenster abgekupfert zu haben. Der Film basiert auf Stephen Kings gleich-
namiger Novelle (1991). Geistreich und einfühlsam untersucht Hannes 


