
Lydia Halbhuber-Gassner | Barbara Kappenberg (Hg.)

Mit Kunst 
Brücken bauen
Die Bedeutung von Kunst(projekten) 
in der Arbeit mit Straffälligen

M
it

 K
u

n
st

 B
rü

ck
en

 b
au

en
H

al
b

hu
b

er
-G

as
sn

er
, 

K
ap

p
en

b
er

g
 (H

g
.)

Die Katholische Bundesarbeitsgemeinschaft Straffälligenhilfe (KAGS) lud zur 
Fachwoche 2015 unter dem Titel „Mit Kunst Brücken bauen – Die Bedeutung 
von Kunst(projekten) in der Arbeit mit Straffälligen“ nach Meißen ein. Seit 
Jahren sind Kunst-Projekte im Strafvollzug und in der Straffälligenhilfe darin 
erfolgreich, dieses Potential zu nutzen und Brücken zwischen Menschen ganz 
unterschiedlicher Herkunft, Religionen, Kulturen und mit unterschiedlichsten 
Lebenserfahrungen zu bauen sowie zwischen drinnen und draußen, auch zu 
den Rändern der Gesellschaft. 
Die Möglichkeit, verschiedene Formen künstlerischer Betätigung und damit 
das Repertoire des Ausdrucks der Menschen in Haft zu erweitern, gibt den 
Kolleg*innen ein gutes Handwerkszeug, diese Menschen über verschiedene 
Kommunikationskanäle und Sinne zu erreichen. 

www.lambertus.de
€ 17,00

LEBENSLAGEN
Straffälligenhilfe

Lydia Halbhuber-Gassner 
ist Vorsitzende der Katholischen 
Bundes-Arbeitsgemeinschaft 
Straffälligenhilfe (KAGS) in München.

Dr. Barbara Kappenberg 
ist Dozentin an der Katholischen 
Akademie in Stapelfeld.



Lydia Halbhuber-Gassner | Barbara Kappenberg (Hg.)

Mit Kunst Brücken bauen 
Die Bedeutung  von Kunst(projekten) in der Arbeit mit Straffälligen



﻿

Alle Rechte vorbehalten
© 2017 Lambertus-Verlag, Freiburg im Breisgau
www.lambertus.de
Umschlaggestaltung: Nathalie Kupfermann, Bollschweil
Umschlagbild: Cornelius Wichmann unter Verwendung einer Vorlage von 
Roland Jenne, Kirchzarten
Satz: Cornelius Wichmann, Freiburg
Druck: Franz X. Stückle, Druck und Verlag Ettenheim
ISBN: 978-3-7841-2962-4
ISBN ebook: 978-3-7841-2963-1

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im 
Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.



Lydia Halbhuber-Gassner |  
Barbara Kappenberg (Hg.)

Mit Kunst Brücken bauen

Die Bedeutung  von Kunst(projekten) in der 
Arbeit mit Straffälligen



﻿



5

Inhalt

	 Vorwort ...............................................................................................7
Lydia Halbhuber-Gassner, Barbara Kappenberg

1	 Kunst und Mensch..............................................................................11
Harald Nicolas Stazol

2	 Die Kunst der Teilhabe........................................................................19
Diemut Schilling

3	 Die Welt im Knast...............................................................................35
Maja Wolff

4	 Kunst als Medium zur Selbst-Ermächtigung und Teilhabe....................47
Beate Blank

5	 Was können kunsttherapeutische Angebote im Justizvollzug leisten?.67
Alfred Haberkorn

6	 Beim Malen muss die Seele mit dabei sein….......................................75
Bärbel Marbach-Kliem

7	 Kunsttherapie für Sexualstraftäter auf der 
Sozialtherapeutischen Station in Stadelheim......................................81
Richard Strodel

8	 Projekt Podknast.................................................................................85
Inge Roy, Frank Lennartz

9	 ARTi.G. – Kunst im Gefängnis – ...........................................................93
Petra Huckemeyer

10	Mit Kunst Brücken bauen....................................................................99
Michaela Strang-Kempen

11	 Denn Kunst ist eine Tochter der Freiheit............................................101
Christian Kuhn
Die Autorinnen und Autoren ............................................................107





7

Vorwort

Mit Kunst Brücken bauen

Lydia Halbuber-Gassner, Barbara Kappenberg

Kunst geht mitunter an außergewöhnliche Orte – so auch hinter Gefängnis-
mauern. Erstaunlich genug – vor allem, wenn man an die Worte Friedrich 
Schillers denkt: „Kunst ist die Tochter der Freiheit.“ Gleich stellt sich die 
Frage: Wie kommt man auf die Idee, Kunst ausgerechnet im Strafvollzug, 
der Institution, die gemeinhin mit Unfreiheit gleichgesetzt wird, bringen 
zu wollen? Bedarf es nicht der Freiheit für die Kunst? Friedrich Schiller, der 
durch Jahrhunderte als der Dichter der Freiheit bekannt ist, hat in seinen 
Überlegungen und Schriften immer wieder auf die besondere Rolle der Kunst 
für die Selbstbestimmung des einzelnen Menschen hingewiesen, und er sah 
in der Kunst ein Instrument zur Implementierung des Erkenntnis- und Verän-
derungspotentials.
Seit Jahren sind Kunst-Projekte im Strafvollzug und in der Straffälligenhilfe 
erfolgreich darin, dieses Potential zu nutzen, Brücken zwischen Menschen 
ganz unterschiedlicher Herkunft, Religionen, Kulturen und mit unterschied-
lichsten Lebenserfahrungen zu bauen sowie zwischen Drinnen und Draußen, 
auch zu den Rändern der Gesellschaft. Durch solche Projekte verändert sich 
auch die Außenwahrnehmung der Straffälligen: Öffentliche Veranstaltungen, 
Ausstellungen und Vernissagen tragen den Alltag in die Lebenswirklichkeit 
der Gefangenen auch in gesellschaftliche Gruppen, die eher mit Kultur als 
mit Strafvollzug vertraut sind. Damit erreicht das Thema Resozialisierung die 
Mitte der Gesellschaft.



8

﻿

So stand die Fachwoche 2015 unter dem Titel „Mit Kunst Brücken bauen 
– Die Bedeutung von Kunst(projekten) in der Arbeit mit Straffälligen“. Die
Teilnehmer*innen waren eingeladen zu entdecken, welche Möglichkeiten 
die Kunst bietet.
Die Praxismöglichkeiten, Initiativen und Konzepte, die in Justizvollzugsan-
stalten zu finden sind, sind vielfältig und bunt, genauso wie die Beiträge 
der Autor*innen, die bei der Fachtagung mitwirkten. Die Herausgeberinnen 
haben sich bewusst dafür entschieden, die Eigenheiten und Individualität 
der jeweiligen Schreibstile beizubehalten.
Dies gilt vor allem für den Einführungsvortrag, in dem Harald Nicolas Stazol 
die Teilnehmer*innen der Fachwoche Straffälligenhife auf eine kleine Zeit-
reise durch die Kunstgeschichte der Menschheit mitnahm. Er machte in 
einem gleichsam atemberaubenden Tempo deutlich, dass und wie für die 
Menschen über Jahrhunderte, ja sogar Jahrtausende, Kunst ein selbstver-
ständlicher Teil ihrer jeweiligen Kultur und Zeit war, ein selbstverständliches 
Instrument, um die Umwelt zu gestalten, sich mitzuteilen oder sich mit 
Schönheit zu umgeben.
Prof. Diemut Schilling zeigt in ihrem Vortrag auf, dass künstlerische Tätigkeit 
eben weit mehr ist als Malen, Tanzen oder Musizieren zum heilenden Zeit-
vertreib. Auch der Hirnforscher Manfred Spitzer ist überzeugt, dass wissen-
schaftlich gesehen Musik, Sport, Theaterspielen, Kunst und Handarbeit die 
wichtigsten (Schul)fächer wären.
Kunst bietet im Gegensatz zur Sprache viel mehr Möglichkeiten, sie erlaubt 
persönliche Ausdrucksweise – auch jenseits des Wortes. Sie ermöglicht den 
Menschen ihre Gefühle, Phantasien und Träume auszudrücken und kann so 
auch als Ventil für verschiedene Lebenssituationen dienen. Mit ihr kann man 
die heterogene Population der Gefängnisse, in denen Menschen aus vielen 
Nationen, Religionen, Kulturen und unterschiedlichen Lebenserfahrungen 
anzutreffen sind, erreichen, miteinander ins Spiel bringen, zur Weiterent-
wicklung anregen.
Kunst ermöglicht den Menschen sich mit unterschiedlichen Medien 
mit der eigenen Identität zu befassen: Wo stehe ich? Was sind meine 
Bedürfnisse? Wo sind meine Stärken? – Was sind meine Hoffnun-
gen? Wie will ich leben, was treibt mich, gibt meinem Leben Sinn? 
Insbesondere bieten Theaterprojekte diese Möglichkeiten der Auseinander-
setzung. Der Theaterregisseur Jürgen Kautz spricht vom „Theater als histo-
rischem Ursprung der Demokratie und Trainingsmodell für den aufrechten 
Gang freier Menschen“.



9

Lydia Halbuber-Gassner, Barbara Kappenberg

Theaterprojekte erlauben persönliche Ausdrucksweise und sind in der Lage, 
unterschiedliche Sichtweisen unter einem gemeinsamen Dach zu vereinen. 
Maja Wolff ging in ihrem Vortrag auf die Schnittstellen zwischen Theater, 
Spiel und Therapie sowohl unter therapeutischen als auch unter künstlerisch-
ästhetischen Gesichtspunkten ein. Die aus der Gefängniszeitung „Die Welt 
im Knast – Sonderausgabe“ abgedruckten, von den Projektteilnehmerinnen 
und Teilnehmern geschriebenen Artikel, geben einen lebendigen Eindruck 
von der ‚Wirkkraft‘ der Kunst.
Aber kann Kunst tatsächlich auch Menschen jenseits des Bildungsbürger-
tums erreichen? Anhand ihrer Arbeit insbesondere mit wohnungslosen 
Frauen gelangt Prof. Dr. Beate Blank zu der Überzeugung, dass von Kunst 
und kreativer Selbstbetätigung eben vor allem benachteiligte und stigmati-
sierte Menschen profitieren: Die Kunst ist eine Schlüsselressource für Selbs-
termächtigungsprozesse.

•• Allein die Mitwirkung bei Projekten kann zu Kompetenzgewinn, aber
auch zur (Selbst)Wertschätzung führen, und zwar unabhängig davon,
wie wertvoll der eigene Beitrag tatsächlich ist.

•• Der Prozess des kreativen Erschaffens soll Menschen als Ventil in
verschiedenen Lebenssituationen dienen. Er soll ihnen die Möglich-
keit eröffnen ihren Gefühlen, Phantasien und Träumen Ausdruck zu
verleihen und sie auch zu verarbeiten.

Weitere Möglichkeiten sind die Erweiterung der eigenen Handlungsmöglich-
keiten und des Horizonts durch Perspektivwechsel.
Im „Kreativzentrum der JVA Zeithain“ ist die Integration von Kunst und 
Kunsttherapie in den Justizvollzug wohl weitgehen gelungen. Der Fokus 
der Projekte in Gefängnissen liegt auf der Selbstbestimmung des Indi-
viduums. Es geht darum die Kompetenzen der Menschen zu erkennen 
und diese entsprechend zu fördern, ihnen Hilfe anzubieten, die es ihnen 
ermöglicht, die Kontrolle über ihr Leben (wieder) zu erlangen und ihre 
Ressourcen zu nutzen. In seinem Vortrag beschreibt Alfred Haberkorn die 
Chancen, aber auch die Grenzen entsprechender Angebote im Vollzug. 
Exemplarisch werden in diesem Reader ein paar kunst(therapeutische) 
Projekte vorgestellt, um die Vielfalt der Möglichkeiten aufzuzeigen:
Bärbel Marbach-Kliem beschreibt sehr anschaulich den oft gar nicht so 
einfachen Einstieg in eine solche Stunde mit haftentlassenen Frauen. 
Richard Strodel zeigt die Möglichkeiten in der Arbeit mit einer besonders 
schwierigen Zielgruppe – den Sexualstraftätern, auf.



10

﻿

Mit dem Projekt Podknast (Podcast und Knast) wollen Inge Roy und Frank 
Lennartz die Medienkompetenz der Inhaftierten verbessern. In den Podcasts 
werden Themen der Haftsituation behandelt, die die Inhaftierten bewegen. 
So bearbeiten sie nicht nur ihre Gefühle und Gedanken, sondern ermögli-
chen Außenstehenden einen realistischen Einblick in den Justizvollzug.
Mit ARTi.G. – Kunst im Knast – geht die JVA Vechta, ein Gefängnis für 
Frauen, wie Petra Huckemeyer aufzeigt, ganz eigene Wege und baut 
so eine Brücke zwischen Draußen und Drinnen, zwischen Inhaftier-
ten Frauen und Künstlerinnen und Künstlern. Seit 20 Jahren stellen 
regionale und überregionale Künstler in dieser Haftanstalt aus und 
machen ihre Kunst den Frauen erfahrbar, meist begleitet von Projek-
ten und Workshops im Zusammenhang mit der jeweiligen Ausstellung. 
Mit diesem kleinen Einblick in die Einsatzmöglichkeiten möchten die 
Herausgeberinnen zur Nachahmung ermutigen. In ihrem Resümee über 
die Fachwoche zeigt Michaela Strang-Kempen wie wichtig für sie dieses 
Thema der Fachwoche war und wie sehr es sie zur Weiterarbeit inspirierte. 
Kunst als Tochter der Freiheit macht weder vor Haft, noch vor Mauern, noch 
vor Grenzen halt. Dr. Christian Kuhn stellt dies eindrücklich in seinem Vortrag 
über verschiedene nationale und internationale Projekte der Gefängnisseel-
sorge vor. Erreichten diese doch mit ihren Mal- und Zeichenwettbewerben 
etwa 3000 Inhaftierte aus 60 Ländern auf allen fünf Kontinenten. Herr Hofrat 
Kuhn zeigt sehr deutlich, welchen Stellenwert künstlerische Betätigung bei 
der Bewältigung des Alltags – vor allem in Ländern mit sehr harten Vollzugs-
bedingungen – hat.
Karl Valentin stellte fest „Kunst ist schön, macht aber viel Arbeit“. Aus diesem 
Grund möchten wir uns ganz herzlich bei allen bedanken, die zum Gelingen 
der Fachwoche und dieses Buches beigetragen haben. Cornelius Wichmann  
hat diesem Buch seine ansprechende Form gegeben. 
Helmut Bunde, stellvertretender Vorsitzender der Evangelischen Konferenz 
für Straffälligenhilfe (EKS), war vor Ort der Wegbereiter für diese Tagung. Wir 
danken ihm dafür, dass er seine Netzwerke nicht nur in die Justiz zur Verfügung 
gestellt hat. Dadurch war eine so vielfältige und spannende Tagung erst möglich.
Die Möglichkeit verschiedene Formen künstlerischer Betätigung und damit 
das Repertoire des Ausdrucks der Menschen in Haft zu erweitern, bedeu-
tet aber nicht nur viel Arbeit und intensive Auseinandersetzung. Es gibt den 
Kolleg*innen ein gutes Handwerkszeug, die Menschen über verschiedene 
Kommunikationskanäle und Sinne zu erreichen. Dieser Reader soll Ihnen 
Anregung und Ermutigung sein, mit Kunst Brücken zu den Menschen zu 
bauen.



11

1 Kunst und Mensch

Harald Nicolas Stazol

Sehr geehrte Damen und Herren,
zunächst möchte ich mich sehr herzlich bedanken, von Ihnen eingeladen 
worden zu sein, den einführenden Vortrag zu dieser Fachwoche zu halten.  
Es ist mir eine große Ehre vor Ihnen sprechen zu dürfen.
Kunst und Mensch, „das ist ein weites Feld“, wie Theodor Fontane es in seiner 
Effi Briest sagen würde. Und es ist schier unmöglich, einen umfassenden, 
erfüllenden Abriss über die gesamte Kunstgeschichte in die Stunde, die mir 
zur Verfügung steht, auszuschöpfen, und ich will Sie ja auch nicht erschöpft 
zurücklassen. – Aber wir haben ja noch einige Tage und Abende, in denen 
ich gerne zur Verfügung stehen werde. Ich habe mir, dies nur zur Struktur 
dessen, was ich erörtern werde, deshalb erlaubt, das Thema etwas einzu-
grenzen, und gewissermaßen den Menschen an sich, den Künstler an sich, 
dessen Kunst an sich, zu beleuchten anhand eines der wichtigsten Gemälde 
der Kunstgeschichte überhaupt.
Doch zunächst also ein kleiner Abschnitt darüber, warum der Mensch und die 
Kunst untrennbar, ja, in der Schöpfung wohl auf einzigartige Art und Weise 
verbunden, intrinsisch verwoben sind. Denn ohne Mensch keine Kunst, und 
ich möchte sagen, ohne Kunst kein Mensch!
Wir wissen nicht, warum der Mensch irgendeinmal anfing, seine Umgebung, 
die Tiere, die Natur, ja schließlich seine Mitmenschen abzubilden. Die wohl 
ersten Beispiele, die ersten Spuren, die der Urmensch von sich hinterlässt, 
sind offenbar – und das ist wenigen bekannt – nicht jene Felsmalereien in 
Lascaux, etwa 20.000 Jahre alt, die fliehenden Pferde, die Auerochsen, von 
unglaublicher Eleganz von einem uns auf ewig Unbekannten hinterlassen 



12

1 Kunst und Mensch

für die Ewigkeit – die Malereien sind zu ihrem eigenen Schutze nicht mehr 
zugänglich, aber man hat die Höhlen original nachgebildet, sodass sie gleich-
sam vervielfältigt wurden, doch dazu kommen wir noch: Denn die Verviel-
fältigung, das Zugänglichmachen des einen einzigen Originals, ist ja schon 
ein Ansatz zur Demokratisierung der Kunst für alle Menschen, nicht nur des 
einen Gestaltenden und des einen Besitzenden, dies nur als Nebenaspekt. Die 
Tatsache, dass ich Ihnen die zu besprechenden Werke zeigen kann, ist ja auch 
ein Effekt der Duplizierung, und so schreibt Walter Benjamin einmal, dass die 
Kopie des letzten Abendmahls von Leonardo da Vinci, wenn es im amerikani-
schen Mittelwesten hängt als Touristenattraktion, gewissermaßen echter ist 
als das Mailänder Fresko im Original, weil der Cowboy und sein Sweetheart 
kaum je nach Italien kommen werden, aber dies ist nur ein Nebenaspekt, 
der ein andermal verfolgt werden soll. Ernst Gombrich dagegen postuliert in 
seiner eminenten „Geschichte der Kunst“ wiederholt und eindringlich, dass 
man den Eindruck nur vor Ort und vor dem Original gewinnen könne – ein 
Luxus mithin, den ich mir hier nicht leisten kann, denken Sie sich, der Louvre 
rückte die Mona Lisa einfach nicht raus!
In Australien nun findet man, was wenig bekannt ist, an einem der ältesten 
je unablässig bewohnten Orte der Welt, einer Felsformation, die hunder-
ten Generationen von Aborigines noch bis ins letzte Jahrhundert Zuflucht 
gewährte, die ersten Schatten von Händen an den Wänden und Decken; man 
blies Ocker über den Handrücken, der Mensch hinterließ so gewisserma-
ßen den ersten Fingerabdruck der Geschichte. Man nimmt an, dass diese 
Abzeichen, wenn man sie so nennen will, etwa 40000 Jahre alt sind, mithin 
also doppelt so alt wie die Pferde von Lascaux. Diese Zeichnungen sind der 
Beweis eines obwaltenden Geistes, lange bevor er sich schriftlich nieder-
legt, lange, bevor Städte entstehen. Das ist der Anfang, der sich in einem 
Wimpernschlag der Zeit bald in Ägypten ausprägen wird in den wunderbaren 
Malereien der Königsgräber, hier nicht individualistisch oder gar nach realem 
Vorbild, sondern noch starr und ikonographisch, wie nach einer Schablone. 
Nur einmal wird dies durchbrochen durch die porträthaften Reliefs der 
Amarna-Zeit, etwa 1360 vor Christus, in der Regierungszeit Echnatons, aber 
dies ist nur eine winzige Episode, ein Aufblitzen, das bald wieder unterdrückt 
wird und verschwindet.
Die ersten wirklich fast realistischen Vasenmalereien und Statuen finden wir 
in Griechenland (700 v.Chr.). Dort hat sich, nach Egon Friedell in seiner Kultur-
geschichte der Menschheit, „in der Sonne Attikas“ diese Kunst zu höchster 
Blüte entwickelt, wie wir sie etwa im Apoll von Belvedere oder der Nike von 
Andromache bewundern dürfen – nichts hat mich je mehr beeindruckt, als 
die Skulpturenhalle des Metropoliten Museums in New York City, aber auch 
in der Berliner Antikensammlung und in der Münchner Glyptothek lassen sich 



13

Harald Nicolas Stazol

wunderbare Beispiele dreidimensionaler, fast lebender Figuren bewundern: 
Es ist die frühe Ausformung eines Menschenbildes, das eben den Menschen 
an sich in den Fokus der Betrachtung stellt. So, wie es nach dem Untergang 
des römischen Reiches der Fall war – noch dort muss man sich mit Kopien 
der großen Meister wie Phidias oder Praxiteles begnügen – es ist dies nichts 
anderes als die Manifestation des Menschen in seinem einzigartigen Verhält-
nis zu den Göttern. Man denke an das Parthenonfries im British Museum, 
dort lassen sich im Kampf der Titanen schon einzelne Handschriften der 
Bildhauer und Steinmetze finden, auch wenn die Motive repetitiv sind. In 
den Vasenmalereien finden wir schon die Namen des Malers, wenn sie die 
olympischen Athleten darstellen, nebst geschriebenen Ausrufen wie „Kalos, 
Kalos“, „er ist schön, er ist schön“ – man tut gut daran, in diesen rotfigurigen 
Malereien etwas wie frühen Fankult zu sehen, oder Fotografien von Stars in 
der „Gala“ oder unseren anderen bunten Blättern, oder eben Sendungen am 
späten Nachmittag auf den Privaten. Der Athener stellt sich diese Bildnisse 
ins Haus und freut sich daran, und noch ist es die Freude in der Betrachtung, 
das Ergötzen an der Schönheit, die die Kunst prägt und noch lange prägen 
wird. Deswegen ist sie uns so zugänglich, auch wenn der eminente englische 
Kunsthistoriker Herbert Read in seiner „Meaning of Art“ dieses Diktat der 
Forderung nach Schönheit aufheben wird. (Exkurs Herbert Read, ganz kurz 
umrissen: Das Schönheitsideal an sich ist kulturell tradiert – eine afrikani-
sche Maske mag nicht die griechisch-tradierte Ästhetik haben, steht aber als 
Kunstwerk für sich selbst).
Dem habe ich einmal einen ganzen Essay entgegengesetzt, der im Magazin 
DARE erschien vor einigen Jahren, aber ich will ihn nicht unerwähnt lassen, 
auch wenn ich mich inhaltlich damit wohl eher in der Tradition der Ästheten 
Ende des 19. Jahrhunderts bewege:
So lasst uns nun singen von der Schönheit möchte man beginnen, und es 
wird nicht einfach sein zu diesem so großgefassten Begriff, einem der in der 
Kulturgeschichte wohl am höchsten ausgeformten menschlichen Ideal, denn 
nur wo Menschen walten, ist die Schönheit erkannt. Der Mensch hat sie 
in seinen 2,5 Millionen Jahren auf diesem unseren Planeten definiert, aus 
welchem Beweggrund, dies gilt es im Folgenden, neben so vielem anderen 
zu ergründen, und wir wollen uns anschicken, dem Genüge zu tun, unsere 
Betrachtungen über die Schönheit in Form zu gießen, ein Stück Detektivar-
beit also, an deren Ende vielleicht sogar ein Fazit stehen wird – aber wollen 
wir nicht vorgreifen, wollen uns einlassen auf eine Suche, die uns rund um 
den Erdball führen wird und in der Zeit reisen, über Jahrhunderte, immer nur 
auf der Suche nach Schönheit – eine eigene Ästhetik definierend: da wäre 
die Venusfigur, genannt die von Willendorf, aus der jüngeren Altsteinzeit, 
dem Jungpaläolithikum eine etwas beleibte Dame kleineren Formats, aus 



14

1 Kunst und Mensch

der Jungsteinzeit stammend und wohl das damalige Schönheitsideal defi-
nierend, eine fruchtbare Muttergottheit mit überdimensionierten Hüften 
und Brüsten, ein wahres Meisterwerk, denn seltsamerweise definiert sich 
die Schönheit seit Jahrhunderten am Weiblichen, ein Umstand, der wenig 
verwunderlich ist, den es hier aber zu entkräften gilt zu einem späterem Zeit-
punkt. Wollen wir uns also folglich zunächst bescheiden mit der Feststellung, 
dass da ein Künstler waltet mit einer konkreten Vorstellung von dem, was er 
als schön empfindet, hier fasst Bewusstsein Vorstellung, hier wird Wunsch 
zum Ideal, und ähnliches widerfährt den steinernen Wänden der Höhle von 
Lascaux, denn dorthin geht geschwind-geschwind schon die Reise, in die 
Dordogne, ins Tal de Vézère, zwei Kilometer südlich von Montignac. Hier ist 
es, dass ein Künstler vor 17000 Jahren die wohl anmutigsten Jagdszenen und 
Tiermalereien in Szene setzt, die die Menschheit kennt, ob aus kultischen 
Gründen oder schierer Lust an der Dekoration wird sich nicht ergründen 
lassen letztlich, aber wir können erkennen, im Fackelschein der Zeit wohl, 
dass der Schönheit immer Kultisches innewohnt bis in unsere Gegenwart, 
doch halt! Nicht so schnell.
Ist es denn nicht ein Zeichen von Intelligenz, etwas greifbar werden zu lassen 
und recht eigentlich ins Leben zu rufen, aus der Geisterwelt vielleicht, ein 
Anzuschauendes also, das in Mesopotamien in den Kulturen von Ur und 
der Keilschrift sowie den erhaltenen sumerischen Grabstelen eine weitere 
Ausprägung findet, um dann, Jahrhunderte später, am Nil eine immer noch 
frühe Blüte findet, in Ägypten, das, wie Egon Friedell in seiner „Kulturge-
schichte Ägyptens“ bemerkt, über 3000 Jahre hinweg nur mit dem Wirt-
schaftssystem des Tauschhandels existiert hat, weswegen heutige Aktien 
und Geld als offenbar völlig unnötig erachtet werden können … aber wir 
schweifen ab. Da wären die Pyramiden, ein wohl an asketischer Schönheit in 
der reinen Form unerreichtes Zeugnis von geometrischer Ausgewogenheit, 
das bis auf den heutigen Tag, wer wolle es leugnen, wenn es denn gelingt, 
die Fellachen von ihrem Souvenirverkauf und Bakschischwunsch abzubrin-
gen für einige Minuten in Gizeh (wobei das Nile Hilton direkt am Nil sehr zu 
empfehlen ist), einzig vielleicht übertroffen vom Tempel der Hatschepsut … 
– nun sind wir schon in Luxor, im Tal der Königinnen – ein Gebäude mithin, 
in drei Terrassen aufgeteilt, das direkt auf der Achse des Tempels von Karnak 
gelegen ist, und seltsam an eine New Yorker Privatbank erinnert, vielleicht 
durch die unnachahmliche Anordnung der Säulenreihen und der Darstellung 
der Expedition von Punt, die die junge Königin, wohl nubischen Ursprungs 
und also schwarz, ausrichten ließ. Dass Hatschepsut eine Schönheit war, 
wird niemand verwundern, der pharaonische Heiratsgepflogenheiten 
studiert hat, denn natürlich nahm sich Pharao eine Schönheit zur Frau, und 
es ist schon sehr eigenartig, dass der abtrünnige Echnaton samt seiner Gattin 



15

Harald Nicolas Stazol

Nofretete in seinen Abbildern das Auge in seiner überfeinerten Eleganz viel-
leicht tiefer erfreut als vergleichbare Kolossalstatuen des Ramses erfreut. 
Und dann – ach! – Griechenland, 700 v. Christi Geburt, und wieder ist es 
Friedell, der in seiner „Kulturgeschichte Griechenlands“ für das Streben 
der Dorer nach Schönheit vor allem dem Licht, der über Hellas strahlenden 
Sonne die Schuld gibt, und was schafft nicht Griechenland unübertroffen an 
Ästhetik in die Welt, an Vasenmalerei und luftigen Tempeln und – man muss 
es sagen, an Skulpturen und Menschenantlitzen in strahlendem, weißem 
Marmor (der tatsächlich bunt bemalt war), von denen man den besten 
Eindruck entweder im Louvre zu Paris vor der Nike von Samothrake einen 
guten, in der Statuenhalle des Metropolitan Museum in New York einen 
besseren Eindruck zu gewinnen imstande ist. Es bleibt zu bemerken, dass 
die Dargestellten, etwa der Apoll dort, in blond gedacht war, denn so sahen 
sie aus die Dorer, hellhäutig und eben nun dem attischen Lichte ausgesetzt, 
das sie zu Gesetzgebung und Geometrie, zu Seeschlachten und Philosophie 
brachte, zu Praxiteles schließlich, dem Baumeister des Parthenon und Perik-
les, seinem Auftraggeber. Das Mausoleum von Halikarnassos, das Grabmal 
des Mausolos, ist hier zu nennen, nicht ohne Grund eines der Weltwunder, 
und der Betrachter damals mag so etwas wie Nähe zu den Göttern empfun-
den haben, der Sinn der Schönheit nach Überzeugung des alten Griechen-
lands, und nicht umsonst rufen die Vasenbildner auf ihren Darstellungen von 
Athleten immer wieder „Kalos, Kalos“ aus, ja, er ist schön! Es darf angemerkt 
sein, und es sei dem Autor diese Abschweifung erlaubt, dass die körperli-
che Schönheit vielleicht im Adel auftretender Epheben jener Zeit eines der 
gerühmtesten Ideale des Altertums ist, und man mag sich dem Vorwurf der 
Renaissance ausgesetzt sehen, dass es hier eben die männliche Schönheit ist, 
die ihre vielleicht höchste Ausprägung in der Menschheitsgeschichte hat, von 
den Darstellungen einer Leni Riefenstahl – die ich sogar gekannt – und ihr 
folgend eines Bruce Weber einmal abgesehen, aber wir greifen vor. Dennoch 
sei die Kylix aus dem fünften Jahrhundert vor Christus erinnert, weißgrundig 
die Aphrodite auf einer Gans reitend zeigend, im British Museum zu bestau-
nen – da war ein Meister am Werk.
Zunächst also zu Kaiser Hadrian, der im reiferen Alter in den Hainen Bythi-
niens jenen Jüngling namens Antinoos erblickt, der ihn nach dessen tragi-
schen Tod im Nil – bis heute hält sich die Theorie, der Junge hätte sich 
aus Liebe geopfert, um dem Kaiser lange Regierungszeit zu erflehen – als 
letzten Menschen der Geschichte zum Gott erklären lässt, nachdem er 
unzählige Bildnisse in Auftrag gibt, von denen uns eines der schönsten im 
Alten Museum zu Berlin stolz entgegenblickt. Und da ist sie, die Vermählung 
von Schönheit und Liebe, die in der Liebe zu Gott dann in byzantinischen 
Mosaiken Ostroms hohe Eleganz entwickeln wird, wie im Gold der Skythen 



16

1 Kunst und Mensch

oder etwa dann, nach einem unerklärlichen Rückfall der darstellenden Kunst 
im tiefen Mittelalter – wie stümperhaft nehmen sich die Schlachtszenen 
im Teppich von Bayeux aus, die König Harald in seiner ersten und letzten 
Schlacht gegen die Normannen im Jahre 1066, der Schlacht von Hastings, 
zeigen! Majestät sterben übrigens durch einen Pfeil ins Auge, doch das ist 
eine andere Geschichte, die an anderer Stelle Erwähnung finden muss. Und 
ja, wir springen in der Zeit, weil Westrom nach dem Ansturm der Barbaren 
nur noch aus entvölkerten Ruinen besteht und die Tage von Julian, dem letz-
ten Verfechter der alten Gottheiten gegen das konstantinische Christentum 
ein letztes Aufbäumen findet (wie man im gleichlautenden Roman meines 
Brieffreundes Gore Vidal lebendig nachvollziehen kann), gezählt sind schon 
des längeren. Solche Ausprägung lässt sich erst wieder bei Raphael finden 
und auch die Holbeins, älterer wie jüngerer möchten genannt sein, als der 
Mensch endlich wieder in das Hauptaugenmerk der Kunst gerückt ist, dies 
vielleicht der wertvollste Beitrag der sich über die Alpen ausbreitenden 
Renaissance, wobei die zuvor stattfindende Gotik in Frankreich nicht ausge-
lassen werden darf, und eben auch dem heutigen Zeugen zu Recht als schön 
gilt – warum bloß baut man wie in Vollendung in Chartres, allerorten Kathe-
dralen? Noch zum höheren Ruhme Gottes … Dann also betritt mit Petrarcas 
Sonetten an seine Geliebte der Mensch wieder die Bühne des Daseins in 
der Kunst, so wie er sie in der Anschau der Philosophen wieder erringt. Der 
wunderbare Jüngling eines Marmorreliefs aus dem 16. Jahrhundert (Victoria 
& Albert Museum) ist da schon reifer, ein selbstbewusster Mann ist im Profil 
zu sehen, und schon bald ist die Bühne frei für La Gioconda, die Mona Lisa, 
die hier freilich nicht fehlen darf, ebenso wenig wie die schaumgeborene 
Venus von Sandro Botticelli (1445 – 1510). In Persien geraten die Miniaturen 
ans Licht, in China das Porzellan (hier darf ich auf meinen Roman Porcella 
hinweisen, wer wollte es mir verdenken, Plöttner Verlag, Leipzig 2010), über-
all auf dem Erdenrund formt der Mensch, und immer ist da der Wunsch, dem 
Auge zu gefallen. Thomas Mann schreibt, ich glaube in seinen Tagebüchern 
(S.Fischer Verlag, Frankfurt am Main 1977), über die Leichtigkeit, mit dem 
ein Gesicht aus den Fugen geraten kann, das gerade noch durch seine Anmut 
bestach, einfach, weil es sich verändert, aber vielleicht erwähnt er es auch 
an anderer Stelle, was für uns hier ganz einerlei ist: Immer will der Mensch 
eigentlich die reine Form, die Reduktion auf das Ideale, und solcherart sind 
die Definitionslinien, die der Schönheit den Weg weisen, und sie umgrenzen. 
Dass sie dadurch auch immer sich selbst ähnelt, mag man der modernen 
Bilderflut aus Mode und Werbung entnehmen, die täglich auf uns einstürmt, 
und ich bin der Erste zuzugeben, dass mir der Schwarm von aus der Kehle 
schreienden Blondinen ununterscheidbar untereinander, ein steter Strom 
des Wunsches im Beschauer, sich des Göttlichen zu versichern, dergestalt, 



17

Harald Nicolas Stazol

dass da, wo Schönheit waltet, die Welt noch nicht am Ende sein kann, die 
große Verführerin, und ja, ich betrachte meine Muse gern, und werde inspi-
riert zu Dingen wie diesem hier, und bin´s zufrieden.
Im Mittelalter, auch das finstere genannt, ist die Kunst nur noch ein vager 
Schatten ihrer selbst, jedenfalls nach heutigen Gesichtspunkten, und da sie 
meines Erachtens, auch in den Miniaturen und religiösen Darstellungen, 
den formalisierten Schemen ohne die Perspektive, die erst die Renaissance 
wiederentdecken und erforschen wird, wenig aufschlussreich und optisch 
nicht sehr unterhaltsam ist – ich sage dies ohne Bewertung – werde ich sie 
auch aus Zeitgründen überspringen.
Auftritt die Gotik. Ich habe in der Ankündigung unseres Programmes ein 
wenig geflunkert, ich gebe es zu: Warum man plötzlich überall Kathedralen 
baut. Gottesglaube? Repräsentationssucht, wie etwa im Widerstreit, der 
Konkurrenz um das höchste Dach, den höchsten Turm? Die Wahrheit ist, wir 
wissen es nicht genau, doch Gombrich versucht eine Erklärung, die ich hier 
zitieren möchte: Eine neue Bedeutung Gottes, wenn man so will. Aber diesen 
Aspekt stelle ich zur Debatte.
Und nun springen wir. Es mag ein wenig unverantwortlich sein aber manch-
mal schafft Auslassung auch Dramatik. Wir lassen das Mittelalter, die Gotik 
und die Renaissance zurück und finden uns – geschwind, wie mit Sieben-
meilenstiefeln, mitten in Spanien, in Madrid, am Hofe Philipps IV., mitten im 
gigantischen Escorial, wir schreiben das Jahr 1656, und nun sind wir in einem 
großen, lichtdurchfluteten Saal. Und vor uns, uns malend, steht einer der 
größten Maler aller Zeiten: Diego Velazquez, sich selbst malend. Und den 
spanischen Hof, aber dies wird nach Michel Foucault im grandiosen Werk 
„Las Meninas“ zu einer Nebensächlichkeit, es ist die Demokratisierung des 
Betrachters, er ist der spanische König. Ich muss, da seine Ausführungen allzu 
umfangreich sind, auf „The order of things“ verweisen.
Ich sagte einmal zu dem Dekan unserer Hamburger Akademie, Herrn Dr. 
Köttering: „Nach Velazquez hört für mich die Kunst auf.“ Er blickte über 
seinen Brillenrand und sagte: „Sie haben völlig Recht!“




