Suhrkamp Verlag

Leseprobe

Henrich, Dieter
Konzepte

Essays zur Philosophie in der Zeit

© Suhrkamp Verlag
edition suhrkamp 1400
978-3-518-11400-1



es 1400
edition suhrkamp
Neue Folge Band 400



»Ihrem eigentlichen Begriffe nach hat sich die Philosophie auf die Verwir-
rungen des Lebens einzulassen . . . Das eigentliche Bemiihen und die Denk-
anstrengungen der Philosophie gehen dann aber weiter darauf, all das, was
sich im Leben und in den Verstindigungen, die in es eingreifen, verwirrt
und verfehlt, aufzunehmen und iiber seine Implikationen und Méglich-
keiten aufzukliren, um es sodann zusammenzufiihren in einem aus Ge-
danken klar gewordenen Konzept von einem méglichen Leben.« Diese
beiden Aussagen von Dieter Henrich beschreiben in nuce die Charakteri-
stika der hier vorgelegten Arbeiten: zum einen sind es »Interventionen,
Einmischungen in die die Gegenwart bewegenden Fragen; zum anderen
bieten sie Konzepte, sowohl als Konzeptionen fiir das Denken wie auch als
Erkundungen fiir die Méglichkeiten eines bewufiten Lebens in der Moder-
ne und unter den Bedrohungen unserer Zeit.

Dieter Henrich, Jahrgang 1927, lehrt seit 1981 Philosophie in Miin-
chen.

Buchveréffentlichungen: Die Einbeit der Wissenschaftslehre Max Webers
(1952), Der ontologische Gottesbeweis (1960), Fichtes urspriingliche Ein-
sicht (1967), Hegel im Kontext (1971), Identitdt und Objektivitit (1976),
Fluchtlinien (1982), Selbstverhdltnisse (1982), Der Gang des Andenkens
(1986).



Dieter Henrich
Konzepte

Essays zur Philosophie
in der Zeit

Suhrkamp



2. Auflage 2015

Erste Auflage 1987
edition suhrkamp 1400
Neue Folge Band 400
© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 1987
Suhrkamp Taschenbuch Verlag
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des offentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages
reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Printed in Germany
Umschlag gestaltet nach einem Konzept
von Willy Fleckhaus: Rolf Staudt
ISBN 978-3-518-11400-1



Inhalt

Vorwort 7

I

. Was ist Metaphysik — was Moderne?
Zwolf Thesen gegen Jurgen Habermas 11

. Die deutsche Philosophie nach zwei Weltkriegen 44
. Wohin die deutsche Philosophie? 66

II

. Im Erinnern zu denken.
Eine Vorlesung vierzig Jahre nach Kriegsende 79

5. Tod in Flandern und in Stein 97
. Nuklearer Frieden 103

I1I

. Philosophy and the Conflict between Tendencies
of Life 117

. Die Philosophie in der Zeit

Ein Interview 128

Anhang






Vorwort

Vier der acht Texte, die hier in einer Ordnung und Abfolge mit-
geteilt werden, die der Verflechtung ihrer Themen entspricht, sind
im vergangenen Jahr entstanden. Sie sind um vier weitere Texte
erginzt, die friher geschrieben, aber entweder nicht oder an
schwer zuginglichen Stellen veroffentlicht worden sind. Anlaf fiir
die Publikation in diesem Band war der Umstand, dafl der erste
und der achte Text zunichst nur in stark verkiirzter Form erschie-
nen, daff sie aber viel Interesse gefunden haben.

Alle Texte haben miteinander gemein, dafl sie Konzepte sind. Sie
erortern nicht einzelne Probleme. Thre Absicht und Aufgabe war
es, Fragen und Thesen in eine moglichst weitreichende Verbin-
dung miteinander zu bringen und die Gesichtspunkte zu erlau-
tern, unter denen eine solche Verbindung einleuchten kénnte.
Konzepte sind die Texte auch deshalb, weil sie ihre Gedanken
nicht weitldufig ausfihren und weil sie Begriindungen nur in
Umrissen geben. Nun ist Philosophie gewif§ auf die Begriindung
ihrer Aussagen verpflichtet. Aber ein Aspekt der Weise, in der sie
begriinden kann, ergibt sich daraus, daf} sie ihre Aussagen in einen
Zusammenhang zu stellen weif}, in dem sie sich gegenseitig stiit-
zen. Und dieser Zusammenhang sollte gleichermafien eine theo-
retische Konzeption ergeben und eine Grundorientierung ermég-
lichen - ein in sich stimmiges Verhaltnis des bewufiten Lebens zu
den Problemlagen, welche dies Leben selbst und seine Welten
betreffen. Nur so kann das Unternehmen der Philosophie den
Erwartungen entsprechen, die sich mit ihm seit seinem Beginn
verbanden.

In den ersten drei Texten wird versucht, den Begriff und die
Aufgaben der Philosophie und insbesondere der Philosophie in
Deutschland so zu bestimmen, wie sie sich aus ithrer Gegenwart
ergeben —aus ihrer Stellung in der entfalteten Moderne und aus der
ihrer selbst unsicher gewordenen Tradition, die sich von der klas-
sischen deutschen Philosophie der Zeit von Kant bis Hegel her-
leitet.

Die nachfolgenden drei Texte haben Tatsachen des historischen
Geschehens zum Anlaf} und Thema, die der Philosophie, sofern
sie in ihrer Zeit steht, Aufgaben der Nachfrage und des Nachden-

7



kens stellen. Schon Platon hat gezeigt, dafl die Philosophie ihren
Bezug zur Wirklichkeit insgesamt verfehlt, wenn sie die Grund-
orientierung, welche sie dem bewufiten Leben geben soll, nicht
zusammen mit einer Orientierung Uber die Situation anstrebt, in
der sich dieses Leben in der Zeit findet. Dafl diese Fragen Krieg
und Frieden, daff sie Leben und Tod betreffen, hat eine Bedeu-
tung, die sich gleichfalls aus Denkmotiven Platons erkliren
lafie.

Die beiden letzten der Texte entwickeln Konzepte, die nunmehr
eine Verstandigung tber die Grundorientierung der Philosophie
in einem mit der Verstindigung tber die Situation und die Bewe-
gungen des bewufiten Lebens selber suchen.

Da alle Texte aufgrund von Anlidssen und Aufforderungen ent-
standen, werden in einem Anhang diese Anldsse mitgeteilt — bei
schon erschienenen Texten auch die ersten Druckorte.

Miinchen, im Juni 1986 Dieter Henrich









Was ist Metaphysik — was Moderne?
Zwolf Thesen gegen Jiirgen Habermas

»Metaphysik« war der Name einer philosophischen Sonderdiszi-
plin so lange, wie sich die Philosophie als ein auf ihrem Grundrif§
feststehendes Lehrsystem verstehen konnte. Es ist aber bekannt,
dafl seine Vorgeschichte so vieldeutig ist wie die Geschichte seiner
Rezeption eine Folge von Verlegenheiten. Urspriinglich bezeich-
nete er nur eine Sammlung von Vorlesungen von Aristoteles, die in
dessen Gesamtwerk nach den Vorlesungen tber Physik eingeord-
net wurden. »Metaphysik« ist also nur der Platzhalter fiir einen
Namen von Untersuchungen, die bis heute ohne Titel geblieben
sind und mit dem sich vieles assoziiert hat und weiterhin assozi-
ieren laflt. Schon deshalb ist es leicht, jeden, der dem, was unter
diesem Nicht-Titel par excellence stehen kénnte, nicht nur mit
Kritik entgegentritt, sondern der auch heute noch Denkaufgaben
mit ihm verbunden sieht, in allerlei obskure Nachbarschaften zu
mandvrieren. Aber mit dem Nicht-Titel sind ebensosehr Erinne-
rungen an wesentliche Verstindigungsleistungen, nicht nur an lee-
ren Tiefsinn und Anstrengungen im Abseits und gegen den Strom
der Geschichte verbunden. So ist es wichtig, Rechenschaft zu
geben uber den Gehalt, der mit dem Nicht-Titel in unserer Zeit zu
verbinden ist.

Jurgen Habermas hat hinter das Thema eines Essays, in dem er
Tendenzen der Riickkehr zur Metaphysik in der deutschen Philo-
sophie diskutiert, ein Fragezeichen gesetzt.* Es soll anzeigen,
daf} jede solche Tendenz fiir obsolet zu halten ist, daf} sie jedenfalls
aus dem Projekt der Moderne hinausfithren muf}, dessen Fortset-
zung Habermas mit berechtigtem Nachdruck propagiert. Auf sei-
nen Essay ist diese Thesenfolge die Antwort. Sie soll einen Begriff
von Metaphysik verdeutlichen, der mit dem Projekt der Moderne
verbunden ist. Sie soll gleichzeitig zeigen, daff sich Habermas in
seinem eigenen Theorieunternehmen zu Unrecht von Denkaufga-
ben dispensiert glaubt, fir die uns auch heute kein besseres Titel-
wort als »Metaphysik« zur Verfiigung steht.

* Riickkebr zur Metaphysik — Eine Tendenz in der deutschen Philosophie? in:
Merkur 10/1985, S. 8981f.



1. Ortsbestimmung der Metaphysik

In der Zeit der Stabilitit des Lehrsystems der Philosophie war dem
Nicht-Titel wenigstens ein Inhaltsverzeichnis beigegeben. In thm
waren Untersuchungen aufgereiht, deren Zuordnungsgrund aus
der Liste selbst nicht ersichtlich wird: Untersuchungen etwa dar-
iiber, was ein Ding zu einem Selbstindigen macht, tiber Méglich-
keit und Notwendigkeit, tiber die Natur eines Geistes, tiber den
Begriff einer Welt und iiber einen ersten Grund sowohl fiir Formen
wie fir Verinderungen. Die Einsatzpunkte dieser Untersuchun-
gen sind so einleuchtend, wie ihre Versammlung unter dem Nicht-
Titel undurchsichtig ist.

Damit hangt zusammen, dafy mit dem tberlieferten Nicht-Titel
auch eine lange Folge von Versuchen verknipft ist, dem Ursprung
des titellosen Konvoluts von Fragen auf die Spur zu kommen und
so auch die Untersuchungen, die in ihm zusammengefafit sind,
korrekt zu ordnen und von Einschliissen zu befreien, die in ihm
fremde oder verwirrte oder aussichtslose Problemstellungen mar-
kieren. Der fir uns folgenreichste dieser Versuche ist der von
Immanuel Kant gewesen. Wer heute mit dem Nicht-Titel eine
Aussicht auf bewihrbare Gedanken verbunden sieht, muf§ sich
zumindest auf Kants Versuch, Licht in die Verfassung des von
Aristoteles hergeleiteten Unternehmens zu bringen, auf mehr als
nur formelhafte Weise beziehen kénnen. Nicht minder aber gilt
das fiir den Kritiker, der sich auf Kant beruft und doch nur den so
viel alteren Vorwurf der Vergeblichkeit gegen das Unternehmen
Metaphysik und die mit ihm verbundenen Hoffnungen kehrt.

Kant hat die Untersuchungen, die einer Metaphysik bediirfen, in
zwel Gruppen gesondert und diese Sonderung durch eine Zuord-
nung einleuchtend gemacht: Auf der einen Seite finden sich die
Untersuchungen, welche auf die Aufklirung der elementaren Lei-
stungsweisen der Intelligenz gehen. Sie sind »Metaphysik« inso-
fern, als sie nicht den Aufbau der Leistungsweisen selbst analy-
sieren, sondern ebenso die in ihnen in Anspruch zu nehmenden
Voraussetzungen hinsichtlich der Gehalte, welche in ihnen zu er-
schlieflen sind. So gibt es eine Metaphysik im Zusammenhang mit
gegenstandsbestimmender Erkenntnis, wenn gezeigt werden kann,
daf} diese Erkenntnis Vorraussetzungen tiber eine Grundverfassung
aller Gegenstinde mit sich fithrt, die nicht dem tuberlassen sind,
was Erfahrung und methodische Forschung ermitteln. Und es gibt

I2



eine Metaphysik »der Sitten«, wenn gezeigt werden kann, daff
schon die Unterscheidung zwischen »gut« und »b&se« nicht nur
auf normative Sitze zuriickgeht, sondern Annahmen iiber deren
Geltungsbedingungen einschliefit, iber Handelnde, also tber Per-
sonen, und uber die moglichen Motivationen ihres Tuns.

Die andere Gruppe bildet sich aus Themen und Uberlegungsgin-
gen von ganz anderem Stellenwert. Sie gehdren nicht in den Be-
reich, in dem gegenstandsbestimmende und normative Aussagen
ithren Ausgang und ersten Halt haben, sind nicht elementare Ge-
danken, sondern Gedanken eines Abschlusses. Mit diesen Ab-
schlufigedanken ist das Interesse an dem Unternehmen unter dem
Nicht-Titel Metaphysik verbunden, das nicht professionell, son-
dern latentes Interesse jedes Menschen ist. Solche Gedanken sind
aus zwei Griinden unabweisbar, die sich wechselseitig vorausset-
zen: (1.) Die elementaren Erkenntnisweisen fithren zu unautheb-
bar unvollstindigen Ergebnissen, die zudem untereinander im
Widerspruch stehen. (2.) Aber weder die Vernunft noch ein auf
Vernunft orientiertes Leben kann in dieser Unvollstindigkeit und
in solchen Widerspriichen einfach nur verharren. Die Metaphysik
des Abschlusses ist also kein Unterfangen, das jener Disposition
unterstiinde, aus der sich unsere Theorieprogramme herleiten. Sie
ist als solche weder eine Sache der Wissenschaften, also ein Pro-
dukt der theoretischen Neugierde, noch auch eines von purer
Lebensnot in Dienst genommenen Konstruktionsvermdgens. Sie
ist eine Sache der Vernunft und als solche eine Sache der Mensch-
heit. Wegen dieses ihres Ursprungs ist die Rationalitit, welche die
Metaphysik des Abschlusses beansprucht, nicht daran gebunden,
daf} sich ihre Gedanken in wissenschaftlichen Beweisverfahren
rechtfertigen lassen. Vernunft ist auch dort am Werk, wo erwogen
wird, was die beste, und das heifit die umfassendste und zugleich
in sich stimmigste Antwort auf eine Problemlage ist, in die meh-
rere Problembereiche eingreifen, welche je fiir sich den Gebrauch
verschiedener Methoden verlangen, die auch nicht auf einen héhe-
ren Methodenbegriff zuriickgefihrt werden konnen. Zum Ver-
nunftsinn gehdren Verstindigung und Interpretation jenseits des-
sen, was durch Beweise sichergestellt werden kann, ebenso wie
Beweis und wie Kritik. Nur abgeldst von Kritik und von umfas-
sender Abwigung jedes Fiir und Wider wird die Erorterung von
Abschlufigedanken zu einem Unterfangen, in dem nur Willkir
und Vermessenheit ihr Spiel treiben.

I3



2. Hypertheorie oder Skepsis?

Es ist wichtig, sich klarzumachen, daff Kants durchaus moderne
Neubestimmung von »Metaphysik« aus einer Bundesgenossen-
schaft mit dem Denken hervorging, das in jedem Menschen auf-
kommt und das sich, obwohl um Selbstverstindigung bemiiht,
nicht abscheidet und nicht abscheiden lafit von seiner Bemithung,
diesem Leben eine Form zu geben und es nicht nur geschehen zu
lassen, sondern bewufit zu »fithren«. Im Blick auf diese Verbin-
dung ist zu sagen, daff Metaphysik aus dem »bewufiten Leben«
und daf} sie, mit Kant zu reden, aus seiner »Spontaneitit« hervor-
geht. Die Bundesgenossenschaft mit solchem Leben ist noch fir
den platonischen Beginn der Metaphysik wie dann wieder fur die
Neubestimmungen ihres Wesens in der modernen Philosophie
charakteristisch. »Metaphysik« bildet sich, allen ihren etwa mog-
lichen Arusformulierungen in Theoriesprachen voraus, im sponta-
nen Denken jedes Menschen aus. Die Philosophie hat dessen
Grundannahmen (in der Metaphysik des Elementaren) und dessen
Ausgriffe (in der Metaphysik des Abschlusses) zunachst einmal zu
verstehen und gegen Hypertheorien geltend zu machen, die, wiir-
den sie in ithm wirksam, dies Leben sogar verformen miifiten.
Solche Theorien gehen namlich aus einer allem wirklichen Denken
vorgreifenden Grundwissenschaft hervor, die dem spontanen Ver-
nunftleben als kaum durchschaubare, als fixe und fremde Institu-
tion eines Begriffsgebrauchs entgegentreten und auch entgegen-
wirken miissen. Insofern verfehlt Habermas seine Adresse, der so
verstandener Metaphysik entgegenhilt, sie verletze den Grund-
satz der Revidierbarkeit, der dem modernen Verstindnis von Wis-
senschaft nicht mehr abgehandelt werden kann. So ist jede Theorie
der natiirlichen Zahlenreihe in der Tat fallibel. Aber daraus ergibt
sich kein Argument gegen die spontane Ausbildung der Zahlen-
reihe selber. Die Rechtfertigung der Metaphysik lauft dement-
sprechend nicht auf den Anspruch einer infalliblen Theorie oder
auf das Recht zum Reden ex cathedra seitens dessen hinaus, der in
die Erwagung der Tragkraft letzter Gedanken eintritt.

Wer mit solchen Fehlschlissen alle Metaphysik der alteuropii-
schen Vormoderne auflasten wollte, wird also bald zu einem wei-
teren Schachzug greifen, um zumindest die Ausgriffe der Meta-
physik des Abschlusses aus der Spontaneitit des bewufiten Lebens
selbst herauszudividieren: Da solche Ausgriffe nicht wahrheitsfa-

14



hig seien, miisse es auch moglich sein, auf sie zu verzichten und
sein Leben in eine Grundorientierung zu bringen, welche durch
Bescheidung ausgezeichnet ist. Auch diese Einrede ist so alt wie
die Metaphysik selbst in jeder ihrer Gestalten. Sie ist mit jener
Skepsis der Urteilsenthaltung verbunden, die nicht nur Theorie-
kritik, sondern zuvor die Empfehlung einer Lebensorganisation
und -haltung sein will. Da ist es hilfreich, sich dessen zu erinnern,
daf} gerade die moderne Philosophie aus der Abwehr dieser Skep-
sis mehr noch als aus der Abwehr der professionalisierten Hyper-
theorien hervorgegangen ist. Durch ihren erfolgreichen Kampf an
beiden Fronten erklirt sich ithre Ausbildung, ihre innere Anlage
und ihre historische Wirkung.

Wer mit dem zweiten Schachzug leichtes Spiel zu haben meinte,
mochte sich zunichst einmal der Position von Kant erinnern, der
sein Werk nicht so sehr in einer von metaphysischen Hypertheo-
rien trunkenen, als in einer der Metaphysik in Ironie und Spott
abgewendeten Zeit durchzusetzen hatte. Nicht Leibniz, sondern
Voltaire war fiir ihn der Zeitgenosse mit stilbildender Wirkung.
Und er steht fur die Meinung, die Untersuchungen, deren die
Menschheit unter Bedingungen der Modernitit bedarf, kdnnten
gegen jedes Unternehmen gleichgiiltig bleiben, mit dem sich der
Nicht-Titel »Metaphysik« verbunden hatte. Kants schlagender
Einwand gegen diese Meinung, der mit den Grundiberzeugun-
gen, aus denen seine Philosophie hervorging, so direkt wie nur
moglich verbunden ist, lautet so: »Jene vorgeblichen Indifferenti-
sten (fallen), so sehr sie sich auch durch die Verinderung der
Schulsprache. .. unkenntlich zu machen gedenken, wofernsie nur
uberall etwas denken, in metaphysische Behauptungen unver-
meidlich zuriick, gegen die sie doch so viel Verachtung vorga-
ben.«* Es wird sich noch zeigen, dafl anhand dieses Satzes heute
die Theorie von Habermas ebenso gut analysiert werden kann wie
die Denkweise, welche Kant seinen Zeitgenossen nachgewiesen
hat, vor zweihundert Jahren.

3. Selbstbeschreibungen

Warum aber hilt Kant das Selbstdementi vorgeblich gelassener
Gleichgultigkeit durch eine versteckte Metaphysik fur unvermeid-
* Kritik der reinen Vernuft A X.

15



lich, sofern nur uberall und somit in Beziehung auf alle wirklich
grundlegenden Problemlagen gedacht worden ist? Aus einer Vor-
lesung, die erst vor kurzem veroffentlicht wurde, erhalten wir den
Hinweis auf den wesentlichsten seiner Griinde: »Wir (kénnen)
dem Verstand die Fragen nicht abgew6hnen. . . Sie sind so in der
Natur der Vernunft verwebt, daf§ wir ihrer nicht loswerden kon-
nen. Auch alle Verachter der Metaphysik, die sich dadurch ein
Ansehen heiterer Kopfe haben geben wollen, hatten, selbst Vol-
taire, ihre eigene Metaphysik. Denn ein jeder wird doch etwas von
seiner Seele denken.«* Die Rede von der »Seele« ist hier nur die
Leerstelle fur alle Antworten auf Fragen, welche uns die Vernunft
unabweisbar in Beziehung auf uns selber stellen laflt: Wie denkst
Du zuletzt von Dir, wenn Du im Blick auf alles, was Dir bekannt
ist und was Du zu unterscheiden weifit, Dir Rechenschaft dariiber
gibst, was und wer eigentlich Du bist? Es ist das eben die Frage, in
der Kantin Sitzen, die zum allgemeinen Bildungsgut gehéren, alle
Fragen der Philosophie zusammenfafite, die aber nur dann einen
anderen als einen trivialen Sinn hat, wenn sie in dieser Bedeutung
aufgenommen wird, eine Synthesis von ihr vorausgehenden Fra-
gen und der Ansitze zu vorlaufigen Antworten auf sie zu sein:
»Was ist der Mensch?« Man kann sie durch eine Umformulierung
auch in die semantische Theoriesprache der Philosophie unserer
Zeit uberfuhren, wo sie dann so lautet: Welche Selbstbeschreibung
dessen, der verninftiger Rede fihig ist, hilt zuletzt stand vor
allem, was wir iiber ihn und die fiir ihn unerlafilichen Vorausset-
zungen unterschiedlicher Selbstbeschreibungen wissen?

Wird der synthetische Sinn der Frage verkannt, so 1aflt sie sich
leicht mitalten, zum Teil auch trivialen Antworten beruhigen: Der
Mensch ist Lebewesen, des Lachens und des Denkens fihig, er ist
homo faber, Erfinder seiner Lebensverhiltnisse, er ist verantwort-
lich Handelnder, er ist gesellig, also Interakteur in Institutionen,
er ist Mitmensch, Ego immer zum Alter, insofern mit-leidend,
und er ist (so lautet die unter Gesichtspunkten der Semantik als
Fortschritt uber die anderen Antworten ausgegebene Trivialitit):
Sprecher. Alle diese Antworten lassen sich zwar auch mit einer
Theorieperspektive verbinden. Von ihr her kénnen sie ein philo-
sophisches Profil gewinnen. Werden sie aber geradeheraus gege-
ben, so teilen sie alle miteinander den Grundzug, der sie den Sinn
der Frage verfehlen lifit: Sie verkennen, dafl sich die Brisanz der
* Akademieausgabe Band XXIX, 1.2. S. 765 (Kursiv v. Vf.).

16



Frage daraus ergibt, daff sie auf eine Synthesis geht, wihrend sie
auf der ersten Ebene und in Beziehung auf nur eine Ebene der
Selbstbeschreibung ihre Auskunft geben wollen. Insofern unter-
stellen sie dem Menschen eine seiner wirklichen Selbstverstindi-
gung fremde Eindimensionalitit. Und eben darum entziehen sie
sich dem Denken, das in dieser Selbstverstindigung in Wahrheit
schon am Werke ist. Fur es hat der Nicht-Titel »Metaphysik«
gemifl seiner modernen Neubestimmung auch in der Theorie den
Raum offenzuhalten. An dem Titelwort liegt im iibrigen nichts. Es
laflt sich ersetzen, und von den Bedeutendsten derer, die Kant
nachfolgten, ist es gemieden worden.

4. Konflikt am Anfang

Damit ist ex negativo die Ausgangslage fur die Problemstellung
der Philosophie in Hinsicht auf Metaphysik bezeichnet, die sich
auf dem Wege ergab, dem modernen Bewufitsein zu Ausdruck und
Klarheit zu verhelfen. Sie hat als nicht auf Tauschung oder Ver-
wirrung beruhenden Befund anerkannt, daff die Selbstverstindi-
gung des Menschen in einen Konflikt zwischen einleuchtenden
Selbstbeschreibungen dessen fiihrt, der, sei es in unumginglichen
Voraussetzungen, sei es in spontaner Besinnung zu Begriffen ge-
langt, die auf ihn selbst Anwendung haben. Wir sind jewelils als
andere unterstellt oder angesprochen, wenn wir Griinde fir die
Wahrheit von Behauptungen priifen, wenn wir Normen, die sich
nicht auf Interessen der Lebenserhaltung zuriickfithren lassen,
nicht nur anerkennen, sondern fiir unser Tun mafigeblich werden
lassen und wenn wir uns einem Anderen nicht nur aufrichtig
mitteilen, sondern im Vertrauen offenbaren. Schon diese Selbst-
beschreibungen lassen uns in Konflikte mit uns selbst geraten.
Denn es spricht viel dafiir, daf wir Normen anerkennen miissen,
fir die wir keine zwingende Begriindung geben kénnen. Und die
Vertrautheit, in der ein Leben an ein anderes gebunden ist, schliefit
es in wesentlichen Situationen aus, die Beziehung als unter die
Normen strikter Allgemeinheit gestellt zu verstehen. Schon diese
Konflikte zwingen dazu, auf ein Umfassenderes hinzudenken, in
dem die Konflikte zuletzt zu 16sen wiren und in einem damit eine
Selbstbeschreibung in einer Dimension gewonnen werden kénnte,
in der die primiren Selbstbeschreibungen zusammengefiihrt sind.

17



Dieser Ausgriff findet wirklich immer statt, wo Menschen ihr
Leben bewufit zu fithren haben. Ein Denken, das sich thm an-
schliefit und die besten Griinde erwigt, die in ihm Kraft haben
konnten, steht nicht unter der Verpfhchtung, vorab zu demon-
strleren, daf} seine Erwigungen in einer wissenschaftlichen Theo-
rie definitiv gestiitzt werden konnen.

Die drei Selbstbeschreibungen, die genannt wurden und die der
viel grofleren Gruppe solcher primiren Selbstbeschreibungen zu-
gehoren, lassen sich zwar wohl nach Typen von sprachlichen
Akten und den in sie eingebauten Geltungsanspriichen differen-
zieren. Folgert man aber wie Habermas, daf} schon die Analyse
dieser Sprechakte als solche eine Perspektive freisetzt und eine
Dimension erschliefit, in der die Selbstbeschreibungen des be-
wufiten Lebens harmonisch zusammenbestehen, so hat man sich
auf einen Ansatz verpflichtet, der sich Einsichten in Konflikte und
in die Weise, wie sie entspringen, entzieht, die uns in unserem
Leben aller Theorievorausvertraut sind. Damit hat man sich aber
auch zu dem Bewufitsein der Moderne und den Theorieformen in
Distanz begeben, die deren philosophischen Diskurs auszeich-
nen.

»Lebenswelt« ist ein Terminus, dem dieses Ausweichen ins Profil
geschrieben steht. Denn er erklirt den unhintergehbaren Ausgang
aller Sprechakte zu einer im Prinzip harmonischen Totalitdt. Wirk-
lich will auch Habermas mit ihm das Erbe der systembildenden
Grundgedanken der modernen Philosophen verwahren, soweit es
nicht in den Illusionen einer Hypertheorie verspielt worden ist.
Aber der Terminus ist von den Renegaten einer lingst verlorenen
Unmittelbarkeit in Umlauf gesetzt worden. Und die Defizite die-
ser Herkunft sind ihm auch nicht auszutreiben durch theoretische
Behelfsmafinahmen, die auf die Mdglichkeit einer Gesellschafts-
theorie abzielen. Habermas’ Denken bleibt im Wirkungsbereich
der Denkweise seines ersten Lehrers Erich Rothacker — trotz aller
Anstrengungen und Leistungen, die ihn tber sie hinausgefihrt

haben.

5. Distanz und Synthese

»Reflexion« ist, wie immer niher bestimmt, ein Grundterm im
Denken der Moderne. In ihm sind zumindest zwei intelligente

18



Leistungen zusammen in Anspruch genommen — zunichst das
Bewufitsein von den Unterschieden zwischen den Verstindigungs-
arten, welche sich in der Spontaneitit des bewufiten Lebens aus-
gebildet haben. Wer reflektiert, der hat auch verstanden, dafi er
nicht in nur einer Welt beheimatet ist und daf§ er nicht ohne Bruch
in sie hineinwachsen kann. »Reflexion« meint dann, zum zweiten,
eine Distanznahme zu den primiren Tendenzen der Verstehensar-
ten und Selbstbeschreibungen insgesamt, und zwar derart, daf}
sich mit ihr nun auch eine doppelte Moglichkeit eréffnet, zu den
primidren Tatsachen unseres bewufiten Lebens eine stabile Ein-
stellung zu finden, die nicht einfach nur auf Enthaltsamkeit ge-
genuber letzten Gedanken hinauslduft: Entweder lassen sich die
primiren Weisen des Erkennens und von Einsichten geleiteten
Verhaltens und insbesondere die in thnen vorausgesetzten Weltbe-
griffe unter Anerkennung ihrer Differenzen zusammenfiihren,
wozu ein integrierender Gedanke erforderlich ist, der auf keiner
der primiren Ebenen schon zur Verfiigung steht. Oder es ist als
Illusion zu durchschauen, was die primiren Diskurse anleitet und
was in ihnen vorausgesetzt ist — eine Illusion also in all dem,
woraus ihre Anspriiche auf Richtigkeit und insbesondere auf Defi-
nitheit hervorgehen. Beide Glieder dieser Alternative sind strikt
einander entgegengesetzt. Aber es gilt fir beide gleichermafien,
dafl aus der Reflexion in der zweiten Bedeutung eine Bereitschaft
folgen mufl, die Uberzeugungen, welche sich mit den primiren
Diskursen verbinden, nicht fir vollstindig und endgultig anzuse-
hen - sie also entweder in einen anderen Zusammenhang zu trans-
formieren, in dem sie zugleich bewahrt werden kdnnen, oder sie
ginzlich zu distanzieren und in einer Erkenntnis, die ihnen ent-
gegensteht, ihre Geltung zu suspendieren. Aus dieser Problemlage
ging das moderne Denken in allen seinen wesentlichen Auspra-
gungen hervor. Thr weicht aber eine Theoriesprache wie die von
Habermas aus, die, wie immer unfreiwillig, fir Unmittelbarkeit
optiert, indem sie die Ressourcen der Lebenswelt ohne weiteres als
zuletzt verlifilich geltend machen will.

Es ist wichtig, sich dessen zu vergewissern, dafl auch die Alter-
native, die aus dem zweiten Reflexionssinn hervorgeht, dem be-
wufiten Leben nicht etwa durch theoretische Leistungen der Phi-
losophenprofession oder vom Wissenschaftsfortschritt abverlangt
wird. Auch sie ist von einem allen Theorien und Interpretationen
vorgreifenden Bewufltsein spontan entfaltet. Die moderne Philo-

19



sophie hat sich nur in sie gestellt und sich somit dem, woriiber sie
spricht, zugleich auch subordiniert.

Und es ist weiter von Wichtigkeit, sich vor Augen zu fithren, dafl
gerade die Denkleistungen der Moderne, die am auffilligsten als
Metaphysik auftreten, dieser Problemlage entsprochen haben.
Die moderne Metaphysik ist eine Folge von Denkanstrengungen
gewesen, die Problemlage, welche aus Reflexion auf Geltungsbe-
dingungen und Geltungskonflikte hervorgeht, im Sinne der ersten
der beiden Alternativen zu entscheiden. So ist Leibniz’ System
nichts anderes als der Versuch zu einer Theoriesynthese, in der die
differenten Weltbegriffe der materiellen, der organischen, der
mentalen und der formalen Welten in einer einheitlichen Ontolo-
gie zusammengefiihrt werden sollten. Uber diese Synthese der
Weltbegriffe lieflen sich auch die Selbstbeschreibungen des Men-
schen aus ihrem Konflikt in ein Kontinuum tberfihren. Noch
leichter erkennbar ist, dafl Spinozas Metaphysik der Aufgabe
dient, den anthropologischen Grundbegriff der Selbsterhaltung,
auf den Hobbes seine politische Theorie begriindet hatte, so zu
fassen und zu begriinden, daf§ er mit dem Begriff einer reinen, also
selbstvergessenen Erkenntnis nicht in unaufhebbarem Konflikt
blieb. Aus Versuchen solcher Art sind auch die metaphysischen
Grundgedanken der klassischen deutschen Philosophie hervorge-
gangen. Sie haben die Bewuf3tseinslage eines ganzen Zeitalters
ausbilden helfen und getragen. Jedes Denken in der Gegenwart,
gleich ob es den Nicht-Titel »Metaphysik« fihren sollte oder
nicht, das iiber alle Transformationen doch an sie anschlieft, hitte
sich dieselbe Aufgabe zu stellen und ihr zu gentigen. Jirgen Ha-
bermas aber kann in ihnen allen nur den Ausdruck des fehlgelei-
teten und hypertrophierten Erkenntnisanspruches einer elitiren
Randgruppe erkennen. Halten wir hier sogleich wieder fest, daf§
der Nicht-Titel »Metaphysik« fiir moderne Philosophie und mo-
dernes Leben gleichermaflen gerade dann eine Weise anzeigt, zu
lebensbestimmenden letzten Gedanken zu kommen, wenn sie sich
mit anderen Kriterien der Legitimitit begriindet als die es sind, die
fiir den Wissenschaftsfortschritt in Kraft sind. Zwar ist es wahr,
dafl die Erklirung einer Aufgabe noch nicht sichert, dafi sie auch
gelost werden kann. Und weiter ist wahr, daf} der, der eine Weise
des Denkens von der spezifischen Rationalitit der Wissenschaft
unterscheiden will, umso mehr der Forderung geniigen muf, an-
dere Kriterien der Legitimitit auch zu begriinden und in ein selbst

20



	Inhalt
	Vorwort
	I
	1. Was ist Metaphysik- was Moderne? Zwölf Thesen gegen Jürgen Habermas



