
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Henrich, Dieter
Konzepte

Essays zur Philosophie in der Zeit

© Suhrkamp Verlag
edition suhrkamp 1400

978-3-518-11400-1



es qoo 

edition suhrkamp 
Neue Folge Band 400 



»Ihrem eigentlichen Begriffe nach hat sich die Philosophie auf die Verwir­
rungen des Lebens einzulassen ... Das eigentliche Bemühen und die Denk­
anstrengungen der Philosophie gehen dann aber weiter darauf, all das, was 
sich im Leben und in den Verständigungen, die in es eingreifen, verwirrt 
und verfehlt, aufzunehmen und über seine lmplikationen und Möglich­
keiten aufzuklären, um es sodann zusammenzuführen in einem aus Ge­
danken klar gewordenen Konzept von einem möglichen Leben.« Diese 
beiden Aussagen von Dieter Henrich beschreiben in nuce die Charakteri­
stika der hier vorgelegten Arbeiten: zum einen sind es »Interventionen«, 
Einmischungen in die die Gegenwart bewegenden Fragen; zum anderen 
bieten sie Konzepte, sowohl als Konzeptionen für das Denken wie auch als 
Erkundungen für die Möglichkeiten eines bewußten Lebens in der Moder­
ne und unter den Bedrohungen unserer Zeit. 
Dieter Henrich, Jahrgang 1927, lehrt seit 198 I Philosophie in Mün­
chen. 
Buchveröffentlichungen: Die Einheit der Wissenschaftslehre Max Webers 
(1952), Der ontologische Gottesbeweis (1960), Fichtes ursprüngliche Ein­
sicht (1967), Hege! im Kontext (1971), Identität und Objektivität (1976), 
Fluchtlinien (1982), Selbstverhältnisse (1982), Der Gang des Andenkens 
(1986). 



Dieter Henrich 

Konzepte 

Essays zur Philosophie 
in der Zeit 

Suhrkamp 



2. Aufl age 2015

Erste Aufl age 1987
edition suhrkamp 1400
Neue Folge Band 400

© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 1987
Suhrkamp Taschenbuch Verlag

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung, 
des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung 

durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografi e, Mikrofi lm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages 

reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme 
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Printed in Germany
Umschlag gestaltet nach einem Konzept

von Willy Fleckhaus: Rolf Staudt
ISBN 978-3-518-11400-1



Inhalt 

Vorwort 7 

I 

r. Was ist Metaphysik - was Moderne? 
Zwölf Thesen gegen Jürgen Habermas I I 

2 .  Die deutsche Philosophie nach zwei Weltkriegen 44 

3 · Wohin die deutsche Philosophie ? 66 

II 

4· Im Erinnern zu denken . 
Eine Vorlesung vierzig Jahre nach Kriegsende 79 

5 . Tod in Flandern und in Stein 97 

6. Nuklearer Frieden I03 

III 

7· Philosophy and the Conflict between Tendencies 
of Life I I 7 

8. Die Philosophie in der Zeit 
Ein Interview !28 

Anhang 





Vorwort 

Vier der acht Texte, die hier in einer Ordnung und Abfolge mit­
geteilt werden, die der Verflechtung ihrer Themen entspricht, sind 
im vergangenen Jahr entstanden . Sie sind um vier weitere Texte 
ergänzt, die früher geschrieben, aber entweder nicht oder an 
schwer zugänglichen Stellen veröffentlicht worden sind . Anlaß für 
die Publikation in diesem Band war der Umstand, daß der erste 
und der achte Text zunächst nur in stark verkürzter Form erschie­
nen, daß sie aber viel Interesse gefunden haben . 

Alle Texte haben miteinander gemein, daß sie Konzepte sind . Sie 
erörtern nicht einzelne Probleme. Ihre Absicht und Aufgabe war 
es, Fragen und Thesen in eine möglichst weitreichende Verbin­
dung miteinander zu bringen und die Gesichtspunkte zu erläu­
tern, unter denen eine solche Verbindung einleuchten könnte . 
Konzepte sind die Texte auch deshalb, weil sie ihre Gedanken 
nicht weitläufig ausführen und weil sie Begründungen nur in 
Umrissen geben . Nun ist Philosophie gewiß auf die Begründung 
ihrer Aussagen verpflichtet . Aber ein Aspekt der Weise, in der sie 
begründen kann, ergibt sich daraus,  daß sie ihre Aussagen in einen 
Zusammenhang zu stellen weiß , in dem sie sich gegenseitig stüt­
zen . Und dieser Zusammenhang sollte gleichermaßen eine theo­
retische Konzeption ergeben und eine Grundorientierung ermög­
lichen - ein in sich stimmiges Verhältnis des bewußten Lebens zu 
den Problemlagen, welche dies Leben selbst und seine Welten 
betreffen . Nur so kann das Unternehmen der Philosophie den 
Erwartungen entsprechen, die sich mit ihm seit seinem Beginn 
verbanden . 

In den ersten drei Texten wird versucht, den Begriff und die 
Aufgaben der Philosophie und insbesondere der Philosophie in 
Deutschland so zu bestimmen, wie sie sich aus ihrer Gegenwart 
ergeben - aus ihrer Stellung in der entfalteten Moderne und aus der 
ihrer selbst unsicher gewordenen Tradition, die sich von der klas­
sischen deutschen Philosophie der Zeit von Kant bis Hege! her­
leitet . 

Die nachfolgenden drei Texte haben Tatsachen des historischen 
Geschehens zum Anlaß und Thema, die der Philosophie, sofern 
sie in ihrer Zeit steht, Aufgaben der Nachfrage und des Nachden-

7 



kens stellen . Schon Platon hat gezeigt, daß die Philosophie ihren 
Bezug zur Wirklichkeit insgesamt verfehlt, wenn sie die Grund­
orientierung, welche sie dem bewußten Leben geben soll, nicht 
zusammen mit einer Orientierung über die Situation anstrebt, in 
der sich dieses Leben in der Zeit findet. Daß diese Fragen Krieg 
und Frieden, daß sie Leben und Tod betreffen, hat eine Bedeu­
tung, die sich gleichfalls aus Denkmotiven Platons erklären 
läßt .  

Die beiden letzten der Texte entwickeln Konzepte , die nunmehr 
eine Verständigung über die Grundorientierung der Philosophie 
in einem mit der Verständigung über die Situation und die Bewe­
gungen des bewußten Lebens selber suchen . 

Da alle Texte aufgrund von Anlässen und Aufforderungen ent­
standen, werden in einem Anhang diese Anlässe mitgeteilt - bei 
schon erschienenen Texten auch die ersten Druckorte .  

München, im Juni 1 986 Dieter H enrich 



I 





Was ist Metaphysik- was Moderne? 

ZwölfThesen gegen]ürgen Habermas 

»Metaphysik<< war der Name einer philosophischen Sonderdiszi­
plin so lange, wie sich die Philosophie als ein auf ihrem Grundriß 
feststehendes Lehrsystem verstehen konnte . Es ist aber bekannt, 
daß seine Vorgeschichte so vieldeutig ist wie die Geschichte seiner 
Rezeption eine Folge von Verlegenheiten . Ursprünglich bezeich­
nete er nur eine Sammlung von Vorlesungen von Aristoteles, die in 
dessen Gesamtwerk nach den Vorlesungen über Physik eingeord­
net wurden . »Metaphysik« ist also nur der Platzhalter für einen 
Namen von Untersuchungen, die bis heute ohne Titel geblieben 
sind und mit dem sich vieles assoziiert hat und weiterhin assozi­
ieren läßt.  Schon deshalb ist es leicht, j eden, der dem, was unter 
diesem Nicht-Titel par excellence stehen könnte, nicht nur mit 
Kritik entgegentritt, sondern der auch heute noch Denkaufgaben 
mit ihm verbunden sieht, in allerlei obskure Nachbarschaftell zu 
manövrieren . Aber mit dem Nicht-Titel sind ebensosehr Erinne­
rungen an wesentliche Verständigungsleistungen, nicht nur an lee­
ren Tiefsinn und Anstrengungen im Abseits und gegen den Strom 
der Geschichte verbunden . So ist es wichtig, Rechenschaft zu 
geben über den Gehalt, der mit dem Nicht-Titel in unserer Zeit zu 
verbinden ist .  
Jürgen Habermas hat hinter das Thema eines Essays, in dem er 

Tendenzen der Rückkehr zur Metaphysik in der deutschen Philo­
sophie diskutiert, ein Fragezeichen gesetzt . ':· Es soll anzeigen, 
daß jede solche Tendenz für obsolet zu halten ist, daß sie j edenfalls 
aus dem Projekt der Moderne hinausführen muß , dessen Fortset­
zung Habermas mit berechtigtem Nachdruck propagiert . Auf sei­
nen Essay ist diese Thesenfolge die Antwort . Sie soll einen Begriff 
von Metaphysik verdeutlichen, der mit dem Projekt der Moderne 
verbunden ist. Sie soll gleichzeitig zeigen, daß sich Habermas in 
seinem eigenen Theorieunternehmen zu Unrecht von Denkaufga­
ben dispensiert glaubt, für die uns auch heute kein besseres Titel­
wort als »Metaphysik<< zur Verfügung steht. 
' '  Rückkehr zur Metaphysik - Eine Tendenz in der deutschen Philosophie? in: 
Merkur 101!98 5, S. 898 ff. 

I I  



1 .  Ortsbestimmung der Metaphysik 

In der Zeit der Stabilität des Lehrsystems der Philosophie war dem 
Nicht-Titel wenigstens ein Inhaltsverzeichnis beigegeben . In ihm 
waren Untersuchungen aufgereiht, deren Zuordnungsgrund aus 
der Liste selbst nicht ersichtlich wird : Untersuchungen etwa dar­
über, was ein Ding zu einem Selbständigen macht, über Möglich­
keit und Notwendigkeit,  über die Natur eines Geistes ,  über den 
Begriff einer Welt und über einen ersten Grund sowohl für Formen 
wie für Veränderungen . Die Einsatzpunkte dieser Untersuchun­
gen sind so einleuchtend, wie ihre Versammlung unter dem Nicht­
Titel undurchsichtig ist .  

Damit hängt zusammen, daß mit dem überlieferten Nicht-Titel 
auch eine lange Folge von Versuchen verknüpft ist, dem Ursprung 
des titellosen Konvoluts von Fragen auf die Spur zu kommen und 
so auch die Untersuchungen, die in ihm zusammengefaßt sind, 
korrekt zu ordnen und von Einschlüssen zu befreien, die in ihm 
fremde oder verwirrte oder aussichtslose Problemstellungen mar­
kieren . Der für uns folgenreichste dieser Versuche ist der von 
lmmanuel Kant gewesen . Wer heute mit dem Nicht-Titel eine 
Aussicht auf bewährbare Gedanken verbunden sieht, muß sich 
zumindest auf Kants Versuch, Licht in die Verfassung des von 
Aristoteles hergeleiteten Unternehmens zu bringen, auf mehr als 
nur formelhafte Weise beziehen können. Nicht minder aber gilt 
das für den Kritiker, der sich auf Kant beruft und doch nur den so 
viel älteren Vorwurf der Vergeblichkeit gegen das Unternehmen 
Metaphysik und die mit ihm verbundenen Hoffnungen kehrt . 

Kant hat die Untersuchungen, die einer Metaphysik bedürfen, in 
zwei Gruppen gesondert und diese Sonderung durch eine Zuord­
nung einleuchtend gemacht :  Auf der einen Seite finden sich die 
Untersuchungen, welche auf die Aufklärung der elementaren Lei­
stungsweisen der Intelligenz gehen . Sie sind »Metaphysik« inso­
fern, als sie nicht den Aufbau der Leistungsweisen selbst analy­
sieren, sondern ebenso die in ihnen in Anspruch zu nehmenden 
Voraussetzungen hinsichtlich der Gehalte, welche in ihnen zu er­
schließen sind . So gibt es eine Metaphysik im Zusammenhang mit 
gegenstandsbestimmender Erkenntnis, wenn gezeigt werden kann, 
daß diese Erkenntnis Vorraussetzungen über eine Grundverfassung 
aller Gegenstände mit sich führt, die nicht dem überlassen sind, 
was Erfahrung und methodische Forschung ermitteln . Und es gibt 

1 2  



eine Metaphysik »der Sitten« ,  wenn gezeigt werden kann, daß 
schon die Unterscheidung zwischen »gut« und »böse« nicht nur 
auf normative Sätze zurückgeht, sondern Annahmen über deren 
Geltungsbedingungen einschließt, über Handelnde, also über Per­
sonen, und über die möglichen Motivationen ihres Tuns . 

Die andere Gruppe bildet sich aus Themen und Überlegungsgän­
gen von ganz anderem Stellenwert .  Sie gehören nicht in den Be­
reich, in dem gegenstandsbestimmende und normative Aussagen 
ihren Ausgang und ersten Halt haben, sind nicht elementare Ge­
danken, sondern Gedanken eines Abschlusses . Mit diesen Ab­
schlußgedanken ist das Interesse an dem Unternehmen unter dem 
Nicht-Titel Metaphysik verbunden, das nicht professionell, son­
dern latentes Interesse j edes Menschen ist. Solche Gedanken sind 
aus zwei Gründen unabweisbar, die sich wechselseitig vorausset­
zen : (r.) Die elementaren Erkenntnisweisen führen zu unaufheb­
bar unvollständigen Ergebnissen, die zudem untereinander im 
Widerspruch stehen . (z. ) Aber weder die Vernunft noch ein auf 
Vernunft orientiertes Leben kann in dieser Unvollständigkeit und 
in solchen Widersprüchen einfach nur verharren . Die Metaphysik 
des Abschlusses ist also kein Unterfangen, das j ener Disposition 
unterstünde, aus der sich unsere Theorieprogramme herleiten . Sie 
ist als solche weder eine Sache der Wissenschaften, also ein Pro­
dukt der theoretischen Neugierde, noch auch eines von purer 
Lebensnot in Dienst genommenen Konstruktionsvermögens . Sie 
ist eine Sache der Vernunft und als solche eine Sache der Mensch­
heit . Wegen dieses ihres Ursprungs ist die Rationalität, welche die 
Metaphysik des Abschlusses beansprucht, nicht daran gebunden, 
daß sich ihre Gedanken in wissenschaftlichen Beweisverfahren 
rechtfertigen lassen. Vernunft ist auch dort am Werk, wo erwogen 
wird, was die beste, und das heißt die umfassendste und zugleich 
in sich stimmigste Antwort auf eine Problemlage ist, in die meh­
rere Problembereiche eingreifen, welche j e  für sich den Gebrauch 
verschiedener Methoden verlangen, die auch nicht auf einen höhe­
ren Methodenbegriff zurückgeführt werden können . Zum Ver­
nunftsinn gehören Verständigung und Interpretation jenseits des­
sen, was durch Beweise sichergestellt werden kann, ebenso wie 
Beweis und wie Kritik. Nur abgelöst von Kritik und von umfas­
sender Abwägung jedes Für und Wider wird die Erörterung von 
Abschlußgedanken zu einem Unterfangen, in dem nur Willkür 
und Vermessenheit ihr Spiel treiben . 

1 3 



2. Hypertheorie oder Skepsis? 

Es ist wichtig, sich klarzumachen, daß Kants durchaus moderne 
Neubestimmung von >>Metaphysik« aus einer Bundesgenossen­
schaft mit dem Denken hervorging, das in jedem Menschen auf­
kommt und das sich, obwohl um Selbstverständigung bemüht, 
nicht abscheidet und nicht abscheiden läßt von seiner Bemühung, 
diesem Leben eine Form zu geben und es nicht nur geschehen zu 
lassen, sondern bewußt zu »führen« .  Im Blick auf diese Verbin­
dung ist zu sagen, daß Metaphysik aus dem »bewußten Leben« 
und daß sie, mit Kant zu reden, aus seiner >>Spontaneität« hervor­
geht. Die Bundesgenossenschaft mit solchem Leben ist noch für 
den platonischen Beginn der Metaphysik wie dann wieder für die 
Neubestimmungen ihres Wesens in der modernen Philosophie 
charakteristisch. »Metaphysik« bildet sich, allen ihren etwa mög­
lichen Ausformulierungen in Theoriesprachen voraus,  im sponta­
nen Denken jedes Menschen aus . Die Philosophie hat dessen 
Grundannahmen (in der Metaphysik des Elementaren) und dessen 
Ausgriffe (in der Metaphysik des Abschlusses) zunächst einmal zu 
verstehen und gegen Hypertheorien geltend zu machen, die, wür­
den sie in ihm wirksam, dies Leben sogar verformen müßten . 
Solche Theorien gehen nämlich aus einer allem wirklichen Denken 
vorgreifenden Grundwissenschaft hervor, die dem spontanen Ver­
nunftleben als kaum durchschaubare , als fixe und fremde Institu­
tion eines Begriffsgebrauchs entgegentreten und auch entgegen­
wirken müssen . Insofern verfehlt Habermas seine Adresse ,  der so 
verstandener Metaphysik entgegenhält, sie verletze den Grund­
satz der Revidierbarkeit, der dem modernen Verständnis von Wis­
senschaft nicht mehr abgehandelt werden kann . So ist j ede Theorie 
der natürlichen Zahlenreihe in der Tat fallibel .  Aber daraus ergibt 
sich kein Argument gegen die spontane Ausbildung der Zahlen­
reihe selber. Die Rechtfertigung der Metaphysik läuft dement­
sprechend nicht auf den Anspruch einer infalliblen Theorie oder 
auf das Recht zum Reden ex cathedra seitens dessen hinaus, der in 
die Erwägung der Tragkraft letzter Gedanken eintritt. 

Wer mit solchen Fehlschlüssen alle Metaphysik der alteuropäi­
schen Vormoderne auflasten wollte, wird also bald zu einem wei­
teren Schachzug greifen, um zumindest die Ausgriffe der Meta­
physik des Abschlusses aus der Spontaneität des bewußten Lebens 
selbst herauszudividieren : Da solche Ausgriffe nicht wahrheitsfä-

14 



hig seien, müsse es auch möglich sein, auf sie zu verzichten und 
sein Leben in eine Grundorientierung zu bringen, welche durch 
Bescheidung ausgezeichnet ist . Auch diese Einrede ist so alt wie 
die Metaphysik selbst in jeder ihrer Gestalten . Sie ist mit j ener 
Skepsis der Urteilsenthaltung verbunden, die nicht nur Theorie­
kritik, sondern zuvor die Empfehlung einer Lebensorganisation 
und -haltung sein will . Da ist es hilfreich , sich dessen zu erinnern, 
daß gerade die moderne Philosophie aus der Abwehr dieser Skep­
sis mehr noch als aus der Abwehr der professionalisierten Hyper­
theorien hervorgegangen ist . Durch ihren erfolgreichen Kampf an 
beiden Fronten erklärt sich ihre Ausbildung, ihre innere Anlage 
und ihre historische Wirkung. 

Wer mit dem zweiten Schachzug leichtes Spiel zu haben meinte, 
möchte sich zunächst einmal der Position von Kant erinnern, der 
sein Werk nicht so sehr in einer von metaphysischen Hypertheo­
rien trunkenen, als in einer der Metaphysik in Ironie und Spott 
abgewendeten Zeit durchzusetzen hatte . Nicht Leibniz, sondern 
Voltaire war für ihn der Zeitgenosse mit stilbildender Wirkung .  
Und er steht für d ie  Meinung, d ie  Untersuchungen , deren die 
Menschheit unter Bedingungen der Modernität bedarf, könnten 
gegen jedes Unternehmen gleichgültig bleiben, mit dem sich der 
Nicht-Titel »Metaphysik« verbunden hatte . Kants schlagender 
Einwand gegen diese Meinung, der mit den Grundüberzeugun­
gen, aus denen seine Philosophie hervorging, so direkt wie nur 
möglich verbunden ist, lautet so: >>Jene vorgeblichen Indifferenti­
sten (fallen), so sehr sie sich auch durch die Veränderung der 
Schulsprache . . .  unkenntlich zu machen gedenken, wofern sie nur 
überall etwas denken, in metaphysische Behauptungen unver­
meidlich zurück, gegen die sie doch so viel Verachtung vorga­
ben . « '; Es wird sich noch zeigen, daß anhand dieses Satzes heute 
die Theorie von Habermas ebenso gut analysiert werden kann wie 
die Denkweise, welche Kant seinen Zeitgenossen nachgewiesen 
hat, vor zweihundert Jahren . 

3. Selbstbeschreibungen 

Warum aber hält Kant das Selbstdementi vorgeblich gelassener 
Gleichgültigkeit durch eine versteckte Metaphysik für unvermeid­
• Kritik der reinen Vemuft A X. 



lieh , sofern nur überall und somit in Beziehung auf alle wirklich 
grundlegenden Problemlagen gedacht worden ist ? Aus einer Vor­
lesung, die erst vor kurzem veröffentlicht wurde , erhalten wir den 
Hinweis auf den wesentlichsten seiner Gründe: »Wir (können) 
dem Verstand die Fragen nicht abgewöhnen . . .  Sie sind so in der 
Natur der Vernunft verwebt, daß wir ihrer nicht loswerden kön­
nen . Auch alle Verächter der Metaphysik, die sich dadurch ein 
Ansehen heiterer Köpfe haben geben wollen, hatten , selbst Vol­
taire, ihre eigene Metaphysik. Denn ein jeder wird doch etwas von 
seiner Seele denken . « 'f Die Rede von der »Seele« ist hier nur die 
Leerstelle für alle Antworten auf Fragen, welche uns die Vernunft 
unabweisbar in Beziehung auf uns selber stellen läßt:  Wie denkst 
Du zuletzt von Dir, wenn Du im Blick auf alles, was Dir bekannt 
ist und was Du zu unterscheiden weißt, Dir Rechenschaft darüber 
gibst, was und wer eigentlich Du bist?  Es ist das eben die Frage, in 
der Kant in Sätzen, die zum allgemeinen Bildungsgut gehören, alle 
Fragen der Philosophie zusammenfaßte, die aber nur dann einen 
anderen als einen trivialen Sinn hat, wenn sie in dieser Bedeutung 
aufgenommen wird, eine Synthesis von ihr vorausgehenden Fra­
gen und der Ansätze zu vorläufigen Antworten auf sie zu sein : 
>>Was ist der Mensch ?«  Man kann sie durch eine Umformulierung 
auch in die semantische Theoriesprache der Philosophie unserer 
Zeit überführen, wo sie dann so lautet : Welche Selbstbeschreibung 
dessen, der vernünftiger Rede fähig ist, hält zuletzt stand vor 
allem, was wir über ihn und die für ihn unerläßlichen Vorausset­
zungen unterschiedlicher Selbstbeschreibungen wissen?  

Wird der  synthetische Sinn der  Frage verkannt, so läßt s ie  sich 
leicht mit alten, zum Teil auch trivialen Antworten beruhigen : Der 
Mensch ist Lebewesen, des Lachens und des Denkens fähig, er ist 
homo faber, Erfinder seiner Lebensverhältnisse, er ist verantwort­
lich Handelnder, er ist gesellig, also Interakteur in Institutionen, 
er ist Mitmensch, Ego immer zum Alter, insofern mit-leidend, 
und er ist (so lautet die unter Gesichtspunkten der Semantik als 
Fortschritt über die anderen Antworten ausgegebene Trivialität) : 
Sprecher. Alle diese Antworten lassen sich zwar auch mit einer 
Theorieperspektive verbinden . Von ihr her können sie ein philo­
sophisches Profil gewinnen . Werden sie aber geradeheraus gege­
ben, so teilen sie alle miteinander den Grundzug, der sie den Sinn 
der Frage verfehlen läßt : Sie verkennen, daß sich die Brisanz der 
' '  Akademieausgabe Band XXIX, 1. 2.  S. 765 (Kursiv v. Vf.). 

x6 



Frage daraus ergibt, daß sie auf eine Synthesis geht, während sie 
auf der ersten Ebene und in Beziehung auf nur eine Ebene der 
Selbstbeschreibung ihre Auskunft geben wollen . Insofern unter­
stellen sie dem Menschen eine seiner wirklichen Selbstverständi­
gung fremde Eindimensionalität . Und eben darum entziehen sie 
sich dem Denken, das in dieser Selbstverständigung in Wahrheit 
schon am Werke ist. Für es hat der Nicht-Titel »Metaphysik« 
gemäß seiner modernen Neubestimmung auch in der Theorie den 
Raum offenzuhalten.  An dem Titelwort liegt im übrigen nichts . Es 
läßt sich ersetzen, und von den Bedeutendsten derer, die Kant 
nachfolgten, ist es gemieden worden . 

4· Konflikt am Anfang 

Damit ist ex negativo die Ausgangslage für die Problemstellung 
der Philosophie in Hinsicht auf Metaphysik bezeichnet, die sich 
auf dem Wege ergab , dem modernen Bewußtsein zu Ausdruck und 
Klarheit zu verhelfen. Sie hat als nicht auf Täuschung oder Ver­
wirrung beruhenden Befund anerkannt, daß die Selbstverständi­
gung des Menschen in einen Konflikt zwischen einleuchtenden 
Selbstbeschreibungen dessen führt, der, sei es in unumgänglichen 
Voraussetzungen, sei es in spontaner Besinnung zu Begriffen ge­
langt, die auf ihn selbst Anwendung haben . Wir sind jeweils als 
andere unterstellt oder angesprochen, wenn wir Gründe für die 
Wahrheit von Behauptungen prüfen, wenn wir Normen, die sich 
nicht auf Interessen der Lebenserhaltung zurückführen lassen, 
nicht nur anerkennen, sondern für unser Tun maßgeblich werden 
lassen und wenn wir uns einem Anderen nicht nur aufrichtig 
mitteilen, sondern im Vertrauen offenbaren . Schon diese Selbst­
beschreibungen lassen uns in Konflikte mit uns selbst geraten . 
Denn es spricht viel dafür, daß wir Normen anerkennen müssen, 
für die wir keine zwingende Begründung geben können . Und die 
Vertrautheit , in der ein Leben an ein anderes gebunden ist, schließt 
es in wesentlichen Situationen aus ,  die Beziehung als unter die 
Normen strikter Allgemeinheit gestellt zu verstehen . Schon diese 
Konflikte zwingen dazu, auf ein Umfassenderes hinzudenken, in 
dem die Konflikte zuletzt zu lösen wären und in einem damit eine 
Selbstbeschreibung in einer Dimension gewonnen werden könnte, 
in der die primären Selbstbeschreibungen zusammengeführt sind . 

17 



Dieser Ausgriff findet wirklich immer statt, wo Menschen ihr 
Leben bewußt zu führen haben . Ein Denken, das sich ihm an­
schließt und die besten Gründe erwägt, die in ihm Kraft haben 
könnten, steht nicht unter der Verpflichtung, vorab zu demon­
strieren, daß seine Erwägungen in einer wissenschaftlichen Theo­
rie definitiv gestützt werden können . 

Die drei Selbstbeschreibungen, die genannt wurden und die der 
viel größeren Gruppe solcher primären Selbstbeschreibungen zu­
gehören, lassen sich zwar wohl nach Typen von sprachlichen 
Akten und den in sie eingebauten Geltungsansprüchen differen­
zieren . Folgert man aber wie Habermas , daß schon die Analyse 
dieser Sprechakte als solche eine Perspektive freisetzt und eine 
Dimension erschließt, in der die Selbstbeschreibungen des be­
wußten Lebens harmonisch zusammenbestehen, so hat man sich 
auf einen Ansatz verpflichtet, der sich Einsichten in Konflikte und 
in die Weise, wie sie entspringen, entzieht, die uns in unserem 
Leben aller Theorie voraus vertraut sind . Damit hat man sich aber 
auch zu dem Bewußtsein der Moderne und den Theorieformen in 
Distanz begeben, die deren philosophischen Diskurs auszeich­
nen . 

»Lebenswelt« ist ein Terminus , dem dieses Ausweichen ins Profil 
geschrieben steht. Denn er erklärt den unhintergeh baren Ausgang 
aller Sprechakte zu einer im Prinzip harmonischen Totalität . Wirk­
lich will auch Habermas mit ihm das Erbe der systembildenden 
Grundgedanken der modernen Philosophen verwahren, soweit es 
nicht in den Illusionen einer Hypertheorie verspielt worden ist. 
Aber der Terminus ist von den Renegaten einer längst verlorenen 
Unmittelbarkeit in Umlauf gesetzt worden . Und die Defizite die­
ser Herkunft sind ihm auch nicht auszutreiben durch theoretische 
Behelfsmaßnahmen, die auf die Möglichkeit einer Gesellschafts­
theorie abzielen . Habermas' Denken bleibt im Wirkungsbereich 
der Denkweise seines ersten Lehrers Erich Rothacker - trotz aller 
Anstrengungen und Leistungen, die ihn über sie hinausgeführt 
haben . 

5. Distanz und Synthese 

»Reflexion« ist, wie immer näher bestimmt, ein Grundterm im 
Denken der Moderne .  In ihm sind zumindest zwei intelligente 

18 



Leistungen zusammen in Anspruch genommen - zunächst das 
Bewußtsein von den Unterschieden zwischen den Verständigungs­
arten, welche sich in der Spontaneität des bewußten Lebens aus­
gebildet haben . Wer reflektiert, der hat auch verstanden, daß er 
nicht in nur einer Welt beheimatet ist und daß er nicht ohne Bruch 
in sie hineinwachsen kann . »Reflexion« meint dann, zum zweiten, 
eine Distanznahme zu den primären Tendenzen der Verstehensar­
ten und Selbstbeschreibungen insgesamt, und zwar derart, daß 
sich mit ihr nun auch eine doppelte Möglichkeit eröffnet, zu den 
primären Tatsachen unseres bewußten Lebens eine stabile Ein­
stellung zu finden, die nicht einfach nur auf Enthaltsamkeit ge­
genüber letzten Gedanken hinausläuft :  Entweder lassen sich die 
primären Weisen des Erkennens und von Einsichten geleiteten 
Verhaltens und insbesondere die in ihnen vorausgesetzten Weltbe­
griffe unter Anerkennung ihrer Differenzen zusammenführen, 
wozu ein integrierender Gedanke erforderlich ist, der auf keiner 
der primären Ebenen schon zur Verfügung steht. Oder es ist als 
Illusion zu durchschauen, was die primären Diskurse anleitet und 
was in ihnen vorausgesetzt ist - eine Illusion also in all dem, 
woraus ihre Ansprüche auf Richtigkeit und insbesondere auf Defi­
nitheit hervorgehen . Beide Glieder dieser Alternative sind strikt 
einander entgegengesetzt . Aber es gilt für beide gleichermaßen, 
daß aus der Reflexion in der zweiten Bedeutung eine Bereitschaft 
folgen muß , die Überzeugungen, welche sich mit den primären 
Diskursen verbinden, nicht für vollständig und endgültig anzuse­
hen - sie also entweder in einen anderen Zusammenhang zu trans­
formieren, in dem sie zugleich bewahrt werden können, oder sie 
gänzlich zu distanzieren und in einer Erkenntnis, die ihnen ent­
gegensteht, ihre Geltung zu suspendieren . Aus dieser Problemlage 
ging das moderne Denken in allen seinen wesentlichen Ausprä­
gungen hervor. Ihr weicht aber eine Theoriesprache wie die von 
Habermas aus , die, wie immer unfreiwillig, für Unmittelbarkeit 
optiert, indem sie die Ressourcen der Lebenswelt ohne weiteres als 
zuletzt verläßlich geltend machen will . 

Es ist wichtig, sich dessen zu vergewissern, daß auch die Alter­
native, die aus dem zweiten Reflexionssinn hervorgeht, dem be­
wußten Leben nicht etwa durch theoretische Leistungen der Phi­
losophenprofession oder vom Wissenschaftsfortschritt abverlangt 
wird . Auch sie ist von einem allen Theorien und Interpretationen 
vorgreifenden Bewußtsein spontan entfaltet . Die moderne Philo-

1 9 



sophie hat sich nur in sie gestellt und sich somit dem, worüber sie 
spricht, zugleich auch subordiniert . 

Und es ist weiter von Wichtigkeit, sich vor Augen zu führen, daß 
gerade die Denkleistungen der Moderne, die am auffälligsten als 
Metaphysik auftreten, dieser Problemlage entsprochen haben . 
Die moderne Metaphysik ist eine Folge von Denkanstrengungen 
gewesen, die Problemlage , welche aus Reflexion auf Geltungsbe­
dingungen und Geltungskonflikte hervorgeht, im Sinne der ersten 
der beiden Alternativen zu entscheiden . So ist Leibniz' System 
nichts anderes als der Versuch zu einer Theoriesynthese, in der die 
differenten Weltbegriffe der materiellen, der organischen, der 
mentalen und der formalen Welten in einer einheitlichen Ontolo­
gie zusammengeführt werden sollten . Über diese Synthese der 
Weltbegriffe ließen sich auch die Selbstbeschreibungen des Men­
schen aus ihrem Konflikt in ein Kontinuum überführen . Noch 
leichter erkennbar ist, daß Spinozas Metaphysik der Aufgabe 
dient, den anthropologischen Grundbegriff der Selbsterhaltung, 
auf den Hobbes seine politische Theorie begründet hatte, so zu 
fassen und zu begründen, daß er mit dem Begriff einer reinen, also 
selbstvergessenen Erkenntnis nicht in unaufhebbarem Konflikt 
blieb .  Aus Versuchen solcher Art sind auch die metaphysischen 
Grundgedanken der klassischen deutschen Philosophie hervorge­
gangen . Sie haben die Bewußtseinslage eines ganzen Zeitalters 
ausbilden helfen und getragen . Jedes Denken in der Gegenwart, 
gleich ob es den Nicht-Titel »Metaphysik« führen sollte oder 
nicht, das über alle Transformationen doch an sie anschließt, hätte 
sich dieselbe Aufgabe zu stellen und ihr zu genügen . Jürgen Ha­
bermas aber kann in ihnen allen nur den Ausdruck des fehlgelei­
teten und hypertrophierten Erkenntnisanspruches einer elitären 
Randgruppe erkennen . Halten wir hier sogleich wieder fest,  daß 
der Nicht-Titel »Metaphysik« für moderne Philosophie und mo­
dernes Leben gleichermaßen gerade dann eine Weise anzeigt, zu 
lebensbestimmenden letzten Gedanken zu kommen, wenn sie sich 
mit anderen Kriterien der Legitimität begründet als die es sind, die 
für den Wissenschaftsfortschritt in Kraft sind . Zwar ist es wahr, 
daß die Erklärung einer Aufgabe noch nicht sichert, daß sie auch 
gelöst werden kann. Und weiter ist wahr, daß der, der eine Weise 
des Denkens von der spezifischen Rationalität der Wissenschaft 
unterscheiden will,  umso mehr der Forderung genügen muß, an­
dere Kriterien der Legitimität auch zu begründen und in ein selbst 

20 


	Inhalt
	Vorwort
	I
	1. Was ist Metaphysik- was Moderne? Zwölf Thesen gegen Jürgen Habermas



